
PIETRO UBALDI

As Noúres
Técnica e Recepção das Correntes de Pensamento

Le Noúri
Dal Superumano al Piano Concettuale Umano

Edição Bilíngue
Edizione Bilingue

Tradução
Traduzione

André Renê Barboni

Núcleo de Pesquisa e Extensão em Filosofia, Saúde, Educação e Espiritualidade
da UEFS (NFSEE)



COPYRIGHT © da tradução liberado para domínio público por André Renê Barboni.

Todos os direitos  de reprodução,  cópia,  comunicação ao público e  exploração econômica  
desta obra estão liberados para domínío público. É liberada a reprodução parcial ou total da  
mesma,  por  meio  de  qualquer  forma,  mediante  processo  eletrônico,  digital,  fotocópia,  
microfilme, Internet, CD-ROM, sem a prévia e expressa autorização do tradutor, desde que 
citado as fontes, nos termos da lei 9.610/98, que regulamenta os direitos de autor e conexos.

ISBN: 978-65-01-63950-5

Título original
LE NOÚ RI
Dal Superumano al Piano Concettuale Umano

Tradução: André Renê Barboni

Capa: André Renê Barboni
Projeto Gráfico: André Renê Barboni

Edição: NFSEE
Av. Transnordestina, S/N – CRIS – Anexo do MT6
Novo Horizonte – CEP: 44.360-900
Feira de Santana – BA
Tel.: (75) 3161-8380 | E-mail: barboni@uefs.br
http://fsee.uefs.br/

Dê o seu retorno para: barboni@uefs.br

Ficha Catalográfica – Biblioteca Central Julieta Carteado – UEFS

Ubaldi, Pietro, 1886-1972.
U13n      As Noúres [recurso eletronico]: técnica e recepção das correntes 

de  pensamento =  Le  Noúri:  dal  superumanoal  piano  concettuale 
umano / Pietro Ubaldi; tradução de André  Renê  Barboni. – Edição 
bilíngue. – Feira de Santana: NFSEE, 2025.

288 p.

Título e texto em português e italiano.
Ebook: https://cris.uefs.br/pdfs/AN.pdf
Formato PDF
ISBN 978-65-01-63950-5

1.  Evolucionismo  (filosofia).  I.  Barboni,  André  Renê,  trad..  II. 
Título.

CDU: 141.155
CDD: 146.4

Rejane Maria Rosa Ribeiro CRB-5/695



Le Noúri
Dal Superumano al piano Concettuale 

Umano
├────▪▪▪────┤

As Noúres
Técnica e Recepção das Correntes de 

Pensamento



Noi non sappiamo
se non in ragione
della nostra facoltà di ricezione

PITAGORA



Nós não sabemos
senão em razão
da nossa faculdade de recepção

PITÁ GORAS



Apresentação

Completo  hoje  a  tradução  de  mais  uma  obra  de  Pietro  Ubaldi, 
filósofo evolucionário italiano que viveu e produziu uma parte importante 
da sua obra no Brasil.

Neste  volume,  o  autor  nos  apresenta  um trabalho  premiado  num 
concurso,  na  Itália,  no  qual  ele  fala  sobre  a  técnica  e  recepção  das 
correntes de pensamento (As Noúres) e, assim, nos indica o caminho para 
o  que  ele  antevê  como  o  futuro  das  investigações  científicas  que  irão 
chegar a um conhecimento pela intuição, que as atuais técnicas baseadas 
na razão não são capazes de alcançar.

Este trabalho é  fundamental para a compreensão da imensa tarefa 
que  foi  a  produção  da  obra  anterior  (A  Grande  Síntese),  construída 
meticulosamente  através  das  técnicas  de  captação  das  correntes  de 
pensamento aqui explicadas. Técnicas que Pietro Ubaldi continuou usando 
na construção da obra completa que compreende 24 volumes.

Segundo  o  autor,  este  é  o  segundo  volume  da  primeira  trilogia, 
iniciada com  A Grande Síntese e  finalizada com  Ascese  Mística,  ambas 
inscritas no Index Prohibitorum. Algo que certamente trouxe grande dor e 
sofrimento a um homem que sinceramente estava fazendo o seu melhor 
para legar à humanidade um conhecimento obtido de forma tão trabalhosa. 
Um conhecimento que tem o potencial de mudar o mundo caso este aceite 
o convite de colaborar, em vez de competir. De amar, em vez de odiar. De 
ajudar, em vez de explorar. Um convite sincero para vivenciar, dia a dia, o 
Evangelho, mas que a Igreja, para desapontamento de Ubaldi, recusou.

Quando se fala de noúres, ou correntes de pensamento, deve-se ter 
em mente que estamos falando de um imponderável, de algo que está além 
dessa  dimensão  da  matéria  que  vibra  em  uma  frequência  mais  baixa, 
próxima a nossa animalidade do mundo, para nós sensível.

Ubaldi  nos  fala  de  uma infinidade de  dimensões  numa escala  de 
evolução da consciência que transcende a esta animalidade rumo a Deus, 
onde está  a verdadeira felicidade e que tudo rege, na mais perfeita ordem, 
um universo orgânico e hierárquico que nos níveis mais altos se assemelha 
sempre mais ao pensamento de Deus num movimento altruísta, onde as 
individualidades de cada um, se fundem num pensamento coeso e coerente 
com o  pensamento  da  divindade  maior.  Nesta  noúre  que  Ubaldi  tanto 
busca inspiração, ele se encontra com o Cristo cósmico.

a1

a2

a3

a4

a5

a6



Presentazione

Oggi  completo  la  traduzione  di  un’altra  opera  di  Pietro  Ubaldi, 
filosofo evoluzionista italiano che visse e produsse una parte importante 
della sua opera in Brasile.

In  questo  volume  l’autore  ci  presenta  un’opera  premiata  in  un 
concorso in Italia, in cui parla della tecnica e della ricezione delle correnti 
di pensiero (Le Noúri) e, così, ci indica il cammino verso quello che egli 
prevede  come il  futuro  delle  indagini  scientifiche  che  giungeranno  alla 
conoscenza attraverso l'intuizione, cosa che le attuali tecniche basate sulla 
ragione non sono in grado di fare.

Quest’opera è  fondamentale  per comprendere l’immenso lavoro di 
produzione  dell’opera  precedente  (La  Grande  Sintesi),  meticolosamente 
costruita attraverso le tecniche di captazione delle correnti di pensiero qui 
spiegate. Tecniche che Pietro Ubaldi continuò  a utilizzare nella costruzione 
dell’opera completa, che comprende 24 volumi.

Secondo l’autore,  questo è  il  secondo volume della prima trilogia, 
iniziata con  La Grande Sintesi e conclusa con  L’Ascesi Mistica,  entrambi 
elencati nell’Index Prohibitorum. Ciò  ha certamente portato grande dolore 
e sofferenza a un uomo che si stava sinceramente impegnando al massimo 
per lasciare in eredità all’umanità una conoscenza ottenuta con tanta fatica. 
Una  conoscenza  che  ha  il  potenziale  di  cambiare  il  mondo  se  accetta 
l’invito a collaborare, anziché a competere. Ad amare, anziché a odiare. Ad 
aiutare, anziché a sfruttare. Un invito sincero a vivere, giorno per giorno, il 
Vangelo, ma che la Chiesa, con grande delusione di Ubaldi, ha rifiutato.

Quando parliamo di noúri, o correnti di pensiero, dobbiamo tenere 
presente che stiamo parlando di un imponderabile, qualcosa che sta oltre 
questa  dimensione  della  materia  che  vibra  a  una  frequenza  più  bassa, 
vicina alla nostra animalità del mondo, che è sensibile a noi.

Ubaldi ci parla di un’infinità  di dimensioni su una scala di evoluzione 
della coscienza che trascende questa animalità verso Dio, dove risiede la vera 
felicità  e dove tutto regge, nell’ordine più  perfetto, un universo organico e 
gerarchico che, ai livelli più  alti, assomiglia sempre più  al pensiero di Dio in 
un movimento altruistico, dove le individualità  di ogni persona si fondono in 
un pensiero coeso,  coerente con il  pensiero della  divinità  più  grande.  In 
questa noúri, per la quale Ubaldi cerca tanto ispirazione, incontra il Cristo 
cosmico.

a1

a2

a3

a4

a5

a6



Um Cristo que não é  aquele Cristo humano que conhecemos, mas 
uma  entidade  muito  maior,  cuja  qualidades  temos  dificuldade  de 
compreender, pois fogem a nossa tacanha experiência.

Para  chegar  lá,  a  consciência  do  ultrafano  precisa  de  toda  uma 
preparação que requer uma rígida disciplina moral, física e ambiental, pois 
este que quer ascender, precisa afinar e refinar o seu instrumental psíquico, 
que em Ubaldi se apresenta num tipo de mediunidade consciente e ativa 
especial, não um processo passivo de recepção de um ditado por alguma 
entidade superior, mas de uma elevação de alma a um ambiente situado 
num plano bem mais elevado, onde ele consegue vislumbrar e sentir toda 
uma  realidade  que  depois  precisa  ser  traduzida  em  palavras,  pela  sua 
mente  racional,  para  que,  então,  finalmente possamos ter  acesso a  este 
conhecimento mais elevado.

Sem esse preparo moral e esta rígida disciplina que o isola do mundo 
dos comuns mortais, que não o entendem e, talvez, por isso, mesmo sem 
querer, o agridem, não seria possível ter sucesso em tal empreitada. É  um 
processo doloroso. Uma dor que não é física, mas que as vezes chega a ser 
insuportável. Uma dor que seria dispensável se seguíssemos mais de perto 
e sinceramente o Evangelho de Jesus. Mas uma dor que ajuda a afinar e 
refinar o “instrumento” para captações noúricas mais elevadas. Que ajuda a 
fortalecer a vontade do ultrafano para sintonizar-se com as correntes mais 
altas  e  ignorar  as  baixas  vibrações  ainda  ligadas  à  nossa  barôntica 
animalidade presa às exigências da matéria inferior.

É  uma obra para quem quer conhecer melhor este fascinante autor 
que aprendemos, mais do que admirar, a amar. Boa leitura!

André Renê Barboni

Feira de Santana, 17 de agosto de 2025.

a10

a7

a8

a9

a11

a12



Un Cristo che non è  il  Cristo umano che conosciamo, ma un’entità  
molto più  grande, le cui qualità  abbiamo difficoltà  a comprendere, poiché 
sfuggono alla nostra limitata esperienza.

Per  arrivarci,  la  coscienza  dell’ultrafano  ha  bisogno  di  tutta  una 
preparazione che richiede una rigida disciplina morale, fisica e ambientale, 
perché  chi  vuole  ascendere  ha  bisogno  di  accordare  e  raffinare  i  propri 
strumenti psichici, cosa che in Ubaldi si presenta in un tipo di medianità  
cosciente e attiva speciale, non un processo passivo di ricezione di un dettato 
da qualche entità  superiore, ma di elevazione dell’anima verso un ambiente 
situato su un piano molto più  elevato, dove si può  intravedere e sentire tutta 
una realtà che poi deve essere tradotta in parole, dalla propria mente razionale, 
affinché,  poi,  noi possiamo finalmente avere accesso a questa conoscenza 
superiore.

Senza questa preparazione morale e questa rigida disciplina che lo isola 
dal mondo dei comuni mortali, che non lo capiscono e, forse per questo, anche 
involontariamente, lo attaccano, non sarebbe possibile riuscire in tale impresa. 
È  un processo doloroso. Un dolore che non è  fisico, ma che a volte diventa 
insopportabile. Un dolore che sarebbe superfluo se seguissimo il Vangelo di 
Gesù  con più  attenzione e sincerità. Ma un dolore che aiuta ad accordare e 
affinare lo “strumento” per le captazione noúriche più  elevate. Questo aiuta a 
rafforzare la volontà  dell’ultrafano di sintonizzarsi con le correnti più  alte e 
ignorare  le  basse  vibrazioni  ancora  legate  alla  nostra  barontica  animalità, 
intrappolata dalle esigenze della materia inferiore.

È  un’opera per chi vuole comprendere meglio questo affascinante autore 
che abbiamo imparato, più  che ad ammirare, ad amare. Buona lettura!

André Renê Barboni

Feira de Santana, 17 agosto 2025.

a10

a7

a8

a9

a11

a12



Prefácio

O anexo Relatório da Comissão Julgadora é  mais que suficiente 
como apresentação do Autor e do livro e como explicação do significado 
deste.

“As Noúres” representam o 3º volume da 1ª Trilogia ubaldiana e 
se  propõem  a  estudar  o  fenômeno  inspirativo  através  do  qual  Ubaldi 
conseguiu registrar “A Grande Síntese”.

No presente volume, ele, como instrumento, se faz observador do 
seu  caso,  usando  o  método  objetivo,  qual  o  da  ciência  moderna, 
aventurando-se  num  terreno  por  esta  ainda  não  explorado,  procurando 
compreender o que com ele  mesmo aconteceu.  Isso não  impede que a 
própria  inspiração  haja continuado a guiá-lo,  especialmente em face de 
problemas insolúveis para a razão e o conhecimento atual isolados.

A primeira edição italiana desta obra foi impressa por U. Hoepli, 
em 1937, após ter sido premiada num concurso organizado pelo Prof. Gino 
Trespioli para sua “Coleção de Biosofia”. Morto Trespioli e interrompida a 
“Coleção” o Autor foi declarado livre para reimprimir o seu “As Noúres”, 
que vem assim a fazer parte de sua obra de 12 volumes1, como se vê  no 
plano geral.

A 1ª edição brasileira é  igual à  supracitada 1ª edição italiana de 
1937. Estava sendo preparada, então, em Roma, a 2ª edição italiana, com 
quase o dobro do texto, com importante material de observação e reflexão 
posterior.

A 2ª edição brasileira reproduziu, assim, muito ampliada, essa 2ª 
edição italiana. Nesta, tudo quanto está  declarado na 1ª edição permanece 
sempre verdadeiro, mas, é  aprofundado, ou mais exatamente, precisado e 
confirmado nos particulares.

Esperamos,  desse  modo,  oferecer  uma  contribuição  ú til  ao 
conhecimento  de  alguns  especiais  e  elevados  aspectos  do  problema 
espiritual, que é um dos maiores em torno do qual trabalha a mente humana.

1 N. T. Inicialmente a Obra foi pensada com 12 volumes, depois ela se ampliou para 24 volumes.

pr1

pr2

pr3

pr4

pr5

pr6

pr7



Prefazione

La relazione allegata della Commissione Giudicatrice è  più  che 
sufficiente come presentazione dell’Autore e del libro e come spiegazione 
del significato di queste.

“Le Noúri” rappresenta il 3º volume della 1ª Trilogia ubaldiana e 
si  propone di  studiare  il  fenomeno ispirativo attraverso  il  quale  Ubaldi 
riuscì a registrare “La Grande Sintesi”.

Nel presente volume, egli, come istrumento, se fa osservatore del 
suo caso,  utilizzando il  metodo obiettivo,  quello della  scienza moderna, 
avventurandosi  in  un  terreni  per  essa  non  esplorati,  cercando  di 
comprendere che cosa gli sia accaduto. Ciò  non impedisce che la propria 
ispirazione ha di continuare a guidarlo, specialmente in faccia ai problemi 
insolubili per la ragione e le conoscenze attuali isolati.

La  prima  edizione  italiana  di  quest'opera  fu  stampata  da  U. 
Hoepli  nel  1937,  dopo  aver  vinto  un  concorso  indetto  dal  Prof.  Gino 
Trespioli per la sua “Collana di Biosofia”. Morto Trespioli e interrotto la 
“Collana”, l’Autore fu autorizzato a ristampare il suo “Le Noúri”, che vieni 
così a far parte della sua opera in 12 volumi1, come si può  vedere nella 
pianta generale.

La  1ª edizione  brasiliana  è  identica  alla  già  citata  1ª edizione 
italiana del 1937. Era allora in preparazione a Roma la 2ª edizione italiana, 
con quasi il  doppio del testo, e con importanti spunti di osservazione e 
riflessione posteriore.

La  2ª edizione  brasiliana  riproduceva  quindi,  in  forma  molto 
ampliata, questa  2ª edizione italiana. In questa, tutto quanto è  affermato 
nella  1ª  edizione rimane vero, ma viene approfondito, o più  esattamente, 
precisato e confermato nei particolari.

Speriamo,  in  questo  modo,  di  offrire  un  contributo  utile  alla 
conoscenza di alcuni aspetti peculiari ed elevati del problema spirituale, 
che è uno dei maggiore attorno ai quali lavora la mente umana.

1 N. T. Inizialmente l'Opera fu concepita in 12 volumi, dopo venne ampliata a 24 volumi.

pr1

pr2

pr3

pr4

pr5

pr6

pr7



Indice

Relazione della Giuria........................................................................................ 14

I Premesse.........................................................................................38
II Il fenomeno.....................................................................................60
III Il soggetto.....................................................................................116
IV I grandi ispirati.............................................................................134
V Tecnica delle Noúri.......................................................................214
VI Conclusioni................................................................................... 272



Índice

Relatório da Comissão Julgadora........................................................................15

I Premissas....................................................................................... 38
II O fenômeno...................................................................................61
III O sujeito......................................................................................117
IV Os grandes inspirados..................................................................135
V Técnica das Noúres......................................................................215
VI Conclusões..................................................................................273



14 La nuova civiltà del terzo millennio – Pietro Ubaldi

Relazione della Giuria

Il  primo  tema  vincente  il  premio  assegnato  gli  Autori  delle 
Monografie e dei Saggi che dovranno costituire la Collana di Biosofia è  
relativo  alle  Noúri,  ipotesi  delle  “correnti  spirituali”,  emesse  da  Forze 
invisibili, Essenze che un giorno animavano degli umani o che non ebbero 
mai a prendere l’umano organismo, e che vivono, agiscono nell’infinito del 
tempo e dello spazio, ed influiscono molto di sovente sulla Terra nostra.

Un unico concorrente, che, rispettoso delle norme del concorso, fece 
pervenire  tempestivamente  il  proprio  lavoro  unitamente  ad  una  busta 
segnata col numero VI e col motto: “In hoc signo vinces”.

Dopo il giudizio unanimemente favorevole fu aperta la busta: dott. 
prof. Pietro Ubaldi, Gubbio (Perugia).

Sorpresa  quanto  mai  gradita,  sebbene  il  valore  letterario, 
eminentemente biosofico, gli accenni alla produzione ultrafanica, che in 
quest’opera sono frequenti,  avessero già  fatta  nascere  la  speranza che 
l’autore fosse precisamente Pietro Ubaldi.

Se  fosse  lecito  a  noi  parlare  di  “fortuna”,  dovremmo  esclamare 
essere  grande  fortuna  che  la  “Collana  di  Biosofia”  si  inizi  con  una 
monografia di un ipersensibile,  dotato di facoltà  così particolari  da non 
potersi confondere con quelle degli più  potenti ed esperimentati ultrafani. 
Ma noi non possiamo né  dobbiamo parlare mai di fortuna, più  o meno 
cieca;  noi  sappiamo  che  l’opera  nostra  è  voluta,  diretta  da  una  Forza 
superiore, che misura, stabilisce, sceglie gli strumenti, li guida e per loro 
mezzo compie ciò  che deve essere compiuto.

Non sembri superfluo soffermarsi sull’argomento, perché  l’episodio è 
troppo bello ed eloquente, né può  essere taciuto.

Il sottoscritto relatore ebbe un giorno ebbe un’idea o, meglio, un 
desiderio:  che qualche grande Casa editrice pubblicasse una serie  di 
monografie sui problemi più  assillanti e più  occulti della vita umana e 
cosmica. Sogno! Non era sorto, non aveva brillato con tutto il fascino 
della  sua bellezza e  grandiosità ,  che svaniva di  fronte  all’improvvisa 
visione  di  tutte  le  impossibilità :  una  Casa  editrice  che,  proprio  nel 
periodo più  atroce della crisi morale e sociale e finanziaria, profonda 
somme ingenti per una collezione di libri biosofici? Chi li leggerebbe? 
E chi, soprattutto, li scriverebbe?

Ma  “pochi  giorni”  dopo,  un  Socio  Emerito  della  Società  di 
Biopsichica, che vive lontano dall’Italia, a chi scrive diresse una lettera

r1

r2

r3

r4

r5

r6

r7

r8



As Noúres – Pietro Ubaldi 15

Relatório da Comissão Julgadora

O primeiro tema vencedor do prêmio concedido aos  Autores  das 
Monografias  e  Ensaios  que  constituirão  a  Coleção  de  Biosofia  está  
relacionado as Noúres, hipó teses das “correntes espirituais”, emitidas por 
Forças  invisíveis,  Essências  que  um dia  animaram os  humanos  ou  que 
nunca tomaram o organismo humano, e que vivem, agem no infinito do 
tempo e do espaço, e influenciam muitas vezes a nossa Terra.

Um único concorrente, que respeitando as normas do concurso, enviou 
prontamente o seu trabalho acompanhado de um envelope marcado com o 
número VI e o lema: “In hoc signo vinces”.

Após a decisão unanimemente favorável, foi aberto o envelope: Dr. Prof. 
Pietro Ubaldi, Gubbio (Perugia).

Surpresa muito agradável, embora o valor literário, eminentemente 
biosófico  e  as  referências  à  produção  ultrafânica,  que  nesta  obra  são 
frequentes,  já  tivessem  feito  nascer  a  esperança  de  que  o  autor  fosse 
precisamente Pietro Ubaldi.

Se fosse lícito a nós falar de “sorte”, deveríamos exclamar que é  uma 
grande bênção que a “Coleção de Biosofia” se inicie com uma monografia 
de um hipersensível, dotado de faculdades tão singulares que não podem ser 
confundidas com aquelas dos mais poderosos e experientes ultrafanos. Mas 
nós não podemos nem devemos falar jamais de sorte, mais ou menos cega; 
nós sabemos que a nossa obra é  desejada, dirigida por uma Força superior, 
que mede, estabelece, escolhe os instrumentos, os guia e, por meio deles, 
cumpre o que deve ser cumprido.

Não  parece  supérfluo  deter-se  no  assunto,  porque  o  episódio  é 
demasiado belo e eloquente e nem pode ser silenciado.

Um dia, o orador abaixo assinado teve uma ideia, ou melhor, um 
desejo:  que  alguma  grande  Casa  editora  publicasse  uma  série  de 
monografias sobre os problemas mais prementes e mais ocultos da vida 
humana e cósmica.  Sonho! Não  havia surgido,  não  havia brilhado com 
todo o fascínio da sua beleza e grandiosidade, que se desvaneciam diante 
da visão repentina de todas as impossibilidades:  uma Casa editora que, 
justamente  no  período  mais  atroz  da  crise  moral,  social  e  financeira, 
gastasse somas avultadas em uma coleção de livros biosóficos? Quem os 
leria? E , acima de tudo, quem os escreveria?

Mas  “alguns  dias”  depois,  um  Sócio  Emérito  da  Sociedade  de 
Biopsíquica, que vive longe da Itália, a quem escreve endereçou uma carta

r1

r2

r3

r4

r5

r6

r7

r8



16 Le Noúri – Pietro Ubaldi

nella  quale  era  detto  pressa  poco  questo:  “Ho  pensato  sarebbe  utile, 
doveroso,  che  i  problemi  biosofici  fossero  oggetto  di  altrettante 
monografie; esamina bene, riferisci e, sotto gli auspici della nostra Società, 
si facciano altrettanti concorsi annuali quanti quanti sono e saranno i temi. 
Quanto occorre per premiare i degni e per la diffusione delle monografie, 
senza determinazione del numero, è a disposizione”.

Chi  aveva  avuto  un  tale  incarico  insperato  e  insperabile,  subito 
interrogava lo Spirito-guida (il Maestro) dell’ultrafana Bice Valbonesi; ed 
eccone il responso: “Tutto ciò  è  per volere superiore; fui io ad allacciare il 
tuo pensiero alla mente del  tuo Fratello lontano, che altrimenti  sarebbe 
stato  ignaro;  lui  e  tu  adempiete  semplicemente  un  dovere.  Obbedite  e 
operate”.

Ed ora ecco prescelto Pietro Ubaldi pel primo del lavori, per quel 
lavoro che tratta l’argomento principe, fondamentale, dell’ultrafania: quel 
Pietro  Ubaldi,  che  è  dotato  di  una  ipersensibilità  eccezionale,  non 
confondibile con quella dei maggiori ultrafani. Socrate sentiva anche lui la 
“Sua Voce”, ma non avrebbe forse saputo – pei tempi, l’ambiente, il grado 
evolutivo d’allora, le condizioni della scienza presso gli antichi – parlare 
come Pietro Ubaldi, con metodo scientifico, del fenomeno di cui questi è 
strumento, ma strumento consapevole del valore della produzione che per 
lui si estrinseca.

Ultrafano nel senso vero e maggiore, nella forma e nella sostanza 
dell’opera  sua  perfetta,  l’autore  del  “Le  Noúri”  può  dire  delle  correnti 
spirituali quello che nessun pensatore, per quanto di genio, potrebbe dire 
mai, perché  Ubaldi ha “vissuta” l’opera sua, ha abbandonato il proprio Io 
all’ordini di una Entità  di superlativa intelligenza, che denomina “La Sua 
Voce”,  e  che viene a  lui  dal  mistero.  Egli  ha  obbedito,  raccogliendo e 
ripetendo agli umani le parole profonde da lui non pensate, ma sentite; ed 
ha,  nel  tempo  stesso,  con  le  proprie  facoltà  cerebrali,  potuto  seguire, 
indagare,  intendere  –  quello  che  era  nel  nostro  desiderio  –  la  tecnica, 
diciamo così, di quel fatto spirituale enorme che è la radiazione emessa da 
Essenze vive in una vita fuori dai limiti angusti della nostra vita.

La “Collana di Biosofia” si inizia quindi con un lavoro, per opera di 
un autore,  che,  alle  doti  naturali  della  mente,  alla  coltura  profonda del 
problema immane, aggiunge facoltà  supernormali di un grado così elevato 
da non essere forse possibile  fare confronti,  se  non si  risalga ai  grandi 
Mistici.

Egli dunque è  un “segnato”, uno di quelli che vengono “mandati” e 
noi,  credenti  nella  realtà  della  vita  oltre  la  vita,  non  possiamo  non 
riconoscere che in tutto quanto qui esposto è una dimostrazione di più  che

r9

r10

r11

r12

r13



As Noúres – Pietro Ubaldi 17

na qual era dito algo como isto: “Tenho pensado que seria ú til, até  mesmo 
necessário,  que  os  problemas  biosóficos  fossem objeto  de outras  tantas 
monografias; examina cuidadosamente, relatem-nas e, sob os auspícios da 
nossa Sociedade, realizem-se outros tantos concursos anuais quantos são e 
serão os temas. Quanto é  preciso para premiar os dignos e para a difusão 
das monografias, sem determinação do número, está a disposição”.

Quem quer que tivesse sido incumbido de uma tarefa tão inesperada 
e  inesperada  questionou  imediatamente  o  Espírito  guia  (o  Mestre)  da 
ultrafana Bice Valbonesi; e eis a resposta: “Tudo isso é  por uma vontade 
superior;  fui  eu  quem  ligou  o  teu  pensamento  à  mente  de  teu  Irmão 
distante,  que  de  outra  forma  permaneceria  ignorante;  ele  e  tu  estão 
simplesmente cumprindo um dever. Obedeça e aja”.

E agora eis escolhido Pietro Ubaldi para o primeiro dos trabalhos, 
para aquele trabalho que trata do tema principal, fundamental, da ultrafania: 
aquele Pietro Ubaldi, que é  dotado de uma hipersensibilidade excepcional, 
não confundível com a dos maiores ultrafanos. Sócrates sentia também ele a 
“Sua  Voz”,  mas  não  tivesse  talvez  sido  capaz  —  dados  os  tempos,  o 
ambiente, o grau evolutivo de então, as condições da ciência entre os antigos 
— de falar como Pietro Ubaldi, com método científico, do fenômeno do 
qual ele é  instrumento, mas instrumento consciente do valor da produção 
que por ele se expressa.

Ultrafano no sentido verdadeiro e maior, na forma e na substância da 
sua  obra  perfeita,  o  autor  de  “As  Noúres”  pode  dizer  das  correntes 
espirituais  o  que  nenhum  pensador,  por  quanto  genial,  poderia  dizer, 
jamais porque Ubaldi “viveu” a sua obra, abandonou seu próprio Eu ao 
comando de uma Entidade de superlativa inteligência, que denomina “ A 
Sua Voz”, e que lhe vem do mistério. Ele obedeceu, reunindo e repetindo 
aos humanos as palavras profundas que ele não pensava, mas sentia; e, ao 
mesmo  tempo,  com  as  próprias  faculdades  cerebrais,  pode  seguir, 
investigar e compreender — como desejávamos — a técnica, por assim 
dizer,  daquele  fato  espiritual  enorme  que  é  a  radiação  emitida  pelas 
Essências vivas em uma vida além dos limites estreitos da nossa vida.

A “Coleção de Biosofia” se inicia, portanto, com um trabalho, por 
obra de um autor que, aos dons naturais da mente, à  cultura profunda do 
imenso problema, reúne faculdades supranormais de um grau tão elevado 
que não seja talvez possível fazer comparações, a menos que se remeta aos 
grandes Místicos.

Ele é, portanto, um “assinalado”, um daqueles que são “enviados” e nós, 
crentes na realidade da vida alem da vida, não podemos deixar de reconhecer 
que em tudo o  que  aqui  é  exposto  é  uma demonstração  a  mais  de  que

r9

r10

r11

r12

r13



18 Le Noúri – Pietro Ubaldi

una Legge superiore impera, e che è  dessa a regolare la nostra fatica, da 
essa ordinata e voluta.

* * *

La relazione di una Giuria esige la brevità.  Ma nel caso attuale è 
necessario venir meno alla consuetudine: sia perché il lavoro premiato è, in 
parte almeno, opera ultrafanica, sì che l’Autore deve essere presentato ai 
Lettori, come un soggetto di particolare esame; sia perché  l’attuale lavoro 
ripete  e  completa  e  comunque  si  richiama  a  tutta  una  precedente  sua 
trattazione sull’argomento.

Dopo  l’esito  del  concorso,  la  Giuria  ha  ritenuto  di  conoscere  il 
soggetto  davvicino.  Pietro  Ubaldi  (nato  a  Foligno  nel  1886),  ci  disse: 
“Avevo  per  istinto  il  Vangelo  nel  cuore;  ero  nato  per  amare”.  Studiò  
unicamente  per  passare  gli  esami,  giacché  “non credevo in  ciò  che  mi 
insegnava, e che sentivo monco, inutile, privo di basi sostanziali. La verità  
era in me, io la cercavo dentro di me. Mi gettavo, ribelle ad ogni guida, 
sullo scibile umano, a caso, segretamente cercando la mia verità. Guardavo 
il mondo e le cose dall’interno, nelle loro cause e nei loro principî, non 
negli  effetti  e  loro  utilizzazione  pratica.  Come  i  volitivi  e  i  pratici 
possono considerarmi un incompetente nello sfruttamento utilitario della 
vita, così io posso considerare costoro come degli incompetenti di fronte 
alla soluzione dei problemi della conoscenza”.

Ciò  non gli impedì di ottenere con onore la laurea in giurisprudenza, 
di avere imparò  apprese parecchie lingue, di essere esperto nella musica, di 
fare lunghi viaggi, di conquistare infine in pochi mesi una cattedra nelle 
Scuole Medie. Studiava, osservava, meditava. Soprattutto meditava: e “il 
turbine  delle  esigenze  esteriori  batteva  senza  tregua  imponendosi 
all’attenzione del mio spirito che voleva vivere la sua vita. Si accumulavano 
le esperienze umane, quasi tutte amarissime. Il dolore martellava la mia 
anima sotto i suoi colpi. La maturazione si affrettava. Un giorno, in riva al 
mare di  Falconara,  guardando l’incanto del  creato,  sentii  all’evidenza la 
rivelazione, rapida come la folgore: che il  Tutto non potesse essere che 
Materia, Energia, Concetto o Spirito: (M = E = C) = S (con S si indica 
Sostanza).

Da quell’istante luminoso comincia la fatica dell’Ubaldi. Sull’Ultra di 
Roma  (1928-29),  su  Constancia  di  Buenos  Aires  (1932),  etc.  i  primi 
tentativi, e preparerà  la Grande Sintesi, attraverso una maturazione, non 
già  per studi seri compiuti, ma balzata dal mistero della sua anima. Per 
certo, l’Ubaldi è  colto, per studi, per letture, per viaggi in Europa ed in 
America, ma egli esclude che (tranne pei primi manoscritti incompleti e 
caotici) l’opera sua, la quale nel nostro campo consiste nei Messaggi e nella

r14

r15

r17

r16



As Noúres – Pietro Ubaldi 19

uma Lei superior impera, e que é  ela a regular o nosso esforço, por ela 
ordenada e desejada.

* * *

O  relatório  de  um  Jú ri  exige  brevidade.  Mas,  no  caso  atual,  é  
necessário romper com a tradição: seja porque o trabalho premiado é, ao 
menos  em  parte,  obra  ultrafânica,  de  modo  que  o  Autor  deve  ser 
apresentado aos Leitores como um sujeito digno de particular exame; seja 
porque o atual trabalho repete, completa e, em qualquer caso, se refere a 
todo um precedente tratamento do assunto.

Após  o  êxito  do  concurso,  o  Júri  quis  conhecer  mais  de  perto  o 
sujeito. Pietro Ubaldi (nascido em Foligno em 1886), nos disse: “Tenho por 
instinto o Evangelho no coração; nasci para amar”. Estudou unicamente para 
passar nos exames, porque “não acreditava no que me ensinava, e que eu 
sentia ser incompleto, inútil e desprovido de qualquer base substancial. A 
verdade estava em mim; eu a buscava dentro de mim. Me lancei, rebelde a 
qualquer guia, ao conhecimento humano, ao acaso, secretamente buscando a 
minha verdade. Eu olhava o mundo e as coisas de dentro, nas suas causas e 
nos seus princípios, não nos efeitos e seus usos práticos. Assim como os 
volitivos  e  os  práticos  poderiam  me  considerar  um  incompetente  na 
exploração utilitária da vida, assim eu posso considerá-los incompetentes 
com respeito  à solução dos problemas do conhecimento”.

Isso não o impediu de obter com honras a láurea em jurisprudência, 
de aprender vários idiomas, de se tornar um especialista em música, de 
fazer longas viagens, de conquistar enfim em poucos meses uma cátedra 
nas Escolas Médias. Estudava, observava, meditava. Sobretudo, meditava: 
e “o turbilhão das exigências exteriores batia sem trégua, impondo-se à  
atenção do meu espírito, que queria viver a sua vida. Se acumulavam as 
experiências humanas, quase todas amaríssimas. A dor martelava a minha 
alma sob os seus golpes. A maturação se acelerava. Um dia, na praia de 
Falconara, contemplando o encanto da criação, senti de modo evidente a 
revelação, rápida como um relâmpago: que o Todo não poderia ser senão 
Matéria, Energia, Conceito ou Espírito: (M = E = C) = S (com S indicando 
Substância).

Daquele instante luminoso, começa a tarefa de Ubaldi. Sobre a Ultra de 
Roma (1928-29), sobre Constância de Buenos Aires (1932), etc., as primeiras 
tentativas,  e  preparará  a  Grande  Síntese,  através  de  uma maturação,  não 
através de estudos sérios concluídos, mas brotada do mistério da sua alma. Por 
certo, o Ubaldi é culto, por estudos, por leituras, por viagens na Europa e na 
América, mas ele exclui que (exceto pelos primeiros manuscritos incompletos 
e caóticos) a sua obra, que no nosso campo consiste nas Mensagens e na

r14

r15

r17

r16



20 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Grande  Sintesi,  sia  frutto  di  studi  e  di  letture.  Aggiunge:  “Subito  il 
processo di maturazione, dopo qualche anno di sosta, il mio pensiero ha 
ricominciato tutto, da capo, seguendo un suo filo interiore e non altro. E la 
Grande  Sintesi  sta  a  dimostrare  la  natura  vera  della  mia  medianità 
ispirativa intellettuale. Medianità  in principio rudimentale, intermittente, a 
sprazzi: progressiva fino a diventare in me un qualità  stabile, una seconda 
natura”.

Questa  progressività  è  una  caratteristica  fondamentale,  logica, 
rispondente  ai  principî  dell’ascensione  spirituale  delle  religioni,  come a 
quelli dell’evoluzione biologica darwiniana. Questo avvicinamento del fatto 
evolutivo – nella spiritualità  e nella biologia – è la ripresa della concezione 
di Russel Wallace, ma nell’Ubaldi non è  limitata, d’ordine esclusivamente 
razionale,  bensì,  è  la  conquista  di  una  verità  superiore;  si  direbbe  che 
l’Ubaldi  abbia  anticipato  quella  evoluzione  psichica  che  dovrà  essere 
raggiunta dall’umanità, rimasta ancora a un ciclo inferiore del suo divenire. 
Infatti, per l’Ubaldi la medianità è, come egli sente e dichiara, “lo stato 
normale  di  un  futuro  psichismo  più  sottilizzato,  di  una  più  raffinata 
percezione animica supersensoria,  è  una superiore fase di  coscienza e 
dimensione  concettuale  perfettamente  normale  nell’evoluzione,  oggi 
sulla  terra  eccezionale  per  lo  stato  relativamente  involuto  della  razza 
umana.  Nulla  dunque  di  anormale,  di  straordinario,  di  miracoloso:  è 
questione di cammino percorso. Così io imposto il problema, perché così 
l’ho vissuto e l’ho risolto”.

Il dolore ha avuto in Ubaldi una parte importantissima: era il dolore 
che purifica. Ma qui non è  posto per una biografia, bensì per un esame 
sintetico  dell’intimo  di  un  soggetto  che,  pur  non  avendo  nulla  di 
miracoloso,  come egli  afferma,  è  tuttavia eccezionale,  come eccezionali 
sono l'Eroe, il Genio, il Santo.

Eccezionale come tutti i soggetti ipersensibili, ma anche più  per la 
netta  coscienza che Ubaldi  ha delle  proprie  facoltà,  del  proprio lavoro. 
Quando  nella  sua  Assisi,  nella  notte  del  1931,  scrisse  il  suo  primo 
Messaggio, obbedì ad una Voce che gli diceva: “Non temere, scrivi!”. Egli 
tremava,  annientato;  poi  sorse,  trasfigurato;  una  forza  nuova  era  in  lui; 
doveva obbedire; donde quel magnifico brano di profonda bontà  e firmò: 
“La Sua Voce”.

“La Sua Voce”: sorgente di pensiero, di affetto, di azione e di bontà. 
Ed  a  lui  diceva:  “Non  domandare  il  mio  nome;  non  cercare  di 
individuarmi; non potresti, nessuno potrebbe; non tentare inutile ipotesi”.

Da allora Pietro Ubaldi, soldato obbediente di una Forza superiore, 
lanciando i suoi Messaggi trovò  consensi e ammirazione, e le riviste nei

r18

r22

r21

r20

r19



As Noúres – Pietro Ubaldi 21

Grande Síntese, seja fruto de estudos e de leituras. Acrescenta: “Subitamente 
o processo de maturação, após alguns anos de pausa, o meu pensamento 
recomeçou tudo, desde o início, seguindo um seu fio interior e não outro. E 
a  Grande  Síntese  está  a  demonstrar  a  natureza  verdadeira  da  minha 
mediunidade inspirativa intelectual. Mediunidade em princípio rudimentar, 
intermitente, esporádica; progressiva até  se tornar em mim uma qualidade 
estável, uma segunda natureza”.

Esta  progressividade  é  uma  característica  fundamental,  lógica, 
consistente  com os  princípios  da  ascensão  espiritual  das  religiões,  bem 
como com os da evolução biológica darwiniana. Esta reaproximação do 
fato evolutivo — na espiritualidade e na biologia — é  o renascimento da 
concepção de Russell Wallace, mas em Ubaldi não é  limitada, de ordem 
exclusivamente racional, mas sim é  a conquista de uma verdade superior; 
se diria que Ubaldi antecipou a evolução psíquica que deverá ser alcançada 
pela humanidade, que se conserva ainda em um ciclo inferior do seu devir. 
De fato, para Ubaldi, a mediunidade é, como ele sente e declara, “o estado 
normal  de  um futuro  psiquismo mais  sutilizado,  de  uma mais  refinada 
percepção  anímica supersensória,  é  uma superior  fase de consciência  e 
dimensão  conceitual,  perfeitamente  normal  na  evolução,  hoje  na  terra 
excepcional  devido  ao  estado  relativamente  involuído  da  raça  humana. 
Nada portanto de anormal, de extraordinário, de milagroso: é  questão de 
caminho  percorrido.  Assim  eu  coloco  o  problema,  porque  assim  o 
vivenciei e o resolvi”.

A dor desempenhou em Ubaldi uma parte importantíssima: era a dor 
que purifica. Mas aqui não há  lugar para uma biografia, mas sim para um 
exame sintético do interior de um sujeito que, embora não seja milagroso, 
como ele afirma, é, todavia, excepcional, como excepcionais são o Heró i, o 
Gênio, o Santo.

Excepcional como todos os sujeitos hipersensíveis, mas ainda mais 
pela clara consciência que Ubaldi tem das próprias faculdades, do próprio 
trabalho. Quando na sua Assis, na noite de 1931, escreveu a sua primeira 
Mensagem, obediente a uma Voz que lhe dizia: “Não temas, escreve!”. Ele 
tremeu, aniquilado; então se levantou, transfigurado; uma força nova estava 
nele; devia obedecer; de onde veio aquele magnífico trecho de profunda 
bondade e assinada: “A Sua Voz”.

“A Sua Voz”: fonte de pensamento, de afeto, de ação e de bondade. 
E a ele dizia: “Não perguntes o meu nome; não procures individuar-me; 
não poderias, ninguém poderia; não tentes inú teis hipó teses”.

Desde então, Pietro Ubaldi, soldado obediente de uma Força superior, 
lançando as suas Mensagens encontrou consensos e admiração, e as revistas nos

r18

r22

r21

r20

r19



22 Le Noúri – Pietro Ubaldi

più  diversi idiomi e gli ammiratori andavano a gara perché  il nuovissimo 
pensatore  facesse  dono  dei  gioielli,  che  per  suo  mezzo  venivano  dal 
Mistero, a quanti più  umani potessero udilo, averne conforto. E la stessa 
sorte e più  clamorosa, ebbe la Grande Sintesi poi che la rivista milanese 
Ali  del  Pensiero  ne  cominciò  nel  1933  la  pubblicazione  a  puntate:  la 
traduzione  compariva  su  quel  testo  nel  grande  quotidiano  Correio  da 
Manhã di Rio de Janeiro, nella Constancia di Buenos Aires, nella brasiliana 
Reformador,  etc.,  ovunque  suscitando  un  coro  di  vera  ammirazione.  E 
tanto più  ammirando deve essere il “fenomeno” di quel lavoro, in quanto 
Ubaldi lo scriveva man mano; mentre lo si pubblicava egli aveva ancora da 
continuarlo;  sicuro  di  sé,  come  nessun  altro  autore  oserebbe  mai. 
Chiunque, prima  di  pubblicarlo,  finisce  il  proprio  lavoro,  lo  legge,  e 
ritocca, ripulisce. Egli non ha bisogno di correzioni; non avvengono mai 
pentimenti;  tutto  si  svolge  con  una  rapidità  fulminea,  in  quelle  notti 
prescelte, in cui “La Sua Voce” gli parla.

Dopo il Soggetto, l’opera sua. Non si potrebbe apprezzare Le Noúri 
senza prima soffermarsi sulla Grande Sintesi – pubblicata in diverse lingue 
– perché  Le Noúri, ripetiamo, ne è  il complemento, il commento per lo 
meno del fenomeno principe, quello delle correnti ispirativi.

La conoscenza di tale opera è  indispensabile a ben penetrare quanto 
nel presente volume l’Ubaldi espone, specialmente nei tre ultimi capitoli. 
Ma riassumere la Grande Sintesi non è facile, per il suo stile estremamente 
concettoso. La dottrina svolta in essa non è soltanto una sintesi dello scibile 
attualmente posseduto dall’uomo, il che è  ben poco di fronte ai problemi 
sostanziali,  ma  è  una  sintesi  della  fenomenologia  universale,  cioè  il 
coordinamento  in  un  organismo  unico,  dei  fenomeni  esistenti  che  il 
concepibile umano può  afferrare ed oltre. E per fenomenologia si intende 
non solo quanto può  rientrare nel campo della scienza attuale, ma anche in 
quello  della  filosofia,  delle  scienze  economico-sociali,  dell’etica,  delle 
religioni, etc. La fusione di tutti gli effetti ricondotti alla causa centrale, la 
visione  dell’assoluto  attraverso  le  infinite  forme  del  relativo,  portano 
spontaneamente il lettore a contatto con il principio unico che tutto regge. 
Unità  dunque, assoluto monismo è  il concetto centrale di questa dottrina: 
monismo che nell’evoluzione del pensiero umano succede alle precedenti 
affermazioni. Politeismo, poi monoteismo, infine monismo sono le tappe 
del pensiero umano.

L’opera può  presentare un suo aspetto umano, quello in cui apparirà  
ai non iniziati, d’essere cioè  il tentativo pienamente riuscito, di dominare, 
in una sintesi unica e universale, tutta la conoscenza, di organizzarla dando 
risposta a tutti  i  problemi che mente umana possa porsi.  In questo suo 
aspetto minore lo scritto risponde ad un bisogno impellente nell’evoluzione

r23

r24

r25



As Noúres – Pietro Ubaldi 23

mais diversos idiomas e os admiradores competiam entre si para garantir que 
o  mais  novo pensador  concedesse  as  joias  que por  seu meio vinham do 
Mistério,  ao maior número possível  de humanos que pudessem ouvi-lo e 
encontrar conforto nele. E a mesma sorte, e mais clamorosa, se abateu sobre a 
Grande Síntese depois que a revista milanesa Ali del Pensiero começou em 
1933 a publicação em fascículos: a tradução daquele texto apareceu no grande 
jornal Correio da Manhã do Rio de Janeiro, na Constancia de Buenos Aires, 
na brasileira Reformador etc., em todos os lugares suscitando um coro de 
verdadeira admiração. E tanto mais admirável deve ser o "fenômeno" daquele 
trabalho, quanto Ubaldi a escrevia aos poucos; enquanto se publicava, ele 
ainda precisava continuá-lo; seguro de si, como nenhum outro autor jamais 
ousaria. Qualquer um, antes de publicá-lo, terminam o próprio trabalho, o lê, 
e  retoca,  o  lustra.  Ele  não  precisa  de  correções;  não  ocorrem  jamais 
arrependimentos;  tudo se desenvolve com uma rapidez fulmínea, naquelas 
noites escolhidas, na qual “A Sua Voz” lhe fala.

Depois o Sujeito, a sua obra. Não se poderia apreciar As Noúres sem 
antes nos determos na Grande Síntese — publicada em diversas línguas — 
porque As Noúres, repetimos, é seu complemento, um comentário ao menos 
do fenômeno principal, o das correntes inspirativas.

O conhecimento de tal obra é  indispensável para bem penetrar o que 
no presente volume Ubaldi expõe, especialmente nos três ú ltimos capítulos. 
Mas resumir a Grande Síntese não é  fácil,  pelo seu estilo extremamente 
conceituoso. A doutrina nela desenvolvida não é  somente uma síntese do 
conhecimento atualmente possuído pelo homem, o que é  bem pouco diante 
dos problemas substanciais, mas é uma síntese da fenomenologia universal, i. 
é., a coordenação em um organismo único, dos fenômenos existentes que o 
concebível humano pode apreender e além. E por fenomenologia se entende 
não só  o que se enquadra no campo da ciência atual, mas também naquele 
da filosofia, das ciências econômico-sociais, da ética, das religiões, etc. A 
fusão de todos os efeitos reconduzidos à  causa central, a visão do absoluto 
através das infinitas formas do relativo, conduzem espontaneamente o leitor 
em  contato  com  o  princípio  único  que  tudo  rege.  Unidade,  portanto, 
absoluto monismo é  o conceito central  desta doutrina:  monismo que,  na 
evolução  do  pensamento  humano,  sucede  às  precedentes  afirmações. 
Politeísmo,  depois  monoteísmo,  finalmente  monismo são  os  estágios  do 
pensamento humano.

A obra pode apresentar um seu aspecto humano, o no qual aparecerá aos 
não iniciados, i. é., uma tentativa plenamente bem-sucedida de dominar, em 
uma síntese única e universal, todo o conhecimento, de organizá-lo, fornecendo 
respostas a todos os problemas que a mente humana possa apresentar. Nesse 
seu aspecto menor, o escrito responde a uma necessidade premente na evolução

r23

r24

r25



24 Le Noúri – Pietro Ubaldi

del  pensiero  nel  momento  presente,  riconduce  ad  unità  la  scienza 
minacciante  dispersione  nella  specializzazione,  sazia  l’anima  umana 
concludendo in soluzioni che la scienza si è dimostrata impotente a dare.

Ma  in  chi  sappia  leggere  più  profondo  nasce  subito,  per  un 
“sapore” suo proprio, che l’opera possiede, la sensazione che essa non 
poté  essere  concepita  qual  è  da  un  piano  mentale  umano,  ma 
necessariamente  da  un  punto  di  vista  elevato  in  una  dimensione 
superconcettuale. Poiché solo così poterono risolversi tutti i problemi che 
filosofia e scienza, operanti con metodi puramente razionali, non hanno 
sinora  risolto.  Poiché  questo  scritto  è  trascendentale,  è  ultrafanico. 
L’autore, cioè, l’ha concepito e scritto senza studi preconcetti, affidandosi 
soprattutto  alle  sue  risorse  superazionali,  seguendo  un  nuovissimo 
metodo  d’indagine  per  intuizione,  abbandonandosi  nei  passaggi  più 
complessi e senza precedenti noti,  esclusivamente alla sua ispirazione. 
Ispirazione tuttavia esatta e scientifica.

Lo scritto  si  può  dunque  leggere  con  varie  mentalità  ed  a  varie 
profondità  e  parlerà  secondo  la  potenza  intellettiva  del  lettore.  Molti 
prenderanno l’opera come un solo, sia pur geniale, sistema in cui la scienza 
dispersa viene finalmente riunificata in un monismo assoluto. È  già  molto; 
ma per noi che lo sentiamo vi è  l’aspetto ultrafanico che dà  allo scritto il 
valore di visione diretta della Legge che anima l’universo e rappresenta una 
nuova ascensione dell’uomo nella concezione della Divinità.

Scritto  ultrafanico  che  pur  ha  saputo  mantenere  un  perfetto 
equilibrio con la razionalità. In genere gli Enteli rivelano una distanza nella 
concezione, nel modo di esprimersi, dovuta alla diversa altezza del piano 
evolutivo  e  dimensione  supertemporale  e  superspaziale  in  cui  essi  si 
muovono. E ciò  dà  forse il senso del vago, del nebuloso, dall’inafferrabile 
che respingiamo come antiobiettivo e antiscientifico. In questo scritto si è  
operata  una  trasmissione  molto  più  complessa  che  nella  comune 
registrazione  ultrafanica  incosciente,  poiché  il  soggetto  ha  sentito  e 
controllato tutto il processo e ha potuto, con il suo intervento cosciente e 
attivo,  operare  con  esattezza  la  riduzione  della  concezione  entelica 
sovrumana nei termini della più  stretta terminologia e tecnica di pensiero 
scientifico.  Per  la  prima  volta  dunque  l’ultrafania  ha  dato  un  prodotto 
rigorosamente  organico  e  razionale  tale  da  coincidere  con  la  scienza 
odierna,  innestarsi  nel  suo momento e portarlo più  in alto per scopi di 
bene, sia per gettare su basi solidissime il seme, che si svilupperà, di una 
nuova civiltà  che la fatica di pensiero dell’uomo deve saper oggi preparare 
e  creare.  È  così  che  un  pensiero  superiore  ha  potuto  fondersi 
perfettamente: il che non è  facile data la grande distanza dal pensiero di 
oggi.  Qui,  la  voce  del  Cielo,  attraverso  questa  traduzione,  dalla  Terra

r26

r27

r28



As Noúres – Pietro Ubaldi 25

do  pensamento  no  momento  presente,  reconduz  à  unidade  a  ciência 
ameaçada de dispersão na especialização, sacia a alma humana concluindo 
em soluções que a ciência se mostrou impotente a dar.

Mas para quem sabe ler na profundeza nasce súbito, por um “sabor” 
seu próprio,  que a  obra possui,  a  sensação  de  que ela  não  poderia  ser 
concebida como é  de um plano mental humano, mas necessariamente de 
um  ponto  de  vista  elevado  em  uma  dimensão  superconceitual.  Pois 
somente assim poderiam resolver-se todos os problemas que a filosofia e a 
ciência, operando com métodos puramente racionais, não haviam até agora 
resolvido. Porque este escrito é transcendental, é ultrafânico. O autor, i. é., 
o concebeu e escreveu sem estudos preconcebidos, baseando-se sobretudo 
em  seus  recursos  super-racionais,  seguindo  um  novíssimo  método  de 
investigação por intuição, abandonando-se nas passagens mais complexas e 
sem precedentes conhecidos, exclusivamente à  sua inspiração. Inspiração, 
todavia, exata e científica.

O escrito se pode, portanto, ler com várias mentalidades e em várias 
profundidades  e  falará  segundo a  potência  intelectiva  do  leitor.  Muitos 
interpretarão a obra como um sistema único, ainda que genial, no qual a 
ciência dispersa é  finalmente reunida em um monismo absoluto. Isso já  é 
muito; mas para nós que o sentem, há  um aspecto ultrafânico que dá  ao 
escrito  o  valor  de  uma  visão  direta  da  Lei  que  anima  o  universo  e 
representa uma nova ascensão do homem na concepção da Divindade.

Escrito  ultrafânico  que,  no  entanto,  soube  manter  um  perfeito 
equilíbrio com a racionalidade. Em geral, os Enteli revelam uma distância 
na concepção, no modo de exprimir-se, devida à  diversa altura do plano 
evolutivo  e  dimensão  supertemporal  e  superespacial  em  que  eles  se 
movem.  E  isso  talvez  dê  uma  sensação  do  vago,  do  nebuloso,  do 
inalcançável,  que  rejeitamos  como  antiobjetivo  e  anticientífico.  Neste 
escrito, se operou uma transmissão muito mais complexa do que na comum 
registração  ultrafânica  inconsciente,  uma  vez  que  o  sujeito  sentiu  e 
controlou  todo  o  processo  e  foi  capaz,  por  meio  de  sua  intervenção 
consciente e ativa, operar com exatidão a redução da concepção entélica 
sobre-humana  nos  termos  da  mais  estrita  terminologia  e  técnica  de 
pensamento científico. Pela primeira vez, então, a ultrafania deu um produto 
rigorosamente orgânico e racional, que coincide com a ciência hodierna, se 
enxerta no seu momento e o leva mais no alto para escopos de bem, tanto 
para semear em bases muito só lidas a semente, que se desenvolverá, de uma 
nova civilização que o esforço de pensamento do homem deve saber hoje 
preparar  e  criar.  É  assim  que  um pensamento  superior  pode  fundir-se 
perfeitamente: o que não é  fácil, dada a grande distância do pensamento 
de  hoje.  Aqui,  a  voz  do  Céu,  através  desta  tradução,  da  Terra

r26

r27

r28



26 Le Noúri – Pietro Ubaldi

ha potuto essere elevata fino al Cielo. E la scienza in linguaggio umano e ad 
un  tempo  la  scienza  materialistica  è  stata  sollevata  fino  allo  spirito,  ha 
assunto dignità  di filosofia e di fede. Terra e Cielo in quest’opera si toccano 
e nel presente volume si è spiegato, confessato tutto il “come”, con obiettività 
di osservatore spietato, con la fede di martire che dona se stesso per un’idea.

La stessa realtà  smaterializzata che così concordemente dagli Enteli 
tutti ci viene descritta in forme in cui il nostro materialismo si sperde come 
nel fantastico, viene in questo scritto raggiunta attraverso quella psicologia 
materialista,  assunta  come base  di  partenza;  raggiunta  attraverso  quella 
razionalità  che è  la  forma indispensabile alla  comprensibilità  del  nostro 
tempo e che dall’Entele trasmittente viene adottata come forma-pensiero 
nella sua proiezione di concetti. Gli scettici potranno sorridere, le filosofie 
discutere, la scienza negare, le religioni condannare, ma ognuno non potrà  
negare di trovarsi di fronte ad una mole schiacciante di pensiero, ad una 
visione  vertiginosa  dell’universo,  quale  mai  fu  concepita  sinora.  E  né 
filosofie, né  scuola, né  religione potranno negare senza rinnegare se stesse 
perché  nella  Sintesi  esse  vi  sono tutte,  le  nemiche  fra  loro,  finalmente 
affratellate in un pensiero solo.

E veramente la  trattazione si  svolge con un senso di  visione.  Sullo 
sfondo  della  successione  evolutiva  degli  universi  (fig.  1)  viene  isolato 
l’universo trifase dell’umano concepibile: trifase, costituito cioè da tre piani di 
esistenza, che sono Materia, Energia, Spirito. Questi tre piani esistono nelle 
relative  dimensioni  di  spazio,  tempo  e  coscienza.  Questa  trinità, 
tridimensionale e trifase è ad un tempo stretta in una unità di sostanza in cui 
si fondono e scompaiono le apparenze della forma relativa e evolvente. Oltre 
i limiti di questa unità trina, il concepibile umano non può oggi giungere; 
egli è nel presente chiuso nel suo universo, che però supererà. Ma le forme 
sono infinite, progrediente dalle fasi submateriali alle fasi fisiche, dinamiche 
e psichiche del nostro universo, alle superconcettuali che lo superano.

L’uomo nel suo psichismo è  nella scala e nell’ascensione. E il grande 
viaggio incomincia dalla materia, la quale è  presa in esame quale prodotto 
di  disfacimento  involutivo  di  universi  evolutivamente  precedenti  – 
l’evoluzione procede per ripiegamenti e ritorni periodici – (v. fig. 1 e fig. 2) 
ed è  studiata nella serie stechiogenetica (stechiogenesi = genesi dei corpi), 
per peso atomico e altre caratteristiche fondamentali, fino a tracciare un 
albero genealogico delle specie chimiche. Così l’evoluzione della materia 
viene seguita dall’idrogeno delle nebulose all’uranio, cioè  dai pesi atomici 
minimi  ai  massimi,  in  che  si  inizia  la  disgregazione  radioattiva,  che 
rappresenta la genesi delle forme dinamiche. Sicché  ad un certo momento 
la materia muore come materia e rinasce come energia. Muta la forma del 
relativo, intatta resta la sostanza divina del tutto.

r29

r30

r31



As Noúres – Pietro Ubaldi 27

pôde ser elevada ao Céu. E a ciência em linguagem humana, juntamente 
com a ciência materialista, foi elevada ao espírito, assumindo a dignidade 
de filosofia e de fé. Terra e Céu nesta obra se tocam, e no presente volume 
foi explicado, confessado todo o “como”, com objetividade de observador 
implacável, com a fé de mártir que doa a si mesmo por uma ideia.

A  mesma  realidade  desmaterializada  que  tão  unanimemente  dos 
Enteli  todos  nos  descrevem  em  formas  onde  o  nosso  materialismo  se 
dissolve  como  no  fantástico,  é  neste  escrito  alcançado  através  daquela 
psicologia materialista, assumida como base de partida; alcançada através 
daquela racionalidade que é a forma indispensável à compreensibilidade do 
nosso tempo e que do Enteli transmissor adota como forma-pensamento na 
sua projeção de conceitos. Os céticos podem sorrir, as filosofias discutir, a 
ciência  negar,  as  religiões  condenar,  mas  ninguém  poderá  negar  de 
encontrar-se diante de uma massa avassaladora de pensamento, de uma 
visão vertiginosa do universo, como jamais foi concebida até agora. E nem 
filosofias,  nem  escolas,  nem  religiões  poderão  negar  sem  renegar  a  si 
mesmas, porque na Síntese elas todas existem, inimigas umas das outras, 
finalmente irmanadas em um pensamento só .

E,  verdadeiramente  a  discussão  se  desenvolve  com um senso  de 
visão. Sobre o fundo da sucessão evolutiva dos universos (fig. 1), é isolado 
o universo trifásico do humano concebível: trifásico, constituído, i. é., por 
três  planos de existência,  que são  Matéria,  Energia,  Espírito.  Estes três 
planos existem nas relativas dimensões de espaço, tempo e consciência. 
Essa trindade tridimensional e trifásica está ao mesmo tempo confinada em 
uma unidade de substância na qual se fundem e desaparecem as aparências 
da forma relativa e em evolução. Além dos limites dessa unidade trina, o 
concebível humano não pode hoje alcançar; ele está  no presente encerrado 
no  seu  universo,  que  porém  superará.  Mas  as  formas  são  infinitas, 
progredindo das fases submateriais às fases física, dinâmicas e psíquicas do 
nosso universo, às fases superconceituais que o superam.

O homem no seu psiquismo, existe na escala e na ascensão. E a grande 
viagem  começa  da  matéria,  a  qual  é  posta  em  exame  qual  produto  de 
desintegração involutiva de universos evolutivamente precedentes  – a evolução 
procede por dobramentos e retornos periódicos – (v. fig. 1 e fig. 2) e é estudada 
na série estequiogenética (estequiogênese = gênese dos corpos), por peso atômico 
e  outras  características fundamentais,  até  traçar  uma árvore genealógica das 
espécies químicas. Assim, a evolução da matéria é  seguida do hidrogênio das 
nebulosas ao urânio, i. é., dos pesos atômicos mínimos aos máximos, onde se 
inicia a desintegração radioativa, que representa a gênese das formas dinâmicas. 
Assim, em certo momento, a matéria morre como matéria e renasce como 
energia. Muda a forma do relativo, intacta resta a substância divina do todo.

r29

r30

r31



28 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Fig. 1 – Sviluppo della traiettoria tipica dei moti fenomenici nell’evoluzione del cosmo.
L’evoluzione procede per ripiegamenti involutivi periodici. Il  diagramma esprime il  processo di progressiva genesi del  
relativo per evoluzione. Seguendo l’aprirsi della spirale nel tempo, lungo le zone segnate nella verticale dell’evoluzione,  
da -z, -y, -x, γ, β, α, ... fino a +n, si vedrà la linea ascendere di tre zone o piani di esistenza e discendere di due, per poi  
risalire ancora di tre zone e ridiscendere di due e così di seguito. Dalle pulsazioni di questo respiro che sempre più si  
dilata, risulta la progressione di una linea maggiore che risalta all’occhio allontanandolo dal dettaglio del disegno e che è  
una spirale ad apertura costante. Essa risulta dalla sovrapposizione dei ritorni ascensionali della spirale minore. Così 
l’evoluzione è una progressione creativa che invade successivamente le zone segnate nella verticale (evoluzione) e cioè:  
-z, -y, -x, universo trifase più involuto del nostro, sub-fisico e immerso per noi nell’inconcepibile. Da questo nasce per  
evoluzione il piano γ, la materia; da questo piano nasce β, l'energia, da β nasce α, lo psichismo;e il nostro universo è 
completo. In α abbiamo l’uomo. In +x lo spirito entra per evoluzione, superando la dimensione di coscienza, in una più  
alta dimensione superconcettuale. Dalla coscienza di superficie o ragione si ascende ad una coscienza volumetrica o  
intuizione. Si inizia così per creazione nel relativo un nuovo universo trifase, +x, +y, +z. Così all'infinito si attua e ascende  
per intima autoelaborazione il trasformismo universale, quale progressiva manifestazione della Divinità.



As Noúres – Pietro Ubaldi 29

Fig. 1 – Desenvolvimento da trajetória típica dos motos fenomênicos na evolução do cosmo.

A evolução procede por dobras involutivas periódicas. O diagrama exprime o processo de progressiva gênese do relativo  
por evolução. Seguindo o abrir-se da espiral no tempo, ao longo das zonas marcadas na vertical da evolução, de -z, -y,  
-x, γ, β, α, ... até +n, se verá a linha ascender de três zonas ou planos de existência e descer de duas, para depois subir  
novamente ainda de três zonas e descer novamente de duas, e assim por diante. Das pulsações dessa respiração que  
sempre mais se dilata,  resulta a progressão de uma linha maior que ressalta ao olho afastando-o do detalhe do desenho  
e que é uma espiral de abertura constante. Ela resulta da superposição dos retornos ascensionais da espiral menor. 
Assim, a evolução é uma progressão criativa que invade sucessivamente as zonas marcadas na vertical (evolução) e i.  
é.: -z, -y, -x, universo trifásico mais involuído que o nosso, subfísico e imerso para nós no inconcebível. Disto nasce, por  
evolução, o plano γ, a matéria; deste plano, nasce β, a energia; de β, nasce α, o psiquismo; e o nosso universo se 
completa. Em α temos o homem. Em +x, o espírito entra, por evolução, superando a dimensão de consciência, em uma  
mais alta dimensão superconceitual. Da consciência de superfície ou razão se ascende a uma consciência volumétrica 
ou intuição. Se inicia assim por criação no relativo um novo universo trifásico, +x, +y, +z. Assim ao infinito se realiza e 
ascende por íntima autoelaboração o transformismo universal, como progressiva manifestação da Divindade.



30 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Fig. 2
Qui è riprodotto il concetto del diagramma fig. 1. I piani o zone sono dati dalle lettere. In (ω 1 ω2 ω3), abbiamo la serie 
progrediente degli universi trifase. Nel primo, ω1, il nostro, partendo dal basso, γ ascende fino a β e β fino ad α. Attraverso 
un ritorno involutivo fino al piano β, la progressione evolutiva si continua nel superiore universo ω 2, da β ad α, a +x. 
Attraverso un ritorno ad α si sviluppa il nuovo universo ω3, che va da α, a +x, +y e così di seguito.

Sono  prese  in  esame  tutte  le  forme  di  energia.  Ma,  prima  di 
ascendere a questo secondo piano, la visione contempla l’universo non solo 
sotto questo suo aspetto statico, in cui esso è per comodità di studio isolato 
nella sua forma e concepito in immobilità. Vi è anche un aspetto dinamico. 
Ed allora non osserviamo più  una successione di forme, ma assistiamo al 
loro  intimo divenire  che  le  trasmuta  l’una  nell’altra.  Tutto  si  muove,  si 
agita; palpita, è  vivo. E sale, sale, in una sinfonia grandiosa di spinte, di 
sviluppi,  di  equilibri  che  gridano:  Dio!  E  vi  è  un  terzo  aspetto: 
concettuale. Tre aspetti dunque: l’universo guarda se stesso con tre grandi 
occhi che sono una luce sola: Dio. Nell'aspetto concettuale, la visione si 
apre sulle leggi che guidano il processo evolutivo del cosmo, sul pensiero 
che  regge  gli  sviluppi  fenomenici,  sul  principio  astratto,  l’idea  che

r32



As Noúres – Pietro Ubaldi 31

Fig. 2

Aqui é reproduzido o conceito do diagrama Fig. 1. Os planos ou zonas são dados pelas letras. Em (ω1 ω2 ω3), temos a 
série progressiva dos universos trifásicos. No primeiro, ω1, o nosso, partindo de baixo, γ ascende a β e β a α. Através de  
um retorno involutivo ao plano β, a progressão evolutiva continua no superior universo ω2, de β a α, até +x. Através de  
um retorno a α, desenvolve-se o novo universo ω3, que vai de α a +x, +y e assim por diante.

São examinadas todas as formas de energia. Mas antes de ascender a 
este segundo plano, a visão contempla o universo não só sob este seu aspecto 
estático, no qual ele está  por comodidade de estudo isolado na sua forma e 
concebido em imobilidade. Há  também um aspecto dinâmico. E então não 
observamos mais uma sucessão de formas, mas assistimos ao seu íntimo 
devir que as transmuta uma na outra. Tudo se move, se agita; palpita, está  
vivo.  E  sobe,  sobe,  em  uma  sinfonia  grandiosa  de  impulsos,  de 
desenvolvimentos,  de  equilíbrios  que  gritam:  Deus!  E  há  um  terceiro 
aspecto: conceitual.  Três  aspectos,  portanto: o universo se olha com três 
grandes olhos que são uma luz só : Deus. No aspecto conceitual, a visão se 
abre para as leis que guiam o processo evolutivo do cosmos, ao pensamento 
que rege os desenvolvimentos fenomênicos, ao princípio abstrato, a ideia que

r32



32 Le Noúri – Pietro Ubaldi

si esteriorizza in tutto questo divenire, modellandolo a sua immagine. Vien 
così definita la traiettoria tipici dei moti fenomenici (fig. 1) e tracciata la 
teoria dell’evoluzione delle dimensioni. E vediamo nascere e morire per 
superamento, spazio e tempo. E la legge di Dio tutta appare, anche nei suoi 
aspetti minori, nell’universo inferiore della materia, per rifulgere sempre 
più limpida su su fin nell’universo superiore dello spirito.

Nasce dunque la seconda forma: l’energia. Nasce il tempo, nasce la 
proto-forza  tipica  dell’universo  dinamico:  la  gravitazione.  Il  gesto 
possente di Dio volge le pagine ciclopiche della creazione e l’ispirazione 
gigantesca  della  genesi  mosaica  torna  alla  luce,  vera,  con  parole  di 
scienza.  E  alla  serie  evolutiva  delle  specie  chimiche  fa  seguito  “per 
continuità”  la  serie  evolutiva  delle  specie  dinamiche  e  cioè:  1) 
gravitazione;  2)  radioattività;  3)  radiazioni  chimiche (spettro invisibile 
dell’ultravioletto);  4)  luce  (spettro  visibile);  5)  calore  (radiazioni 
calorifiche oscure, spettro invisibile dell’infrarosso); 6) elettricità (onde 
hertziane, corte, medie, lunghe); 7) suono.

A questo punto dell’evoluzione, l’energia ha raggiunto il massimo suo 
limite  di  degradazione,  cioè  di  smorzamento cinetico o diminuzione di 
velocità  di vibrazione e di aumento di ampiezza nella lunghezza d’onda. E 
come la materia era morta per disgregazione atomica, così l’energia muore 
per  degradazione  dinamica.  Il  fenomeno  è  tracciato  nella  sua  intima 
struttura cinetica e, nella teoria dei moti vorticosi,  è  studiato a fondo e 
risolto  il  formidabile  problema  della  genesi  della  vita  che  è  genesi  di 
psichismo, la terza fase dell’universo. La chimica inorganica si riplasma per 
assurgere a chimica organica. Nasce la vita e si apre la visione del mondo 
biologico. L’universo non solo pulsa, splende, canta, ma vive anche, ama, 
soffre, pensa.

Il  panorama  si  apre  immenso.  Tutte  le  forme  della  vita  vibrano 
nell’universo, la terra si popola, lo spirito dà  i suoi primi vagiti. Si affronta 
l’esame della tecnica evolutiva dello psichismo e della genesi dello spirito. 
Ambiente,  reazioni,  istinto,  coscienza su su fino all’uomo,  tutto  canta  la 
grande  sinfonia  dello  spirito  progrediente.  Appare  l’uomo,  la  sua  anima 
grande, scintilla di Dio, la quale sale, sale fino al superuomo, all’eroe, al 
genio,  al  santo.  E  la  linea,  dall’idrogeno  al  genio  è  unica,  ininterrotto 
cammino di conquiste e di creazioni, in cui Dio è sempre attivo e presente. 
E il  superuomo diviene superumanità  e l’uno si stanca nelle nevrosi e le 
civiltà  si spossano nella decadenza, tutto invecchia e muore con la materia e 
l’energia,  in  una  degradazione  biologica  che  non è  la  morte  però ,  ma è  
resurrezione di spirito immateriale in dimensioni superconcettuali, poiché la 
sostanza è  eterna. Qui la materia si smaterializza decomponendo nella sua 
struttura cinetica la sua parvenza fisica e l’essere non ha più  corpo né mente

r33

r34

r35



As Noúres – Pietro Ubaldi 33

se exterioriza em todo esse devir,  moldando-o à  sua imagem. Assim, é  
definida a trajetória típica dos motos fenomênicos (fig. 1) e traçada a teoria 
da  evolução  das  dimensões.  E  vemos  nascer  e  morrer  por  superação, 
espaço e tempo. E a lei de Deus toda aparece, mesmo nos seus aspectos 
menores, no universo inferior da matéria, para refulgir sempre vez mais 
límpida em direção ao universo superior do espírito.

Nasce então a segunda forma: a energia.  Nasce o tempo, nasce a 
protoforça típica do universo dinâmico: a gravitação. O gesto poderoso de 
Deus vira as páginas ciclópicas da criação, e a inspiração gigantesca da 
gênese mosaica retorna à  luz,  verdadeira,  com palavras de ciência.  E à  
série evolutiva das espécies químicas se segue “por continuidade” a série 
evolutiva das espécies dinâmicas, e i. é.: 1) gravitação; 2) radioatividade; 
3) radiação química (espectro invisível do ultravioleta);  4) luz (espectro 
visível);  5)  calor  (radiações  caloríficas  obscuras,  espectro  invisível  do 
infravermelho); 6) eletricidade (ondas hertzianas, curtas, médias, longas); 
7) som.

Neste ponto da evolução, a energia atingiu o seu máximo limite de 
degradação, i. é., de amortecimento cinético ou diminuição de velocidade 
de vibração e de aumento de amplitude no comprimento de onda. E como 
a matéria morreu por desintegração atômica, assim a energia morre por 
degradação  dinâmica.  O  fenômeno  é  rastreado  na  sua  íntima  estrutura 
cinética e, na teoria dos motos vorticosos, é estudado a fundo e resolvido o 
formidável  problema da  gênese  da  vida,  que  é  gênese  de  psiquismo,  a 
terceira fase do universo. A química inorgânica se plasma novamente para 
surgir  a  química  orgânica.  Nasce  a  vida  e  se  abre  a  visão  do  mundo 
biológico.  O universo não  só  pulsa,  esplende,  canta,  mas vive também, 
ama, sofre, pensa.

O panorama se abre imenso. Todas as formas da vida vibram no 
universo, a terra se povoa, o espírito dá  os seus primeiros vagidos. Se 
afronta  o  exame  da  técnica  evolutiva  do  psiquismo  e  da  gênese  do 
espírito.  Ambiente,  reações,  instinto,  consciência,  até  o  homem,  tudo 
canta a grande sinfonia do espírito que progride. Aparece o homem, a sua 
alma grande, centelha de Deus, a qual sobe, sobe até ao super-homem, ao 
heró i,  ao  gênio,  ao  santo.  E  a  linha,  do  hidrogênio  ao  gênio  é  única, 
ininterrupto  caminho  de  conquistas  e  de  criações,  no  qual  Deus  está  
sempre ativo e presente. E o super-homem se torna super-humanidade, e 
o  indivíduo  se  cansa  nas  neuroses,  e  as  civilizações  se  esgotam  na 
decadência,  tudo envelhece e  morre com a matéria  e  a  energia,  numa 
degradação  biológica  que  não  é  morte  porém,  mas  é  ressurreição  de 
espírito  imaterial  em  dimensões  superconceituais,  pois  a  substância  é 
eterna. Aqui a matéria se desmaterializa, decompondo na sua estrutura 
cinética  a  sua  aparência  física  e  o  não  tem  mais  corpo  nem  mente

r33

r34

r35



34 Le Noúri – Pietro Ubaldi

ed entra trionfante nella dimensione iniziale di un nuovo universo trifase, 
dove non è più  né spazio né tempo né concepibile umano.

Il grande cammino è compiuto. La visione si chiude con il quadro delle 
ultime, più  alte ascensioni umane, individuali prima, collettive poi; perfezioni 
morali, vie della liberazione, superamenti supremi. L’uomo è preso per mano 
quale oggi è, e gli è tracciata la via delle sue ascensioni. È  toccata la legge del 
lavoro,  il  problema  della  rinuncia,  la  funzione  del  dolore,  l’evoluzione 
dell’amore. Collettivamente, sono affrontati i problemi sociali del momento 
storico:  la  genesi  del  diritto,  l’etica  internazionale,  la  guerra,  il  problema 
economico, la distribuzione della ricchezza, il collaborazionismo, il potere, lo 
Stato, il capo, l’arte...

E il viaggio iniziatosi dalle più  dense forme di materia si conclude 
nel Vangelo e l’anima si ferma sazia di fronte alla visione del Cristo, ultima 
sintesi. Questa è  la Grande Sintesi e una sola parola si è  in fondo a questa 
fatica di ragione e di scienza: Cristo. È  la voce Sua, che echeggia in fondo 
all’ardua  trattazione,  facendone  un  atto  di  passione  che,  scendendo 
dall’Alto, si dona attraverso il sacrificio di un uomo per il bene del mondo.

* * *

Era indispensabile, si ripete, soffermarsi sulla Grande Sintesi, anche 
perché, sebbene nel presente volume l’Ubaldi non la citi1, tutta ad essa si 
riferisce l’acuta analisi che nel Le Noúri l’Autore svolge con tanta novità di 
espressioni e di considerazioni, per le quali impallidiscono tutti i trattati sin 
qui pubblicati, e che invano si illudono di poter dire della fenomenologia 
ultrafanica soltanto per aver assistito ad esteriori  manifestazioni.  Ubaldi 
per contrario ha vissuto il fenomeno, quindi la sua conoscenza va oltre i 
confini della comune indagine, per quanto rimanendo prudente e sapiente, 
superando  così  le  ipotesi  innumeri,  gli  apprezzamenti  ed  i  giudizi  più  
cervellotici, le elucubrazioni più  strane o infantili o impenetrabili che si 
presentano sotto una presunta quanto non vera veste scientifica.

Spettava  ad  un  ipersensitivo  potente  e,  nel  tempo  stesso,  ad  un 
ingegno forte il  compito di  trattare questo tema principe della biosofia; 
cioè  ad  uno  che  “segnato”  a  tale  opera  possa,  dove  non  sa  giungere 
l’ingegno,  giungere  con  l’intuizione  e,  dove  non  sa  prevenire  questa, 
lasciare intervenire l’ispirazione. E allora “La Sua Voce” dice la verità  che 
la mente umana ignora; la dice al suo “mezzo” idoneo e degno.

Il  fenomeno,  in  Ubaldi,  assume  caratteristiche  che  invano 
chiederemmo ai  comuni  ultrafani,  per  quanto  bene  a  lungo  esercitati  e 
provati. Con che non si vuole né si può  negare che anche in questi le facoltà  
paranormali  non  siano  potenti,  produttrici  di  fatti  impressionanti  e

1 Tranne nelle “Conclusioni” per aggiunte dall’Autore introdotte nell’opera già in bozze di stampa.

r38

r39

r40

r36

r37



As Noúres – Pietro Ubaldi 35

e entra triunfante na dimensão inicial de um novo universo trifásico, onde não há 
mais nem espaço, nem tempo, nem concebível humano.

O grande caminho foi concluído. A visão se fecha com o quadro das 
ú ltimas,  mais  altas  ascensões  humanas,  individuais  primeiro,  coletivas 
depois;  perfeições  morais,  vias  da  libertação,  superações  supremas.  O 
homem é  tomado pela mão qual hoje é,  e lhe é  traçada a via das suas 
ascensões. É  tocada a lei do trabalho, o problema da renúncia, a função da 
dor,  a  evolução  do  amor.  Coletivamente,  são  abordados  os  problemas 
sociais do momento histórico: a gênese do direito, a ética internacional, a 
guerra,  o  problema  econômico,  a  distribuição  da  riqueza,  o 
colaboracionismo, o poder, o Estado, o chefe, a arte...

E a viagem iniciada nas mais densas formas de matéria se conclui no 
Evangelho, e a alma se detém, saciada, diante da visão do Cristo, ú ltima 
síntese. Esta é  a Grande Síntese, e uma só  palavra está  no fundo deste 
esforço de razão e de ciência: Cristo. É  a Sua voz, que ecoa no fundo deste 
árduo discurso, tornando-o um ato de paixão que, descendo do Alto, se doa 
através do sacrifício de um homem pelo bem do mundo.

* * *

Era indispensável, se repete, deter-se na Grande Síntese, também porque, 
embora no presente volume Ubaldi não a cite1, toda a ela se refere a perspicaz 
análise que em As Noúres o autor desenvolve com tanta novidade de expressões 
e  de  considerações,  pelas  quais  empalidecem todos  os  tratados  até  agora 
publicados, e que em vão se iludem de poder dizer da fenomenologia ultrafânica 
simplesmente  porque testemunharam manifestações  exteriores.  Ubaldi,  pelo 
contrário, vivenciou o fenômeno e, portanto, o seu conhecimento vai além dos 
limites da comum investigação, por quanto permaneça prudente e conhecedor, 
superando assim as inúmeras hipóteses, as avaliações e os julgamentos mais 
bizarros, as elucubrações mais estranhas ou infantis ou impenetráveis que se 
apresentam sob uma presumível, senão verdadeira, veste científica.

Competia a um hipersensível poderoso e, ao mesmo tempo, a uma 
mente forte a tarefa de tratar este tema principal da biosofia; i. é., sobre 
alguém “marcado” para tal obra possa, onde não sabe chegar o intelecto, 
chegar com a intuição e,  onde não sabe prevenir esta,  deixar intervir a 
inspiração.  E então  “A Sua Voz” disse a verdade que a mente humana 
ignora; a disse ao seu “meio” idôneo e digno.

O fenômeno, em Ubaldi, assume características que em vão pediríamos 
aos comuns ultrafanos, por mais experientes e provados que sejam. Com isso 
não  se  quer  nem  se  pode  negar  que,  mesmo  nestes,  as  faculdades 
paranormais não sejam poderosas, produtoras de fatos impressionantes e

1 Exceto nas “Conclusões” pelos acréscimos introduzidos pelo Autor na obra já nas provas de impressão.

r38

r39

r40

r36

r37



36 Le Noúri – Pietro Ubaldi

perturbanti per il modo come si ottengono e per la bellezza e grandiosità  
sostanziali. Nelle opere già  edite dalla Società  di Biopsichica o sotto gli 
auspici di essa, risaltano le eccezionali virtù  di ricezione e di trasmissione 
di  noúri  che superano la  potenza dell’ingegno umano.  Ma in  Ubaldi  la 
manifestazione,  oltre  che  superlativa,  ha  la  caratteristica  di  non 
distruggerne la coscienza o il ricordo dell’avvenuto, di non minorarne la 
capacità  di  intendere  il  fenomeno  stesso  sia  dal  lato  formale  che 
sostanziale. In molti degli altri ultrafani manca inoltre, od è  ben nebulosa, 
quella fede che è  in Ubaldi, e che è  potenza atta ad armonizzare la mente 
umana con le energie trascendentali; sì che, per gli altri ipersensibili ad 
effetti concettuali, si rende bensì possibile anche il “perfetto”, ma, per il 
concorso  del  biologo  che  dirige,  regola  le  manifestazioni,  opera 
l’esperienza. E ciò  spiega perché  la massima parte dei messaggi ottenuti 
medianicamente  sia  tanto  povera  di  concetto,  meschina  nella  forma, 
contraddicente e persino banale e grottesca.

In  questo  volume  premiato  si  sofferma  ampiamente,  come  era 
necessario, l’Ubaldi a parlare di sé, unicamente di sé, perché, prendendo se 
medesimo in esame, ci offre una dimostrazione positiva, di indubbio valore 
scientifico, in quanto basata sull’osservazione e sull’esperienza esercitata su 
un Soggetto ipersensitivo; ma il lavoro è  basato inoltre sul ragionamento 
col corredo di una coltura soda. Questo fatto ci fa anche sperare che si 
possa o debba accentuare il progresso delle facoltà  ultrafaniche: cioè  che 
tutti quelli i quali, come Ubaldi, saranno “segnati” a dare all’umanità nuove 
e sempre luminose manifestazioni trascendentali, non saranno un giorno 
degli  strumenti  inconsapevoli,  ma  scienti  e  coscienti  del  valore  del 
fenomeno che per essi si estrinseca.

MARIO BORSALINO

PIERLUIGI TOFFANELLO

GINO TRESPIOLI, relatore

Milano, gennaio 1937.

r41

r42

r43

r44

r45



As Noúres – Pietro Ubaldi 37

perturbadores pelo modo como se obtêm e pela beleza e grandiosidade 
substanciais. Nas obras já  editadas pela Sociedade de Biopsíquica ou sob 
os auspícios dela, destacam-se as excepcionais virtudes de recepção e de 
transmissão de noúres que superam o poder do engenho humano. Mas em 
Ubaldi, a manifestação, além de superlativa, tem a característica de não 
destruir  a  consciência  ou  a  memória  do  ocorrido,  de  não  diminuir  a 
capacidade  de  entender  o  fenômeno  mesmo,  seja  do  lado  formal  ou 
substancial. Em muito dos outros ultrafanos falta também, aquela fé  que 
Ubaldi possui, e que é potência apta a harmonizar a mente humana com as 
energias transcendentais, está  ausente, ou é  muito nebulosa; de modo que, 
para  outros  hipersensíveis  aos  efeitos  conceituais,  se  torna  possível  até 
mesmo o “perfeito”, mas, pela intervenção do bió logo que dirige, regula as 
manifestações, opera a experiência. E isso explica por que a maioria das 
mensagens  obtidas  mediunicamente  são  tão  pobres  de  conceito, 
mesquinhas na forma, contraditórias e até banais e grotescas.

Neste  volume premiado,  Ubaldi  se  detém amplamente,  como era 
necessário, a falar de si, unicamente de si, porque, tomando-se a si mesmo 
em exame, nos oferece uma demonstração positiva, de indubitável valor 
científico, por quanto baseada na observação e na experiência exercitada 
com  um  Sujeito  hipersensível;  mas  o  trabalho  se  baseia  também  em 
raciocínio, respaldado por uma cultura só lida. Esse fato nos faz também 
esperar  que  se  possa  ou  deva  acentuar  o  progresso  das  faculdades 
ultrafânicas: i. é., que todos aqueles os quais, como Ubaldi, são “marcados” 
a  dar  à  humanidade  novas  e  sempre  luminosas  manifestações 
transcendentais, não serão um dia apenas instrumentos inconscientes, mas 
cientes e conscientes do valor do fenômeno que por eles se exterioriza.

MARIO BORSALINO

PIERLUIGI TOFFANELLO

GINO TRESPIOLI, relator

Milão, janeiro de 1937.

r41

r42

r43

r44

r45



38 Le Noúri – Pietro Ubaldi

I. Premesse

Ogni secolo ha una caratteristica dominante,  si  specializza in una 
creazione particolare che sembra essere la ragione d’essere di quel tempo e 
ne è  il  prodotto che sopravvive trasmesso ai secoli futuri.  Il  nostro è  il 
secolo dei nervi. Sembra che i nostri padri non ne avessero; almeno tali 
essi ci appaiono nella loro vita senza fretta, nella loro calma che noi non 
conosciamo più  nemmeno nel riposo. Tanto che spesso crediamo malati. 
Ma  allora  tutto  il  mondo  è  malato.  Nervi  che  però  non  sono  solo 
irritabilità,  irrequietezza, insaziabilità,  che non hanno per fortuna solo il 
lato visto dalla scienza, cioè  quello pseudo-patologica della nevrosi, ma un 
lato  non  compreso  ancora,  il  lato  evolutivo  di  una  nuova  creazione 
superbiologica: lo psichismo.

Il tipo umano sta in questo nostro tempo moderno spostando la sua 
funzionalità  dal campo muscolare al campo nervoso e psichico. Ho svolto 
altrove  questo  tema.  Ma  ho  dovuto  qui  richiamarlo  perché  se  esso 
rappresenta il terreno su cui la nostra vita poggia, la nostra lotta si agita, la 
nostra conquista si opera, è anche lo sfondo in cui si inquadra e si giustifica 
il problema che è  attuale in questo volume di ultrafania. La quale dunque 
non è fenomeno casuale, ma è momento sostanziale e logicamente piazzato 
nello  svolgimento  dell’evoluzione  biologica  e  delle  ascensioni  spirituali 
umane. Non poteva nel caso specifico della medianità  non discendere la 
ripercussione di quel caso generale, che è  dato dal momento di accelerato 
trasformismo  che  l’evoluzione  biologica  oggi  attraversa  sul  nel  nostro 
pianeta  nella  sua  più  alta  fase  umana,  evoluzione  che  si  affanna 
febbrilmente intorno alla sua più eccelsa creazione.

E la medianità  si è  mutata nel mutarsi di tutte le cose; si doveva per 
prima trasformare come la più  evidente manifestazione dell’anima umana. 
La  medianità  affacciatasi  sulla  scena  del  mondo  attuale  attraverso 
l’osservazione  scientifica  nella  forma  di  medianità  fisica,  ad  effetti 
materiali,  con  caratteristiche  muscolari,  quale  era  la  manifestazione 
prevalente dello spirito umano nelle grandi masse fino al  nostro secolo, 
oggi  è  divenuta  ultrafania,  cioè  una  superiore,  evolutivamente  più  
progredita, medianità ad effetti psichici. Poiché se tutto evolve, e mai ciò  è 
avvenuto così vertiginosamente come oggi, anche la medianità  deve avere 
la sua ascensione. Di quanto ciò  sia vero, anche per mia intima e profonda 
esperienza, parlerò  più  avanti.

La medianità  ha così oggi progredito in tanti casi, dalla forma fisica 
a manifestazioni materiali alla forma psichica a manifestazioni intellettuali.

1

2

3

4



As Noúres – Pietro Ubaldi 39

I. Premissas

Cada século tem uma característica  dominante,  se  especializa  em 
uma criação particular que parece ser a razão de ser daquele tempo e lhe é  
o  produto  que  sobrevive  transmitido  aos  séculos  futuros.  O  nosso  é  o 
século dos nervos. Parece que os nossos pais não lhes tinham; ao menos 
assim eles nos parecem na sua vida sem pressa, na sua calma que nós não 
conhecemos  mais  nem  mesmo  no  repouso.  Tanto  que  frequentemente 
acreditamos que estejam doentes. Mas, então, todo o mundo está  doente. 
Nervos que, porém, não são só  irritabilidade, inquietação, insaciabilidade, 
que  não  têm  por  sorte  só  o  lado  visto  pela  ciência,  i.  é.,  aquele 
pseudopatológico da neurose,  mas um lado não  compreendido ainda,  o 
lado evolutivo de uma nova criação superbiológica: o psiquismo.

O tipo humano está  neste nosso tempo moderno deslocando a sua 
funcionalidade do campo muscular ao campo nervoso e psíquico. desenvolvi 
em outro lugar este tema. Mas tive que relembrá-lo aqui porque,  se ele 
representa o terreno sobre o qual nossa vida se apoia, a nossa luta se agita, a 
nossa  conquista  se  opera,  é  também o  fundo no qual  se  enquadra  e  se 
justifica o problema que é atual neste volume de ultrafania. A qual, portanto, 
não é  fenômeno casual, mas é  momento substancial e logicamente situado 
no  desenvolvimento  da  evolução  biológica  e  das  ascensões  espirituais 
humanas. Não podia no caso específico da mediunidade deixar de recair as 
repercussões  desse  caso  geral,  que  é  dado  pelo  momento  de  acelerado 
transformismo que a evolução biológica hoje atravessa em nosso planeta na 
sua mais alta fase humana, evolução que trabalha febrilmente em torno da 
sua mais excelsa criação.

E a mediunidade mudou no maturar-se de todas as coisas; se devia 
por  primeiro  transformar  como  a  mais  evidente  manifestação  da  alma 
humana.  A mediunidade surgida no cenário  do mundo atual  através  da 
observação científica na forma de mediunidade física, de efeitos materiais, 
com características musculares, qual era a manifestação predominante do 
espírito humano nas grandes massas até  o  nosso século,  hoje tornou-se 
ultrafania, i. é., uma superior, evolutivamente mais avançada, mediunidade, 
de  efeitos  psíquicos.  Pois  se  tudo  evolui,  e  nunca  isso  aconteceu  tão 
vertiginosamente  como  hoje,  também  a  mediunidade  deve  ter  a  sua 
ascensão. Quão isso seja verdadeiro, também por minha íntima e profunda 
experiência, falarei mais avante.

A mediunidade assim progrediu hoje em muitos casos, da forma física 
de manifestações materiais à  forma psíquica de manifestações intelectuais.

1

2

3

4



40 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Tanto,  che  la  prima  forma  resta  ai  nostri  occhi  più  esperimentati,  più  
abituati  a  guardare  nel  mistero,  come  qualcosa  di  sempre  meno 
stupefacente  e  di  meno  probatorio.  Svanisce  sempre  più  la  mania  del 
meraviglioso,  la  maggiore  nostra  sensibilità  analitica  sempre  meno  ha 
bisogno della scossa che dà  il prodigioso; sempre meno ci commuove lo 
spettacolo delle  levitazioni,  delle  apporti,  delle  manifestazioni acustiche, 
ottiche e tattili. Mentre tutto ciò  si lascia alla sperimentazione scientifica, 
che del resto si muove ormai da decenni sempre nello stesso circolo da cui 
sembra non sappia uscire, né  per concludere né  per progredire, la mente 
umana chiede un nutrimento più  sostanziale, un contatto più  elevato, un 
cibo  concettuale  che  la  alimenti  direttamente.  Ed  eccoci  in  piena 
ultrafania.

Non  è  possibile  qui  entrare  in  particolare  ed  accennare  a  tutti  i 
cultori, sperimentatori, sensitivi che in questo campo lavorano ovunque e, 
specialmente in Italia, nel campo della produzione intellettuale, portando 
alla luce questo lavorio ultrafanico che sta dilagando. Tanto, che anche la 
terminologia  ultrafanica  e  biosofica  si  diffonde  e  questa  psicologia  si 
estende nell’uso comune a tutto ciò  che riguarda i fenomeni di genialità, di 
creazione artistica, di lampi di intuizione e appunto sullo sfondo di quel 
fenomeno di evoluzione psichica a cui ho accennato in principio, ognuno 
incomincia ad accorgersi di esso, lo sente, lo definisce in sé, e si sorprende 
dell’affiorare nella propria coscienza di stati intuitivi e ispirativi che, se una 
volta erano fenomeni di eccezione limitati ai pochi isolati ed eletti, oggi 
tendono  a  normalizzarsi.  Ognuno  sente  più  o  meno  distintamente  in 
mezzo  allo  scomposto  esplodere  di  un  nuova  sensibilità  nervosa  e 
spirituale,  tra  scatti  di  nervosismo  e  di  irritabilità,  a  torto  definiti 
patologici, e che invece non sono che un nuovo modo di sentire che non 
sopporta più  le vecchie forme di vita e ne impone di nuove, ognuno sente 
rivelarsi  in sé  il  fenomeno che è  sostanziale in mezzo a quelle scorie e 
deviazioni, cioè  una nuova capacità  di sentire il pensiero, di percepire a 
distanza.  E  tutto  ciò  non  si  perde  più  nel  fantastico,  ma  appare  come 
l’intuizione, come il presentimento di uno reale stato futuro, questo stato di 
un essere umano ipersensibile che trasmette e registra correnti di pensiero, 
noúri,  e ne trasmette e ne registra in rapporto con esseri che sembrano 
irreali perché  immateriali ma che pur son vivi e presenti,  perché  sanno 
dare  di  sé  manifestazione  ai  nostri  più  sensibili  e  perfezionati  mezzi 
percettivi.

L’argomento dunque che sto per trattare, se oggi è di avanguardia, domani 
sarà  di  dominio  scientifico  e  di  interesse  attuale  anche  per  le  grandi 
maggioranze  che  oggi  appena  incominciano  a  muoversi.  Incominciano, 
perché è innegabile un ritorno allo spirito; ed esso non è solo un ritorno di 
reazione al materialismo, non è solo una ripercussione di stanchezza di fronte

5

6



As Noúres – Pietro Ubaldi 41

Tanto  assim  que  a  primeira  forma  permanece,  aos  nossos  olhos  mais 
experimentados, mais habituados a olhar no mistério, como algo sempre 
menos surpreendente e menos probatório. Esvai sempre mais a mania do 
maravilhoso,  a nossa sensibilidade analítica aguçada tem sempre menos 
necessidade do choque que dá  o prodigioso; sempre menos nos comove o 
espetáculo  das  levitações,  dos  transportes,  das  manifestações  acústicas, 
ópticas e táteis. Enquanto tudo isso se deixa à  experimentação científica, 
que do resto se move já  há  décadas sempre no mesmo círculo do qual 
parece não saiba escapar, nem para concluir nem para progredir, a mente 
humana exige um alimento mais  substancial,  um contato mais  elevado, 
uma comida conceitual que a alimente diretamente. E eis-nos em plena 
ultrafania.

Não  é  possível  aqui  entrar  em  detalhes  e  mencionar  todos  os 
estudiosos,  experimentadores,  sensitivos  que  neste  campo  trabalham em 
todos  os  lugares  e,  especialmente  na  Itália,  no  campo  da  produção 
intelectual, lançando à  luz este trabalho ultrafânico que está  se espalhando. 
Tanto assim que também a terminologia ultrafânica e biosófica se difunde e 
esta psicologia se estende no uso comum a tudo relacionado a fenômenos de 
genialidade, de criação artística, de lampejos de intuição, e precisamente 
sobre  fundo  daquele  fenômeno  de  evolução  psíquica  que  mencionei  no 
princípio, cada um começa a notá-lo, o sente, o define em si, e se surpreende 
com o aflorar na própria consciência de estados intuitivos e inspirativos que, 
se antes eram fenômenos de exceção limitados aos poucos isolados e eleitos, 
hoje tendem a normalizar-se. Cada um sente mais ou menos distintamente 
em meio ao transtornante explodir  de uma nova sensibilidade nervosa e 
espiritual,  entre  crises  de  nervosismo  e  de  irritabilidade,  erroneamente 
definidas de patológicas, e que em vez não são senão uma novo modo de 
sentir que não suporta mais as velhas formas de vida e lhe impõe novas, cada 
um sente revelar-se em si o fenômeno que é  substancial em meio a aquelas 
escórias e desvios, i. é,, uma nova capacidade de sentir o pensamento, de 
perceber  a  distância.  E  tudo isso  não  se  perde  mais  no  fantástico,  mas 
aparece como a intuição, como o pressentimento de um real estado futuro, 
este  estado  de  um  ser  humano  hipersensível  que  transmite  e  registra 
correntes de pensamento, noúres, e as transmite e as registra em relação com 
seres que parecem irreais porque imateriais mas que, no entanto, estão vivos 
e presentes, porque sabem dar de si manifestações aos nossos mais sensíveis 
e aperfeiçoados meios perceptivos.

O tema então que estou para tratar, se hoje é de vanguarda, amanhã  
será  de domínio científico e de interesse atual até  mesmo para a grande 
maioria  que  hoje  apenas  está  começando  a  mover-se.  Começando 
porque é  inegável um retorno ao espírito; e ele não é  só  um retorno de 
reação  ao materialismo,  não  é  só  uma repercussão  de  cansaço diante

5

6



42 Le Noúri – Pietro Ubaldi

ad un orientamento che si è dimostrato impotente a concludere con i suoi 
mezzi  e  metodi,  ma è una ripresa in pieno affrontata come mai nella 
storia  con  le  armi  di  una  scienza  agguerrita  di  esperienze,  è  una 
rivoluzione che sale tuonando dalla  profondità  dello spirito che vuole 
sapere e risolvere per guidarsi coscientemente nella vita. E questa parola 
spirito è uscita dalle chiese e dalle religioni, è uscita all’aperto nel gran 
mondo sociale e vibra nella politica, nelle istituzioni, nelle leggi, nelle 
fedi e nelle opere del mondo.

Parallelamente il fenomeno ultrafanico si assottiglia e si potenzia. In 
questo periodo postbellico che, per quanto sia difficile il giudizio a chi è 
immerso nel proprio tempo, è  indubbiamente grande nella storia per una 
febbre  di  creazioni  universali,  che,  nonostante  resistenza  e  lotte  si 
accingono a gettar le basi di una nuova civiltà,  in questo periodo nostro 
l’ultrafania  assurge  a  manifestazioni  di  forza  spirituale  agente  in 
collaborazione alle forze superiori che guidano il  mondo nell’attuale sua 
laboriosa ascesa.  Sembra che in  questo generale  sconvolgimento,  che è  
sfaldamento  e  rifacimento  di  pensiero,  anche  le  correnti  di  pensiero 
circostanti all’ambiente umano intervengano attive e fattive per guidare e 
illuminare. È  naturale che uno spostamento di forze psichiche ecciti altri 
spostamenti, poiché  nulla è  isolato nell’universo; e i fenomeni delle forze 
psichiche rispondono alle stesse leggi di coordinazione e di equilibrio a cui 
rispondono anche le leggi della materia e delle forze inferiori. E la vita, che 
non si può  mai spegnere (ciò  sarebbe un assurdo logico e scientifico), è  
naturale che si commuova e si ridesti anche nelle sue forme immateriali se 
percossa  dall’eco  delle  vicende  umane,  che  in  quella  immaterialità  si 
continuano e si completano.

E allora per il convergere di due forze, cioè  il sensibilizzarsi della 
coscienza umana che supera gli ultimi diaframmi e l’attrazione di alti centri 
di pensiero tendenti verso la terra per legge di equilibrio, dei bontà  e di 
missione,  l’ultrafania  assume  la  potenza  di  grande  ispirazione,  attiva  e 
cosciente. Il fenomeno medianico sale dunque ancora. Abbiamo lasciato 
indietro  la  medianità  fisica.  Abbiamo  superata  la  medianità  ad  effetti 
intellettuali che si manifestano nell'incoscienza del medium il cui io viene 
assopito e momentaneamente eliminato. Parlerò  in questo volume di un 
tipo  di  medianità  intellettuale  ancora  più  alto,  una  medianità  ispirativa 
cosciente,  operante  in  piena  luce  interiore,  in  cui  il  soggetto  ricevente 
conosce la sorgente, ne analizza i pensieri, con essa si sintonizza, ad essa si 
assimila ricercandola per le vie dell’affinità; medianità attiva, operante, fusa 
nel  temperamento  di  un  individuo,  emanazione  normale  della  sua 
personalità;  medianità  a  tal  punto limpida nel  suo funzionamento,  nella 
coscienza  lasciata  nel  suo  stato  normale,  che  è  possibile,  attraverso  un 
esame  introspettivo,  condotto  razionalmente,  e  con  i  criteri  scientifici

7

8



As Noúres – Pietro Ubaldi 43

a  uma orientação  que  se  demostrou  impotente  para  concluir  com seus 
próprios meios e métodos, mas é uma recuperação plena, enfrentada como 
nunca  antes  na  história  com  as  armas  de  uma  ciência  munida  de 
experiência,  é  uma revolução que troveja das profundezas do espírito que 
quer saber e resolver para se guiar conscientemente na vida. E essa palavra 
espírito emergiu das igrejas e das religiões, veio à  luz no amplo mundo 
social mais e vibra na política, nas instituições, nas leis, nas crenças e nas 
obras do mundo.

Paralelamente o fenômeno ultrafânico se sutiliza e se fortalece. Neste 
período pós-guerra, que, por mais difícil o juízo a quem está  imerso no 
próprio tempo, é  indubitavelmente grande na história por uma febre de 
criações universais, que, não obstante resistência e lutas se preparam para 
lançar as bases de uma nova civilização, neste período nosso a ultrafania 
surge com manifestações de força espiritual agindo em colaboração com as 
forças  superiores  que  guiam o  mundo na  sua  laboriosa  ascensão  atual. 
Parece que nesta convulsão geral, que é  desintegração e refazimento do 
pensamento, também as correntes de pensamento que cercam o ambiente 
humano intervêm ativa e proativamente para guiar e iluminar. É  natural 
que uma mudança de forças psíquicas excitem outras mudanças, visto que 
nada é isolado no universo; e os fenômenos das forças psíquicas respondem 
às mesmas leis de coordenação e de equilíbrio as quais respondem também 
as leis da matéria e das forças inferiores. E a vida, que jamais pode ser 
extinta  (o  que  seria  um absurdo  lógico  e  científico),  é  natural  que  se 
comova e se desperte também nas suas formas imateriais se atingida pelo 
eco das vicissitudes humanas, que naquela imaterialidade se continuam e 
se completam.

E então, para o convergir de duas forças, i. é., o sensibilizar-se da 
consciência humana que supera os ú ltimos diafragmas e a atração de altos 
centros de pensamento que tendem para a terra por leis de equilíbrio, de 
bondade e de missão, a ultrafania assume o poder de grande inspiração, 
ativa  e  consciente.  O fenômeno mediúnico  sobe  ainda  mais.  Deixamos 
para  trás  a  mediunidade  física.  Superamos  a  mediunidade  de  efeitos 
intelectuais,  que se manifestam na inconsciência do médium, cujo eu é 
adormecido e momentaneamente eliminado. Falarei neste volume de um 
tipo  de  mediunidade  intelectual  ainda  mais  alto,  uma  mediunidade 
inspirativa consciente, operando em plena luz interior, na qual o sujeito 
receptor conhece a fonte, lhe analisa os pensamentos, com ela se sintoniza, 
e a ela se assimila buscando-a pelas vias da afinidade; mediunidade ativa, 
operante, fundida no temperamento de um indivíduo, emanação normal da 
sua personalidade; mediunidade a tal ponto límpida no seu funcionamento, 
na consciência deixada no seu estado normal, que é  possível, através de um 
exame introspectivo, conduzido racionalmente, e com os critérios científicos

7

8



44 Le Noúri – Pietro Ubaldi

dell’analisi  e  dell’esperimento,  ricostruire  la  tecnica  del  fenomeno 
ispirativo  basandosi  su  fatti  e  stati  vissuti,  desunti  direttamente 
dall’osservazione.

Con  questa  impostazione  realista  del  problema,  l’ipotesi  e 
affermazione  gratuita  dell’origine  pensiero,  registrato  nella  medianità 
ispirativa, da un  subcosciente umano, è  automaticamente esclusa perché i 
fatti  che  io  in  me  ho  vissuto  e  obiettivamente  notato  da  osservatore 
imparziale,  parlano  in  senso  completamente  diverso.  L’esclusione  di 
quell’ipotesi non merita quindi l’appoggio di una confutazione esplicita. E 
tutto  lo  sviluppo  della  tecnica  del  fenomeno  sarà  seguito  appunto 
riferendomi ad una sorgente completamente distinta dalla  coscienza del 
medium ricevente. Il  mondo dell’al-di-là  apparirà  così vivo attraverso la 
descrizione della mia sensazioni, che esso assumerà i caratteri di una realtà 
scientifica.  Come vede  il  lettore,  io  non  sono  qui  a  esporre  in  base  a 
disquisizioni teoriche, non mi riferisco a giudizi od interpretazioni altrui, 
né  mi interessa uno sfoggio di erudizione. Tocco il fenomeno con le mie 
mani e racconto quanto mi han detto le mie sensazioni e la mia diretta 
esperienza.

* * *

Esco,  fresco di  impressioni,  da un’esperienza nuovissima:  quattro 
anni  di  superproduzione  intellettuale,  di  intenso  dramma  interiore,  di 
ipertensione psichica, di sublimazione spirituale, emergente dal grigiore 
monotono dell’insegnamento, diuturna fatica impostami per adempiere il 
dovere di tutti di guadagnare da vita con proprio lavoro. Chi mi aveva 
sostenuto  nell’arduo  lavoro  di  una  così  intensa  produzione?  Una  fede 
intensa  si  era  impadronita  di  me,  trascinandomi  con  una  febbre  di 
passione altissima. Questo è  il  segreto dell’affermazione di uno scritto: 
averlo prima di tutto vissuto profondamente e intensamente da farne lo 
specchio di un brano di vita, prima lottato e sofferto tutto, concetto per 
concetto,  e  offrirlo  vibrante  come  l’anima,  palpitante  come  fu  il 
fenomeno  interiore  che  lo  generò .  Il  lettore  sente,  sia  pure 
inavvertitamente, questa sincerità  e gode nel poter soddisfare all’istinto 
umano di tuffarsi nelle profondità  del mistero di un’altra anima. In quegli 
scritti non ho offerto il prodotto di studi esteriori alla mia personalità  e 
da essa divisibili, ma ho dato tutto me stesso quale oggi sono, nella fase 
di  maturazione  che  oggi  nel  mio  cammino  evolutivo  ho  raggiunto.  E 
mettendo  qui  a  nudo  le  profonde  vicende  di  un’anima,  io  in  sostanza 
racconto la storia dello spirito umano, in cui il lettore ritrova più o meno  
se stesso, e narro l’eterno dramma delle ascensioni umane, anatomizzo, 
rispecchiato  nel  mio  caso  particolare,  ma  concreto  e  vissuto,  il 
fenomeno cosmico che è di tutti.

9

10



As Noúres – Pietro Ubaldi 45

da  análise  e  da  experimentação,  reconstruir  a  técnica  do  fenômeno 
inspirativo  baseando-se  em  fatos  e  estados  vivenciados,  deduzidos 
diretamente da observação.

Com essa abordagem realista do problema, a hipó tese e a afirmação 
gratuita da origem do pensamento, registrado na mediunidade inspirativa, 
de um subconsciente humano, é  automaticamente excluída, pois os fatos 
que  eu  em  mim  vivenciei  e  objetivamente  notei  como  observador 
imparcial, falam em sentido completamente diverso. A exclusão daquela 
hipó tese não merece, portanto, o apoio de uma refutação explícita. E todo 
o  desenvolvimento  da  técnica  do  fenômeno  será  seguido  precisamente 
referindo-me  a  uma  fonte  completamente  distinta  da  consciência  do 
médium  receptor.  O  mundo  do  além  aparecerá  tão  vívido  através  da 
descrição das minhas sensações, que ele assumirá as características de uma 
realidade científica. Como vê  o leitor, eu não estou aqui para expor em 
base a indagações teóricas, não me refiro aos juízos ou interpretações de 
outros, nem me interessa um alarde de erudição. Toco o fenômeno com as 
minhas mãos e relato o quanto me disseram as minhas sensações e a minha 
direta experiência.

* * *

Saio,  revigorado  de  impressões,  de  uma  experiência  novíssima: 
quatro anos de superprodução intelectual, de intenso drama interior, de 
hiperatividade  psíquica,  de  sublimação  espiritual,  emergindo  da 
monotonia cinzenta do ensino, diuturna fadiga imposta-me para cumprir 
o dever de todos de ganhar a vida com o próprio trabalho.  Quem me 
tinha sustentado no árduo trabalho de uma tão intensa produção? Uma fé 
intensa tomou conta de mim, arrastando-me com uma febre de paixão 
altíssima. Este é  o segredo da afirmação de um escrito: tê-lo antes de 
tudo vivido profunda e intensamente para fazer dele o espelho de um 
pedaço de vida, primeiro lutado e sofrido tudo, conceito por conceito, e 
oferecê-lo vibrante como a alma, palpitante como foi o fenômeno interior 
que  a  gerou.  O  leitor  sente,  mesmo  que  inadvertidamente,  esta 
sinceridade  e  se  alegra  no  poder  satisfazer  ao  instinto  humano  de 
mergulhar-se nas profundezas do mistério de uma outra alma. Naqueles 
escritos,  não  ofereci  o  produto  de  estudos  exteriores  à  minha 
personalidade e dela divisíveis, mas dei tudo de mim mesmo, tal como 
hoje  sou,  na  fase  de  maturação  que  hoje  no  meu  caminho  evolutivo 
alcancei. E, ao desnudar aqui as profundas vivências de uma alma, eu em 
substância  conto  a  histó ria  do  espírito  humano,  na  qual  o  leitor 
reencontra  mais  ou  menos  a  si  mesmo,  e  narro  o  eterno  drama  das 
ascensões humanas, anatomizo, espelhado no meu caso particular,  mas 
concreto e vivido, o fenômeno cósmico que é de todos.

9

10



46 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Se quegli scritti hanno una loro storia esteriore e visibile, facilmente 
rintracciabile nella stampa e che qui non è  il caso di ripetere, vi è  tutta 
un’altra storia interiore che io ho vissuta nel silenzio e nell’isolamento, la 
storia della maturazione del mio spirito, perché  potesse giungere a questo 
momento,  forse  atteso  e  preparato  da  millenni,  della  sua  più  grande 
realizzazione.  Questa  storia  interiore  è  utile  a  conoscersi  quanto  l’altra 
esteriore, per inquadrare il fenomeno della ricezione ispirativa e delle noúri 
di cui ora ci occuperemo: fenomeno complesso in cui entrano elementi 
morali, spirituali e biologici, la cui soluzione implica quella dei più  vasti 
problemi dell’universo, fenomeno che non si può  quindi isolare da tutti i 
fattori ed elementi concomitanti, non si può  ridurre senza mutilarlo alla 
struttura  lineare  di  una  semplice  ipotesi  vibratoria  di  trasmissione  e 
ricezione di onde, fenomeno concreto, inscindibile quindi dal fatto quale io 
l’ho vissuto. Esso è il mio fatto, da cui io non posso prescindere, perché se 
è  particolare (e da questo particolare poi assurgeremo, attraverso i  fatti 
affini al generale), esso è  reale, appartiene cioè in gran parte alla categoria 
dei fenomeni controllabili col metodo obiettivo dell’osservazione. A questa 
realtà oggettiva credo che sia mio primo dovere di attenermi.

Obiettività, fredda analisi scientifica, ma profondità  di introspezione 
ad un tempo per penetrare e risolvere questo mistero del supernormale che 
io  ho  vissuto.  Confessioni  che  io  devo  fare  perché  esse  permettono  la 
comprensione di quegli  scritti,  lumeggiano il  fenomeno, possono quindi 
essere  utili  a  questa  nascente  scienza  dell’anima che  io  sento,  che  è  la 
scienza dell’avvenire. Studio doveroso, anche se può  apparire auto-réclame; 
studio difficile perché  il supernormale fu male inteso dalla scienza che lo 
volle  relegare  nel  patologico,  confondendolo  con  subnormale,  perché  è 
frainteso dal  pubblico che nel  vortice tutto esteriori  della  vita  moderna 
ignora completamente o quasi questa seconda vita dello spirito e vede male 
o svisa, perché  giudica da un diverso, inferiore piano di coscienza. Studio 
difficile  non solo  perché  nessun  aiuto  può  giungere  dal  mondo umano, 
perché  lo scibile terrestre non sa darmi una guida sul mio cammino, né 
dirmi  nulla  che  mi  dia  la  soluzione  di  questi  problemi,  ma  difficile 
soprattutto in sé  perché  il supernormale, anche nei momenti di eccezione 
in  cui  più  potente  si  rivela,  sembra  nascondersi  nelle  vie  dell’ordine 
naturale,  quasi  che  lo  sforzo  di  eccezione  che  supera  il  comuni  sia 
continuamente trattenuto, frenato e celato dalla legge universale che vuole 
restare immutata.

Io non chiedo nulla ai miei simili. So che non hanno nulla da darmi. 
Sono  solo,  fui  solo  dinanzi  ai  più  grandi  misteri  che  i  più  nemmeno 
sospettano. Ho vissuto di ardimenti, di prostrazioni, di lotte e di vittorie 
che nell’animo dei miei simili, che il mio sguardo ha passato da parte a 
parte, quasi mai ritrovo. Io sono fatto di dolore, non accetto, non voglio

11

12

13



As Noúres – Pietro Ubaldi 47

Se aqueles escritos têm uma sua história exterior e visível, facilmente 
rastreável na impressão e que aqui não é  o caso de repetir, há  toda uma 
outra história interior que eu vivi no silêncio e no isolamento, a história da 
maturação do meu espírito, para que pudesse chegar a este momento, talvez 
aguardado e preparado há  milênios, da sua maior realização. Esta história 
interior  é  ú til  conhecer-se  quanto  a  outra  exterior,  para  enquadrar  o 
fenômeno  da  recepção  inspirativa  e  das  noúres  das  quais  agora  nos 
ocuparemos:  fenômeno  complexo  no  qual  entram  elementos  morais, 
espirituais  e  biológicos,  cuja  solução  implica  aquela  dos  mais  vastos 
problemas do universo, fenômeno que não se pode, portanto, isolar de todos 
os fatores e elementos concomitantes, não se pode reduzir sem mutilá-lo à 
estrutura  linear  de  uma  simples  hipótese  vibratória  de  transmissão  e 
recepção  de  ondas,  fenômeno  concreto,  inseparável  portanto  do  fato  tal 
como eu o vivenciei. Ele é  o meu fato, do qual eu não posso prescindir, 
porque se é  particular (e deste particular depois ascenderemos, através dos 
fatos afins ao geral), ele é  real, i. é., pertence em grande parte à  categoria 
dos fenômenos controláveis com o método objetivo da observação. A essa 
realidade objetiva creio que seja meu primeiro dever ater-me.

Objetividade,  fria análise científica,  mas também profundidade de 
introspecção para penetrar e resolver este mistério do sobrenatural que eu 
vivenciei.  Confissões  que  eu  devo  fazer  porque  elas  permitem  a 
compreensão daqueles escritos, lançam luz ao fenômeno, portanto, podem 
ser ú teis a esta nascente ciência da alma que eu sinto, que é  a ciência do 
futuro. Estudo necessário, mesmo que possa parecer autopromoção; estudo 
difícil porque o supranormal foi mal compreendido pela ciência que o quer 
relegar  ao  patológico,  confundindo-o  com  o  subnormal,  porque  é  mal 
compreendido pelo público,  que,  no vórtice  totalmente  externo da vida 
moderna ignora completamente ou quase esta segunda vida do espírito e vê 
mal ou distorce, porque julga de um diverso, inferior plano de consciência. 
Estudo difícil não só  porque nenhuma ajuda pode vir do mundo humano, 
porque o conhecimento terrestre não sabe dar-me um guia para o meu 
caminho,  nem  dizer-me  nada  que  me  forneça  a  solução  para  estes 
problemas,  mas  difícil  sobretudo  em si  mesmo porque  o  supranormal, 
mesmo nos momentos de exceção, quando se revela mais potente, parece 
se esconder nas vias da ordem natural, como se o esforço de exceção que 
supera o comum fosse continuamente contido, freado e ocultado pela lei 
universal que quer permanecer inalterada.

Eu não peço nada aos meus semelhantes. Sei que não têm nada a 
dar-me. Estou só , estive só  diante dos maiores mistérios que a maioria nem 
ao menos suspeitam. Vivi de ousadia, de prostração, de lutas e de vitórias 
que na alma dos meus semelhantes, que o meu olhar penetrou de ponta a 
ponta, quase nunca encontro. Eu sou feito de dor, não aceito, não quero

11

12

13



48 Le Noúri – Pietro Ubaldi

per me trionfi umani e ciò non per mio merito ma perché spontaneamente 
il  centro  delle  mie  passioni  è  lontano  dalle  cose  terrestri.  Ho  amato, 
tremato  e  sofferto,  solo,  in  faccia  all’infinito,  ad  una  mia  sensazione 
titanica  di  Dio,  ho  afferrato  alla  gola  le  inferiori  leggi  biologiche 
dell’animalità, per strangolarle e superarle, ho vissute le mie affermazioni 
come  realizzazione  biologica,  prima  di  formularle  in  parole.  Sotto  le 
apparenze di una vita semplice e uguale ho vissuto le grandi tempeste 
dello  spirito  umano  e  mi  sono  da  tempo  abituato  a  guardare  senza 
tremare nelle profondità vertiginose dell’infinito. È per questo che posso 
accingermi  allo  studio  di  questo  fenomeno  ispirativo,  senza  profonda 
traccia culturale preesistente, senza preconcetti e riferimenti, con l’anima 
sola e nuda dinanzi al fenomeno, libero e indipendente da ogni concetto 
umano, tranquillo e vergine di spirito, come all’alba della vita. So bene 
che il mistero scientifico è protetto dalle forze della Legge e, altrove, ho 
detto il perché. Ma io sono abituato a violentare queste protezioni, dirò 
meglio, mi trovo in particolarissime condizioni nella mia fase evolutiva, 
di estrema sensibilizzazione percettiva, per essere capace di sentire oltre 
il  limite  dato  e  non superabile  dal  metodo razionale  e  obiettivo della 
scienza  moderna.  Conosco  questo  metodo,  conosco  la  soffocante 
psicologia  dei  così  detti  intellettuali  di  professione,  della  cultura  che 
ripete eternamente il passato, che commenta e analizza, che nulla crea, 
che pesa, che uccide lo spirito. Io sono agli antipodi. Detesto il bagaglio 
ingombrante  delle  nozioni  e  considero  un  delitto  sprecare  le  energie 
psichiche per immagazzinare e conservare ciò che deve essere affidato 
alle biblioteche. Io sono libero, devo essere libero, per volare leggero, 
rapido, distillando l’intellettualità ad un puro senso di orientamento, non 
ad una mole schiacciante di sapere, ma ad un senso che, come la vista 
domina le cose, possiede tutto lo scibile umano.

* * *

Dal Natale del 1931 all’agosto del 1935 sono corsi quattro anni in cui 
in  me  sono  progressivamente  e  metodicamente  affiorati  da  lenta 
incubazione stati psichici profondi, culminanti nella maturazione della mia 
personalità  eterna.  Esporrò ,  perché  è  necessario  alla  comprensione  del 
fenomeno ispirativo quale fu da me vissuto, gli stati psichici precedenti a 
questo periodo e che ne furono la preparazione, poi il maturarsi in me in 
forma chiara e attiva di una nuova psicologia e la produzione che ne seguì, 
spiegando  come  senza  alcuna  preparazione  volitiva  e  cosciente, 
abbandonandomi a  stati  d’animo a me prima ignoti,  io  abbia  svolto un 
lavoro intellettuale rispondente ad un piano logico di sviluppo, in cui non 
si può negare un concetto direttivo, una proporzione di parti e di mezzi

14



As Noúres – Pietro Ubaldi 49

para  mim triunfos  humanos  e  isso  não  por  meu  mérito,  mas  porque 
espontaneamente o centro das minhas paixões está distante das coisas 
terrestres.  Amei,  tremi  e  sofri,  só,  diante  do  infinito,  a  uma  minha 
sensação  titânica  de  Deus,  agarrei  pela  garganta  as  inferiores  leis 
biológicas  da  animalidade,  para  estrangulá-las  e  superá-las,  vivi  as 
minhas afirmações como realização biológica, antes de formulá-las em 
palavras.  Sob as  aparências  de uma vida simples  e  igual  vivenciei  as 
grandes  tempestades  do  espírito  humano  e  há  muito  me  habituei  a 
contemplar sem temer as profundezas vertiginosas do infinito. É por isto 
que  posso  empreender  ao  estudo  deste  fenômeno  inspirativo,  sem 
profundo traço cultural preexistente, sem preconceitos e referências, com 
a alma só e nua diante do fenômeno, livre e independente de qualquer 
conceito  humano,  tranquilo  e  virgem em espírito,  como na  aurora  da 
vida. Sei bem que o mistério científico é protegido pelas forças da Lei, e 
em outro lugar disse o porquê. Mas eu estou habituado a violar estas 
proteções; direi melhor, me encontro numa particularíssima condição na 
minha fase evolutiva, de extrema sensibilização perceptiva, que por ser 
capaz de sentir além do limite dado e não superável pelo método racional 
e  objetivo  da  ciência  moderna.  Conheço  este  método,  conheço  a 
sufocante psicologia dos assim ditos intelectuais de profissão, da cultura 
que repete eternamente o passado, que comenta e analisa, que nada cria, 
que pesa, que mata o espírito. Eu estou nos antípodas. Detesto a bagagem 
embaraçante das noções e considero um crime desperdiçar as energias 
psíquicas  para  armazenar  e  conservar  o  que  deve  ser  confiado  às 
bibliotecas. Eu sou livre, devo ser livre, para voar leve, rápido, destilando 
a  intelectualidade  a  um puro  senso  de  orientação,  não  a  uma  massa 
esmagadora  de  saber,  mas  a  um senso  que,  como a  vista  domina  as 
coisas, possui todo o conhecimento humano.

* * *

Do Natal de 1931 a agosto de 1935, passaram-se quatro anos nos quais 
em mim foram progressiva e metodicamente aflorados de uma lenta incubação, 
estados psíquicos profundos, culminando na maturação da minha personalidade 
eterna. Explicarei, porque é necessário à compreensão do fenômeno inspirativo 
qual foi por mim vivido, os estados psíquicos precedentes a este período e que 
lhe foram a preparação, depois o maturar-se em mim de forma clara e ativa de 
uma  nova  psicologia  e  a  produção  que  se  seguiu,  explicando  como,  sem 
qualquer  preparação  volitiva  e  consciente,  abandonando-me  a  estados  de 
espírito  a  mim  antes  ignorados,  eu  desenvolvi  um  trabalho  intelectual 
correspondente a um plano lógico de desenvolvimento, no qual não se pode 
negar  um  conceito  diretivo,  uma  proporção  de  partes  e  de  meios

14



50 Le Noúri – Pietro Ubaldi

di fronte ad una mèta saputa e voluta fuori della mia coscienza ordinaria 
fin da principio. È scientifico piazzare il fenomeno nel suo ambiente. È 
necessario  far  precedere  questa  parte  descrittiva  all’altra  in  cui  io  mi 
avvicinerò  alla  sostanza  del  fenomeno  per  spiegarne  l’essenza  e  il 
funzionamento, fino ad assurgere alla comprensione del tipico fenomeno 
ispirativo.

In quella sera di agosto si chiudeva una fase della mia vita. Poiché  la 
vita è veramente un cammino e nelle diuturne vicende l’anima elabora il suo 
destino. La vita è uno spostamento continuo dell’essere nel tempo, non inteso 
questo come ritmo di moti astronomici riducibili ad anni, giorni, etc.; questa 
non  è  che  la  misura  esteriore  del  ritmo,  convenzionale  e  comoda.  La 
sostanza del tempo è  il trasformismo fenomenico che nel mondo umano è 
evoluzione della vita e dello spirito. Mi rendo conto che deve suonare strana 
l’espressione  di  questa  mia  psicologia  interiore  in  questo  nostro  mondo 
odierno tutto proiettato verso l’esterno, in cui tutti sono intenti a guardare 
ognuno nell’altro  e  mai  in  se  stesso.  Oggi  quel  mio  tempo è  compiuto. 
Quegli scritti sono andati pel mondo. In quella sera di agosto io ero solo. 
Lontano la famiglia vociava nella sera intorno al tavolo da pranzo. Mia figlia 
mi chiamava dal terrazzo: “Papà, vieni a giocare!”. Più  lontano il silenzio 
immenso della campagna addormentata. Il mondo non vedeva e non capiva. 
Io ero solo. L’idea ha il  suo ritmo di divulgazione, deve vincere ostacoli 
psicologici e pratici, incanalarsi per le vie della stampa, superare come forza 
l’inerzia psichica dell’ambiente, innestarsi nelle correnti spirituali del mondo. 
Ma una volta scoccata la scintilla del pensiero, l’idea è  una forza lanciata e, 
come il suono e la luce, va da sola, tende a diffondersi in proporzione della 
potenza del centro genetico, a moltiplicarsi per risonanze infinite nel cuore 
degli  uomini.  La  legge  di  tutte  le  cose  batte  il  ritmo  anche  di  questo 
fenomeno che deve avere il suo tempo.

Io ero solo quella notte di fronte al fatto compiuto, l’opera in cui 
avevo donato tutto  me stesso,  il  mio più  grande me stesso,  quale  sono 
nell’eterno.  Tremavo  di  fronte  ad  una  visione  immensa,  ora  finalmente 
completa, di fronte ad un pensiero titanico che in me aveva turbinato per 
quattro anni, non visto all’esterno, in una tempesta sovrumana. Esultavo 
nella soddisfazione completa di un profondo istinto biologico, preparato 
nella mia eterna evoluzione, istinto inconscio e assoluto come quello della 
madre che dà  la vita alla sua creatura. Sentivo di aver toccato finalmente 
un  vertice  delle  mie  ascensioni,  di  aver  ubbidito  e  trionfato  insieme 
adempiendo  la  mia  missione  e  funzione  di  cittadino  dell’universo, 
inchinandomi al comando della grande Legge di Dio. Il fiore fecondato 
da  una  vita  di  dolore  ero  nato,  io  non  avevo  dunque  vissuto  e  tanto 
sofferto  invano.  La  mia  vita  pesante  aveva  dato  il  suo  frutto  che  la 
valorizzava,  la  mia  passione  incompresa  aveva  potuto  esplodere  nella

15

16



As Noúres – Pietro Ubaldi 51

diante  de  uma meta  conhecida  e  desejada  fora  da  minha  consciência 
ordinária  desde  o  princípio.  É  científico  situar  o  fenômeno  no  seu 
ambiente. É necessário fazer preceder esta parte descritiva à outra na qual 
eu me aproximei à substância do fenômeno para explicar a essência e o 
funcionamento,  até  chegar  à  compreensão  do  típico  fenômeno 
inspirativo.

Naquela noite de agosto, se encerrava uma fase da minha vida. Pois a 
vida é verdadeiramente um caminho e nas diuturnas vivências a alma elabora 
o seu destino. A vida é  um deslocamento contínuo do ser no tempo, não 
entendido este como ritmo de movimentos astronômicos redutíveis a anos, 
dias,  etc.;  esta  não  é  senão  a  medida  exterior  do  ritmo,  convencional  e 
cômodo.  A  substância  do  tempo  é  o  transformismo fenomênico  que,  no 
mundo humano, é evolução da vida e do espírito. Me dou conta que deve soar 
estranha  a  expressão  desta  minha  psicologia  interior  neste  nosso  mundo 
hodierno, todo projetado para fora, no qual todos se concentram em olhar uns 
para os outros e jamais para si mesmo. Hoje, esse meu tempo está completo. 
Aqueles escritos andaram pelo mundo. Naquela noite de agosto, eu estava só. 
Longe, a família conversava na noite entorno da mesa de jantar. Minha filha 
me chamava do terraço: “Papai, venha brincar!” Mais longe, o silêncio imenso 
do campo adormecido. O mundo não via e não entendia. Eu estava só. A ideia 
tem o seu ritmo de divulgação, deve vencer obstáculos psicológicos e práticos, 
canalizar-se pelas vias da imprensa, superar com força a inércia psicológica do 
ambiente, enxertar-se nas correntes espirituais do mundo. Mas, uma vez acesa 
a centelha do pensamento, a ideia é uma força lançada e, como o som e a luz, 
vai por si mesma, tende a se difundir em proporção da potência do centro 
genético, a multiplicar-se por ressonâncias infinitas no coração dos homens. A 
lei de todas as coisas bate o ritmo também desse fenômeno, que deve ter o seu 
próprio tempo.

Eu estava só  naquela noite, diante do fato consumado, a obra na qual 
havia dado tudo de mim, o meu melhor de mim mesmo, como sou no 
eterno. Tremia diante de uma visão imensa, agora finalmente completa, 
diante de um pensamento titânico que em mim havia turbilhonado por 
quatro  anos,  não  visto  de  fora,  em  uma  tempestade  sobre-humana. 
Exultava  na  satisfação  completa  de  um  profundo  instinto  biológico, 
preparado na minha eterna evolução, instinto inconsciente e absoluto como 
o de uma mãe que dá  a vida à  cria. Senti que havia tocado finalmente o 
vértice das minhas ascensões, de haver obedecido e triunfado ao mesmo 
tempo,  cumprindo  a  minha  missão  e  função  de  cidadão  do  universo, 
curvando-me ao comando da grande Lei de Deus. A flor fecundada por 
uma vida de dor havia nascido; portanto, eu não havia vivido e sofrido 
tanto  em  vão.  A  minha  vida  penosa  havia  dado  o  seu  fruto  que  a 
valorizava,  a  minha  paixão  incompreendida  havia  podido  explodir  na

15

16



52 Le Noúri – Pietro Ubaldi

creazione  di  un’opera  di  bene.  Al  mio  cuore  invocante  simpatia  e 
compassione a cui il mondo non aveva voluto rispondere, aveva risposto una 
Voce dall’infinito, questa mi aveva preso per mano guidandomi per le vie 
del mistero, aiutandomi a salire in nuovi stadi di coscienza mi aveva data la 
visione accecante della Divinità, mi aveva inebriato del canto delle grandi 
leggi della vita, mi aveva fatto sentire i principî delle cose, mi aveva stordito 
nella sensazione dell’urto delle forze cosmiche, mi aveva annientato nella 
mia natura umana e mi aveva rigenerato in una superiore natura e in una vita 
più alta in cui io piangevo, cantavo e amavo in armonia con tutte le creature 
sorelle. Mi destavo, per ridiscendere nella triste realtà umana, da un sogno 
meraviglioso, potente e dolcissimo, da un’estasi profonda il cui ricordo non 
si cancella. La mia visione sarebbe poi stata compresa e sentita da altri. Ma 
io l’avevo vissuta per primo, nella forma del contatto più immediato, per 
sensazione  diretta,  senza  lettura  e  senza  parola,  solo  con  quella  Voce, 
sperduto in una magnificenza unica di bellezza, in una potenza schiacciante 
di  concetto,  in  un  impeto  travolgente  di  passione,  rapito  in  uno  stato 
supremo di sublimazione di tutto il mio essere. Tutto io lo avevo vissuto 
quello scritto come concezione e come dramma, come sensazione e come 
passione, ogni parola, ogni pensiero aveva trasformato una goccia del mio 
sangue,  aveva  trascinato  via  un  brano della  mia  anima.  Nella  notte  mi 
guardavo,  stupito di  me stesso,  esanime nel  corpo,  rinvigorito  di  eterna 
giovinezza nello spirito, esultante e spossato, guardavo a quel libro uscito 
dalla mia penna, non so da quale sorgente sfolgorante attraverso la mia 
anima rapita,  a quel libro scritto senza premeditazione, così stranamente 
voluto dal destino e mi domandavo se io sognassi ancora o fossi pazzo e che 
significato tutte queste cose meravigliose potessero avere nella mia vita e 
nella vita del mondo. Guardavo all’opera compiuta, in cui mi ero gettato 
pazzamente per un impulso più forte di me, che io avevo portato a termine 
senza sapere e senza volere, perché un centro diverso dalla mia coscienza 
normale aveva saputo e voluto per me. Quella notte io sentivo trasfusa in me 
la potenza di chi ha stretto l’universo in un monismo assoluto, di chi ha 
ritrovato la via delle cause nel dedalo degli effetti. Forse la Sfinge che uccide 
chi svela il mistero mi avrebbe annientato? No. Poiché io avevo ubbidito e 
su di me vegliava il comando della Legge, io non avevo violato ma risposto, 
secondando non ribelle l’equilibrio nuovo dei tempi maturi. Quella notte, la 
testa in fiamme, io ero al parossismo della mia festa di spirito. Il mio essere 
era tutto immerso nell’onda e risonante delle vibrazioni di pensiero che si a 
lungo  mi  avevano  alimentato.  La  vita  andava  uguale,  supremamente 
indifferente nel suo corso millenario intorno a me, ubbidendo all’eterna sua 
legge. Cantavano i grilli nei campi, dormivano le piante e splendevano le 
stelle; per lo spazio, gli stessi silenzi delle antiche notti egiziane, nel cuore



As Noúres – Pietro Ubaldi 53

criação de uma obra de bem. Ao meu coração clamante por simpatia e 
compaixão à  qual o mundo não queria responder, respondera uma Voz do 
infinito,  esta  me  tomara  pela  mão,  guiando-me pelas  vias  do  mistério, 
ajudando-me a subir em novos estados de consciência, me dera a visão 
ofuscante da Divindade, me inebriara com o canto das grandes leis da vida, 
me fizera sentir  os  princípios  das  coisas,  me atordoara na sensação  do 
choque de forças cósmicas, me aniquilara na minha natureza humana e me 
regenerara em uma superior natureza e em uma vida mais alta, na qual eu 
chorava, cantava e amava em harmonia com todas as criaturas irmãs. Eu 
despertei, para descer novamente na triste realidade humana, de um sonho 
maravilhoso, potente e docíssimo, de uma êxtase profunda cuja recordação 
não  se  apaga.  A  minha  visão  seria  então  compreendida  e  sentida  por 
outros. Mas eu a havia vivenciado por primeiro, na forma de contato mais 
imediato, por sensação direta, sem leitura e sem palavra, só  com aquela 
Voz,  perdido  em  uma  magnificência  única  de  beleza,  em  um  poder 
esmagador de conceito, em uma ímpeto avassalador de paixão, arrebatado 
em um estado supremo de sublimação de todo o meu ser. Tudo eu o havia 
vivido aquele escrito como concepção e como drama, como sensação e 
como paixão, cada palavra, cada pensamento havia transformado uma gota 
do meu sangue, havia varrido um pedaço da minha alma. Na noite, me 
olhava, maravilhado comigo mesmo, sem vida no corpo, revigorado com 
eterna juventude no espírito, exultante e exausto, olhava para aquele livro 
saído da minha pena, não sei de qual fonte resplandescente através  da 
minha alma arrebatada, para aquele livro escrito sem premeditação, tão 
estranhamente  querido  pelo  destino,  e  eu  me  perguntava  se  eu  ainda 
estava  sonhando  ou  se  eu  estava  louco,  e  que  significado  todas  estas 
coisas  maravilhosas poderiam ter  na minha vida e na vida do mundo. 
Olhava para a obra concluída, na qual me lançara loucamente por um 
impulso mais forte do que eu, que eu tinha levado a  termo sem saber e 
sem querer, porque um centro diverso da minha consciência normal sabia 
e queria por mim. Naquela noite, eu senti infundido em mim o poder de 
quem havia limitado o universo a um monismo absoluto, de quem havia 
redescoberto a via das causas no dédalo dos efeitos. Talvez a Esfinge que 
mata  quem  revela  o  mistério  me  aniquilaria?  Não.  Porque  eu  havia 
obedecido e sobre mim velava o comando da Lei, eu não havia violado, 
mas respondido, secundado sem rebeldia o equilíbrio novo dos tempos 
maduros. Aquela noite, com a cabeça em chamas, eu estava no paroxismo 
da  minha  festa  de  espírito.  O meu ser  estava  todo  imerso  na  onda  e 
ressonante das vibrações  de pensamento que há  muito me nutriam. A 
vida  andava  igual,  supremamente  indiferente  no  seu  curso  milenário 
entorno de mim, obedecendo à  eterna sua lei. Cantavam os grilos nos 
campos,  dormiam as plantas e brilhavam as estrelas;  pelo espaço, os 
mesmos  silêncios  das  antigas  noites  egípcias,  no  coração



54 Le Noúri – Pietro Ubaldi

degli  uomini  lo  stesse  passioni  preistoriche.  Eppure  qualcosa  era 
avvenuto  di  straordinario,  in  me  l’evoluzione  eterna  esultava  per  la 
maturazione di una sua fase più alta e dalle lontananze dell’universo io 
udivo  delle  risonanze  rispondere  a  questa  segreta  esultanza  del  mio 
essere che si era di più avvicinato alla legge di Dio e della gioia nella 
legge di Dio che di più si era realizzata in me.

Il tempo è passato. Poi la mia anima si è calmata e sono ridisceso dal 
mio paradiso nell’inferno della psicologia umana corrente. Quello stato di 
ipertensione  psichica  si  è  calmato  e  io  sono  tornato  l’uomo comune  e 
normale  che  si  batte  nella  vita,  insegna  nella  scuola  ove  la  normalità  
psichica e nervosa è messa ogni giorno seriamente alla prova. So benissimo 
che cosa è  questa normalità  che la scienza vuole negare agli ipersensibili 
della  mia  specie  e  so  ben  adoperarla  a  mia  difesa  dove  questa  mi  è  
imposta.  Semplicissimo!  Basta  discendere  biologicamente  agli  istinti 
primordiali, ridursi psichicamente e spiritualmente, manifestandosi invece 
nelle  forme meno evolute di  vita fisica e passionale e si  torna normali, 
compresi, ammessi fra i simili.

Ora  scrivo  alla  distanza  di  un  anno  da  quella  sera  di  massima 
tensione e di più  intensa estasi e torno io stesso al fenomeno con la mente 
fredda del positivismo scientifico, con la psicologia demolitrice del dubbio, 
con l’intelligenza normale e obiettiva della maggioranza dei lettori. Ritorno 
normale, adopero la forma mentale dei miei simili. Torno sul fenomeno 
con la diffidenza di cui sembra che la scienza debba essere sempre armata 
per sua garanzia e serietà. Diffidenza verso me stesso, naturale in me ora 
che  mi  muovo nel  mondo sensorio  e  illusorio  della  normalità,  ora  che 
ragiono  e  controllo;  ma,  assurda  quando  navigavo  sicuro  in  braccio 
all’ispirazione. E sarò  normale, cioè dubbioso e incerto, avanzante a tentoni 
per ipotesi, finché potrò , perché ad un dato momento se vorremo risolvere 
anche questo problema delle noúri  dovrò  abbandonare questi metodi da 
ciechi  e  da  sordi  per  slanciarmi  nel  cuore  del  problema  con  metodo 
intuitivo. Ora pongo sul tavolo anatomico della scienza, nuovo olocausto di 
me  stesso,  la  mia  anima,  perché  il  bisturi  spietato  dell’osservazione  vi 
frughi dentro, non importa quali ne possano essere le conclusioni. Altri si 
prenderà  dopo e meglio di me la fatica dell’analisi e la responsabilità  di un 
giudizio. Ma è mio dovere, dopo la compilazione degli scritti, anche questo 
di  raccontare,  descrivere  ciò  che  sentii  e  vissi,  sinceramente,  anche  se 
dovessi sbagliarmi, fa ciò  io stesso, anche se questa mia nuova fatica possa 
sembrare di avere altri fini, perché io solo posso sapere e dire con esattezza 
tante  cose  che  gli  altri  non  potranno  mai  desumere  se  non  dalle  mie 
dichiarazioni.  Ma  il  lettore  comprende  l’assurdità  di  menzogna  per 
raggiungimento  di  meschine  fini  umani,  quando le  mie  parole  rivelano 
all’evidenza  in  quale  mondo lontano dall’umano io  mi  muova,  come la

17

18



As Noúres – Pietro Ubaldi 55

dos  homens,  as  mesmas  paixões  pré-histó ricas.  No  entanto,  algo 
acontecera de extraordinário,  em mim a evolução  eterna exultava pela 
maturação de uma sua fase mais alta e dos confins do universo eu ouvia 
das ressonâncias responder a esta secreta exultação do meu ser, que se 
aproximara da lei de Deus, e da alegria na lei de Deus, que de mais se 
realizara em mim.

O tempo passou. Então a minha alma se acalmou e desci do meu 
paraíso  no  inferno  da  psicologia  humana  corrente.  Aquele  estado  de 
hipertensão  psíquica  se  acalmou e  eu  voltei  a  ser  o  homem comum e 
normal que luta na vida, ensina na escolas onde a normalidade psíquica e 
nervosa é  metida a cada dia seriamente à  prova. Sei muito bem o que é  
esta  normalidade que a ciência quer negar aos hipersensíveis  da minha 
espécie e sei bem operá-la para a minha defesa onde esta me é  imposta. 
Simplíssimo!  Basta  descer  biologicamente  aos  instintos  primordiais, 
reduzir-se psíquica e espiritualmente,  manifestando-se em vez disso nas 
formas  menos  evoluídas  da  vida  física  e  passional,  e  se  torna  normal, 
compreendido, aceito entre os semelhantes.

Agora escrevo um ano depois daquela noite de máxima tensão e de 
mais intenso êxtase, e retorno eu mesmo ao fenômeno com a mente fria do 
positivismo  científico,  com  a  psicologia  destrutiva  da  dúvida,  com  a 
inteligência  normal  e  objetiva  da  maioria  dos  leitores.  Retorno  normal, 
emprego a forma mental dos meus semelhantes. Retorno ao fenômeno com a 
desconfiança com a qual parece que a ciência deva ser sempre armada para 
sua garantia e seriedade. Desconfiança rumo a mim mesmo, natural em mim 
agora que me movo no mundo sensório e ilusório da normalidade, agora que 
raciocino e controlo; mas, absurda quando navegava seguro nos braços da 
inspiração. E serei normal, i. é., duvidoso e incerto, avançando às apalpadelas 
por hipóteses, enquanto puder, porque em um dado momento, se quisermos 
resolver também este problema das noúres, deverei abandonar estes métodos 
de cegos e surdos para lançar-me no cerne do problema com método intuitivo. 
Agora ponho na mesa de dissecação da ciência, novo holocausto de mim 
mesmo,  a  minha  alma,  para  que  o  bisturi  implacável  da  observação  a 
vasculhe dentro, não importa quais lhe possam ser as conclusões. Outros, 
depois e melhor do que eu, assumirão o fardo da análise e a responsabilidade 
de um juízo. Mas é  meu dever, depois da compilação dos escritos, também 
este de relatar, descrever o que senti e vivenciei, sinceramente, mesmo que 
eu esteja enganado, faço isso eu mesmo, mesmo se este meu novo esforço 
possa parecer ter outros fins, porque só  eu posso saber e dizer com exatidão 
tantas  coisas  que  os  outros  jamais  poderão  deduzir  senão  pelas  minhas 
declarações.  Mas o leitor compreende o absurdo de mentir por conquista 
de  mesquinhos  fins  humanos,  quando  as  minhas  palavras  revelam  à 
evidência  em  que  mundo  distante  do  humano  eu  me  movo,  como  a

17

18



56 Le Noúri – Pietro Ubaldi

sincerità  sia necessaria nel mio lavoro, come sia assurdo mettere l’infinito, 
in cui ho vissuto, a servizio del finito delle piccole finalità  umane. Non ho 
sentito questo nuovo scritto quindi che come un mio nuovo dovere. Mi 
propongo dunque di fornire i dati più  che posso obiettivi, per lo studio del 
fenomeno di questo mio particolare tipo di medianità e particolare sistema 
di concepire e di scrivere, il che sarà  per lo meno un esempio interessante 
di  casistica  biopsichica.  L’opera  è  là,  fatto  concreto,  analizzabile  come 
costruzione  di  pensiero  e  prodotto  del  fenomeno.  Ma  dietro  questo 
prodotto vi è tutta una trasformazione e maturazione della mia personalità, 
vi  è  un mio mondo immenso la cui descrizione è  necessaria anche per 
lumeggiare la genesi e far comprendere l’intima natura dello scritto, non 
certo  accessibile  al  primo  sguardo,  tanto  più  che  generalmente  sarà  
affrontato appunto con la psicologia così detta normale, che è lontanissima 
dal possedere i mezzi di intuizione necessarie per aderire alla sostanza dei 
fenomeni e discendere in profondità.

Sarà  questa anche la storia di un’anima e il lettore la vedrà  agitarsi 
palpitante  di  nuove  passioni,  sarà  spettatore  di  un  intenso  dramma 
spirituale in cui si muovono vive le forze e i principî delle leggi cosmiche. 
Cercherò  di comunicare la sensazione “mia” del fenomeno, di far sentire 
come vibrarono in me queste forze dello spirito che così spesso sfuggono 
alla percezione comune e che tanti negano perché non sanno sentire.

Cercherò  di far vivere questa nuova vita tanto più  grande che io ho 
vissuto,  questo  rapimento  che  mi  ha  data  la  sensazione  del  paradiso, 
permettendomi  così  a  lungo  di  assentarmi  dall’atmosfera  pesante  della 
terra.  Vi  è  in  ciò  anche  qualcosa  di  supremamente  fantastico  e  di 
avventuroso, anche se condotto con serietà  scientifica. Vi è  qui tutto un 
essere che si muove, cuore e intelligenza, in uno spasimo di umanità  e di 
superumanità, che non può  non destare risonante nell’animo altrui. E qui 
sono  affrontati  i  più  gravi  problemi  della  psiche  e  dello  spirito  e 
dell’ultrasottile  scienza  dell’avvenire  in  cui  si  parla  di  onde-pensiero,  di 
risonanze intellettive, di captazione di correnti  psichiche, di attrazioni e 
simpatie tra i più  lontani centri vibratori dell’universo. Qui se prospetta un 
nuovo metodo di indagine scientifica per intuizione e una nuova tecnica di 
pensiero  che  circuisce  i  problemi  per  spire  concentriche,  li  stringe  per 
angoli visuali progressivi, li affronta per visioni a concezione poliedrica, 
sempre più  da presso alla loro intima struttura fino a denudarli nella loro 
essenza. Problemi scientifici, profondi, del futuro, che io anticipo e scruto 
per risolverli. Vi è nel fenomeno una complessità, una ricchezza di aspetti 
nello stesso tempo una freschezza di verità, così presentato da me come 
realtà  vissuta,  da  interessare  non  solo  per  lo  scienziato  ma  anche  il 
filosofo e l’artista. Poiché nel momento delle conclusioni io saprò risalire 
nella mia psiche di intuizione e con essa avventarmi al mistero che non

19

20



As Noúres – Pietro Ubaldi 57

sinceridade  é  necessária  no  meu  trabalho,  como  é  absurdo  colocar  o 
infinito em que vivi, a serviço do finito das pequenas finalidades humanas. 
Não senti este novo escrito então senão como um meu novo dever. Me 
proponho,  portanto,  fornecer  os  dados  mais  objetivos  possíveis  para  o 
estudo do fenômeno deste meu particular tipo de mediunidade e particular 
sistema de conceber e de escrever, o que será, pelo menos, um exemplo 
interessante  de  casuística  biopsíquica.  A  obra  está  lá,  fato  concreto, 
analisável como construção de pensamento e produto do fenômeno. Mas 
por trás desse produto há  toda uma transformação e maturação da minha 
personalidade,  há  um  meu  mundo  imenso  cuja  descrição  é  necessária 
também para iluminar a gênese e fazer compreender a íntima natureza do 
escrito,  certamente  não  acessível  à  primeira  vista,  tanto  mais  que 
geralmente será  abordado precisamente com a psicologia dita normal, que 
está  muito  longe  de  possuir  os  meios  de  intuição  necessários  para 
apreender a substância dos fenômenos e mergulhar em profundidade.

Será  esta também a história de uma alma, e o leitor a verá  agitar-se, 
palpitante  de  novas  paixões,  será  espectador  de  um  intenso  drama 
espiritual  no  qual  se  movem  vivas  as  forças  e  os  princípios  das  leis 
cósmicas. Tentarei comunicar a sensação “minha” do fenômeno, de fazer 
sentir  como vibram em mim estas  forças  do  espírito  que  tantas  vezes 
escapam à percepção comum e que tantos negam porque não sabem sentir.

Tentarei dar vida a esta nova vida tão maior que eu vivenciei,  este 
arrebatamento  que  me  deu  a  sensação  do  paraíso,  permitindo-me  assim 
distanciar-me por tanto tempo da atmosfera pesada da terra. Há nisso também 
algo de supremamente fantástico e de aventureiro, mesmo se conduzido com 
seriedade científica. Há aqui todo um ser que se move, coração e inteligência, 
numa pontada de humanidade e de super-humanidade, que não pode deixar 
de despertar ressonância na alma dos outros. E aqui são abordados os mais 
graves problemas da psique e do espírito, e da ultrassutil ciência do futuro na 
qual se fala de ondas-pensamento, de ressonâncias intelectivas, de captação de 
correntes psíquicas, de atrações e simpatias entre os mais distantes centros 
vibratórios do universo. Aqui se prospecta um novo método de investigação 
científica por intuição e uma nova técnica de pensamento que circunda os 
problemas  por  espirais  concêntricas,  os  comprime  por  ângulos  visuais 
progressivos,  os  aborda por  visões  de  concepção  poliédrica,  sempre  mais 
próximas  de  sua  íntima  estrutura  até  desnudar-lhes  na  sua  essência. 
Problemas científicos profundos do futuro, que eu antecipo e examino para 
resolvê-los. Há  no fenômeno uma complexidade, uma riqueza de aspectos, 
ao mesmo tempo, um frescor de verdade, assim apresentada por mim como 
realidade vivida, de interesse não só  para o cientista, mas também o filósofo 
e o artista. Pois, no momento das conclusões eu saberei ascender à  minha 
psique  de  intuição  e  com  ela  precipitar-me  ao  mistério  que  não

19

20



58 Le Noúri – Pietro Ubaldi

dovrà resistermi. E vi è un lato mistico e religioso nel fenomeno, perché 
esso si è compiuto in un atmosfera di intensa fede e di grazia spirituale; vi 
è  in  questo  fenomeno  un  amore  tutto  proteso  verso  l’alto  come  nel 
misticismo e che può ricordare sia pur tanto da lontano e mi si perdoni il 
ricordo, l’amore come lo sentì S. Francesco alla Verna. Per comprendermi 
sarebbe necessario conoscere come vivo, come penso, come soffro, come 
amo. È assurdo studiare i fenomeni in astratto, avulsi dall’atmosfera in cui 
nacquero e si svilupparono. La realtà ci presenta dei casi concreti, che per 
essere veri devono essere particolari. Se vogliamo toccare con mano una 
realtà dobbiamo restare nel particolare. Ma è in questo particolare del mio 
caso che io ritroverò le leggi generali del fenomeno ispirativo comune a 
tanti altri casi che osserverò accanto al mio.

Il mondo ha bisogno di queste rivelazioni intime. La letteratura si 
arricchirà per lo meno di qualcosa di vero, di vissuto, di sostanziale e ciò  è  
già  molto. Il mondo ha bisogno di questi affermazioni di spiritualità, di chi 
gridi  in  tempi  di  materialismo  ed  di  egoismi  sfrenati  la  grande  voce 
dell’anima; di chi dia in tempi di apatia e di indifferenza, esempio di fede 
vissuta;  di  chi  ridica  in  forma  moderna  e  scientifica  le  grandi  verità  
dimenticate. E questa è  vita, vita di spirito, la più  potente, la più  intensa 
che si possa immaginare. E se, invece di parlare nei termini vaghi delle 
religioni,  preciseremo  i  problemi  dell’anima,  la  analizzeremo  e  la 
anatomizzeremo, l’aver definito nel dettaglio l’aspetto di tali fenomeni non 
potrà  che  rafforzare  i  principî,  come oggi  la  presenza  degli  apparecchi 
radiofonici non permette più  al gran numero di dubitare dell’esistenza delle 
onde hertziane. Io qui continuo la mia lotta per l’affermazione dello spirito, 
la quale mi è  sembrata l’unica cosa degna che potesse valorizzare una vita 
e che seguo oramai come una missione.  Lotto perché  queste realtà  più  
profonde  siano  viste,  queste  concezioni  altamente  benefiche 
individualmente  e  socialmente,  scendano nella  vita  di  ogni  giorno  e  vi 
portino quella speranza, quel soffio di fede, specie nella fatica del lavoro e 
del dolore, di cui essa manca. Sarà questo un romanzo di nuovo genere, un 
dramma superlativo in cui si inseguono le vicende della mia anima. Io ho 
molto,  intensissimamente  vissuto  e  ho  molto  ancora  da  dire.  Ho preso 
l’abitudine di chi ha fretta, di dire tutto cioè nella forma più semplice, più 
breve, più sincera. In queste pagine è nato in me un filo di pensiero, ha 
preso una direzione e si svolge. Non so dove potrà giungere. Io lo seguirò 
e invito il lettore a seguirlo con me. E incomincio.

21



As Noúres – Pietro Ubaldi 59

deverá resistir-me. E há um lado místico e religioso no fenômeno, porque 
ele ocorreu numa atmosfera de intensa fé e de graça espiritual; há neste 
fenômeno um amor todo dirigido ao alto, como no misticismo e que pode 
recordar, ainda que de longe e perdoem-me a recordação, o amor como o 
sentiu S. Francisco no Alverne. Para compreender-me seria necessário 
saber como vivo, como penso, como sofro, como amo. É absurdo estudar 
os fenômenos em abstrato, divorciados da atmosfera em que nasceram e 
se desenvolveram. A realidade nos apresenta casos concretos que, para 
serem verdadeiros,  devem ser  particulares.  Se  quisermos  tocar  com a 
mão  uma  realidade  devemos  permanecer  no  particular.  Mas  é  neste 
particular do meu caso que eu reencontrarei as leis gerais do fenômeno 
inspirativo comum a tantos outros casos que observarei ao lado do meu.

O  mundo  precisa  dessas  revelações  íntimas.  A  literatura  se 
enriquecerá pelo menos por algo de verdadeiro, de vivido, de substancial, e 
isso já  é  muito. O mundo precisa destas afirmações de espiritualidade, de 
quem clama em tempos de materialismo e de egoísmos desenfreados a 
grande  voz  da  alma;  de  quem dá  em tempos  de  apatia  e  indiferença, 
exemplo de fé  vivida; de quem reafirma de forma moderna e científica as 
grandes  verdades  esquecidas.  E  esta  é  vida,  vida  de  espírito,  a  mais 
poderosa, a mais intensa que se possa imaginar. E se, em vez de falar nos 
termos  vagos  das  religiões,  precisarmos  os  problemas  da  alma,  a 
analisarmos e a anatomizarmos, a ter definido no detalhe o aspecto de tais 
fenômenos não  poderá  senão  reforçar os princípios,  assim como hoje a 
presença  dos  aparelhos  radiofônicos  não  permite  mais  que  a  grande 
maioria das pessoas duvide da existência das ondas hertzianas.  Eu aqui 
continuo a minha luta pela afirmação do espírito,  a qual  me pareceu a 
única coisa digna que poderia valorizar uma vida e que agora persigo como 
uma missão. Luto para que estas realidades mais profundas sejam vistas, 
estes conceitos altamente benéficos, individual e socialmente, desçam na 
vida  de  cada  dia  e  lhe  tragam  aquela  esperança,  aquele  sopro  de  fé, 
especialmente no esforço do trabalho e da dor, que lhe falta. Será  este um 
romance de novo gênero, um drama superlativo no qual se desdobram as 
vicissitudes da minha alma. Eu vivi muito, intensamente, e ainda tenho 
muito a dizer. Adquiri o hábito de quem tem pressa, de dizer tudo, i. é., na 
forma mais simples, mais breve, mais sincera. Nestas páginas nasceu em 
mim um fio de pensamento, tomou uma direção e se desenvolve. Não sei 
aonde ele chegará. Eu o seguirei e convido o leitor a seguí-lo comigo. E 
começo.

21



60 Le Noúri – Pietro Ubaldi

II. Il fenomeno

Io ho in me sentito e osservato l’andamento del fenomeno nel suo 
sviluppo interiore ed esteriore. Esso resta così individuato nel suo aspetto 
dinamico, di genesi, sviluppo, pienezza, fino al suo prodotto concreto, il 
pensiero fissato in scritti  che sono il  documento,  suscettibile  sempre di 
osservazione,  del  fenomeno,  l’ultimo  termine,  il  risultato  definitivo  del 
processo compiuto. Ho riferita questa cronistoria personale pur necessaria 
alla comprensione del fenomeno, ma non sta a me qui il ripeterla.

Osserviamo qui il fenomeno non più  nel suo svolgimento nel tempo, 
ma nella sua profondità, per indagarne e scoprirne la tecnica, isolandolo in 
uno dei momenti culminanti e più  intensi, come nella ricezione della mia 
ultima  opera.  Il  mio  metodo  e  compito  è  obiettivo,  e  anatomizzo  per 
sezioni diverse, operate prima longitudinalmente nella direzione del tempo, 
poi  verticalmente  in  profondità.  Il  lettore  comprende  che  la  ricezione 
protratta  per  tre  estati,  implica  necessariamente  il  ripetersi  di  norme 
costanti,  abitudinarie,  il  formarsi  di  un  vero  metodo  recettivo.  È  mio 
compito ora di descrivere le condizioni di ambientali e di animo richieste, 
gli  stati  psichici  vissuti,  il  modo di comportarsi  del  mio essere fisico e 
psichico considerato quale mezzo del fenomeno, precisando tutti i fattori 
che possono avervi concorso. Ciò  per identificare le caratteristiche, definire 
il tipo e infine avviarci a scoprire la legge di quel fenomeno. Procederò , 
almeno nei prime gradi della ricerca, induttivamente risalendo dagli effetti 
alle cause, dal particolare al generale, dal relativo ai principî delle  cose. 
Quando questo metodo non basterà più per risolvere i problemi, salterò in 
volo col metodo dell’intuizione, in modo che il lettore lo possa vedere 
qui  non  solo  descritto  ma  operante  alla  soluzione  delle  questioni  più 
complesse.

È  distinto in me il tipo di ispirazione emotiva dal tipo di ispirazione 
intellettiva. La mia medianità, vera funzione di vita, non è fenomeno a tipo 
immobile, ma si muta con la mia evoluzione. Sono mobilitati nel primo 
caso  i  centri  nervosi  affettivi  del  cuore,  nel  secondo  i  centri  nervosi 
intellettivi del cervello. Attraversando questi due tipi di ispirazione io ho 
vissuto in due centri di vita diversi nei quali si condensavano tutti le mie 
sensazioni. Non insisto nel primo caso che è più  particolarmente quello dei 
mistici, perché la produzione che ne è risultata, sebbene a sviluppo logico, 
non è un vero organismo concettuale. Ciò  può  lasciare la scienza dubbiosa, 
poiché  l’io si esprime nei termini vaghi del sentimento, quindi possono gli 
scettici più  facilmente trovare modo di introdurre nell’interpretazione un 
ridestarsi di stati di subcoscienza, con distorsione e traslazione di immagini

22

23

24



As Noúres – Pietro Ubaldi 61

II. O fenômeno

Eu  senti  e  observei  a  progressão  do  fenômeno  em  seu 
desenvolvimento interior e exterior. Ele permanece assim identificado no 
seu aspecto dinâmico, de gênese, plenitude, até  o seu produto concreto, o 
pensamento fixado em escritos que são o documento, suscetível sempre de 
observação,  do  fenômeno,  o  ú ltimo  termo  do  resultado  definitivo  do 
processo concluído. Fiz este relato pessoal detalhado, embora necessário à  
compreensão do fenômeno, mas não cabe a mim aqui repeti-lo.

Observamos aqui o fenômeno não mais no seu desdobramento no 
tempo, mas na sua profundidade, para investigar e descobrir sua técnica, 
isolando-o em um dos seus momentos culminantes e mais intensos, como na 
recepção de minha última obra. O meu método e tarefa são objetivos, e 
anatomizo  por  seções  diversas,  operadas  primeiro  longitudinalmente  na 
direção  do  tempo,  depois  verticalmente  em  profundidade.  O  leitor 
compreende  que  a  recepção  prolongada  por  três  verões,  implica 
necessariamente o repetir-se de normas constantes, habituais, o formar-se de 
um  verdadeiro  método  receptivo.  É  minha  tarefa  agora  descrever  as 
condições de ambiente e de ânimo requeridas, os estados psíquicos vividos, 
o modo de comportar-se do meu ser físico e psíquico considerado como o 
médium  do  fenômeno,  precisando  todos  os  fatores  que  podem  ter 
contribuído. Isso para identificar as características, definir o tipo e enfim 
aproximarmo-nos da descoberta da lei daquele fenômeno. Procederei, ao 
menos nos primeiros estágios da pesquisa, indutivamente, ascendendo dos 
efeitos às causas, do particular ao geral, do relativo aos princípios das coisas. 
Quando esse método não bastar mais para resolver os problemas, saltarei no 
voo com o método da intuição, de modo que o leitor possa vê-lo aqui não só 
descrito mas operando na solução das questões mais complexas.

É  distinto em mim o tipo de inspiração emotiva do tipo de inspiração 
intelectiva. A minha mediunidade, verdadeira função de vida, não é fenômeno 
de tipo imóvel, mas se muda com a minha evolução. São mobilizados, no 
primeiro caso, os centros nervosos afetivos do coração; no segundo, os centros 
nervosos intelectivos do cérebro. Atravessando estes dois tipos de inspiração, eu 
vivi em dois centros de vida diversos nos quais se condensavam todas as minhas 
sensações. Não insisto no primeiro caso, que é  mais particularmente o dos 
místicos, porque a produção resultante, embora logicamente desenvolvida, não é 
um verdadeiro organismo conceitual. Isso pode deixar a ciência duvidosa, pois 
que o eu se exprime nos termos vagos do sentimento, então, podem os céticos 
mais facilmente encontrar modo de introduzir na interpretação um despertar de 
estados  de  subconsciência,  com  distorção  e  tradução  de  imagens

22

23

24



62 Le Noúri – Pietro Ubaldi

psichiche,  per concludere infine col  patologico della nevrosi.  Non parlo 
naturalmente  di  chi  crede,  sente  e  ragiona.  Conosco  bene  invece  la 
mentalità  preconcetta di certa scienza cattedratica e ufficiale e di questa 
parlo.

Ora,  quando  noi  ci  troviamo  dinanzi  ad  un  trattato  in  cui  il 
sentimento  è  relegato  nei  secondi  piani  e  si  affrontano  e  si  risolvono 
problemi che quella scienza si è  dimostrata impotente a risolvere, perché 
per concezioni arbitrarie li ha assurdamente impostati, quella scienza non 
potrà  tanto facilmente rifugiarsi nell’ipotesi del patologico e il fenomeno 
medianico ispirativo rivoluzionante, come metodo di indagine, il passato, 
non potrà che sfolgorare in tutta la sua bellezza. Se a tratti mi abbandono al 
mio  lirismo nell’impeto  delle  impressioni,  esso  è  sempre  circoscritto  e 
controllato da una fredda ragione che è  la mia garanzia, è  sempre frenato 
da un capovolgimento di psicologia in me rapido e istintivo che mi porta a 
vedere di ogni idea suo contrario, e a demolire ciò  che non è ben saldo, con 
la psicologia distruttrice dello scetticismo scientifico.  La tanto auspicata 
fusione tra fede e scienza è già completa nel mio spirito, visione unica nella 
sostanza  e  dall’una  all'altra  io  passo  solamente  per  un cambiamento di 
visuale prospettica o di mezza a fuoco dei miei centri psichici.

* * *

Abbassiamo dunque le  luci  ed entriamo nel  Tempio del  pensiero. 
Avanziamo in un mondo di vibrazioni delicate, di forme fuggenti che il 
pensiero crea e distrugge, di fenomeni evanescenti e sottili eppure reali. La 
insolubilità  di  tanti  problemi  forse  dipende  proprio  da  un  errore  di 
impostazione, la soluzione spesso è  vietata dal preconcetto stesso anche 
inconscio; la conclusione è  già  data dalla prima posizione della questione. 
Noi ci avviciniamo qui alla genesi del pensiero e forse tutto il fenomeno 
del pensiero  non è che un fenomeno medianico di risonanza noúrica e 
possono  ambedue  ridursi  allo  stesso  principio  e  tante  distinzioni 
preconcette che inquinano la visione sostanziale del fenomeno non hanno 
senso. Mi usciranno delle frasi audaci e sconcertanti, ma io voglio portare 
alla superficie della coscienza là dove tutto è chiaro, sensibile, razionale, 
questi misteri evanescenti della profondità, voglio misurare questo, direi 
quasi,  strano  pensiero  radiofonico,  che  così  stranamente  affiora  dagli 
abissi.  Scendiamo  nelle  profondità  di  questo  oceano  che  è  dentro  la 
nostra personalità psichica.

Incomincio  dall’esterno,  dalla  superficie,  dalla  descrizione 
dell’ambiente. Io non posso scrivere ovunque. In un ambiente sciatto, a me 
nuovo,  non  imbevuto  per  mie  lunghe  soste  del  mio  stato  d’animo 
dominante, non armonizzato col colore psichico della mia personalità, io 
non posso scrivere che male e con fatica. Eccomi invece nel mio piccolo

26

27

25



As Noúres – Pietro Ubaldi 63

psíquicas,  para  concluir  enfim com o  patológico  da  neurose.  Não  falo 
naturalmente de quem acredita, sente e raciocina. Conheço bem, em vez 
disso, a mentalidade preconcebida de certa ciência acadêmica e oficial, e 
desta falo.

Ora,  quando  nós  nos  deparamos  com  um  tratado  em  que  o 
sentimento é  relegado a  segundo plano e  se  confrontam e se  resolvem 
problemas que a  ciência  se  mostrou impotente de  resolver,  porque por 
concepções  arbitrárias  absurdamente  os  enquadrou,  aquela  ciência  não 
poderá  tão facilmente refugiar-se na hipó tese do patológico e o fenômeno 
mediúnico  inspirativo  revolucionário,  como  método  de  investigação,  o 
passado, não poderá  senão resplandecer em toda a sua beleza. Se às vezes 
me abandono ao meu lirismo no ímpeto das  impressões,  ele  é  sempre 
circunscrito e controlado por uma fria razão que é  a minha garantia,  é 
sempre  freado  por  um emborcamento  de  psicologia  em mim rápido  e 
instintivo que me leva a ver de cada ideia seu contrário, e a demolir o que 
não é bem firme, com a psicologia destrutiva do ceticismo científico. A tão 
desejada fusão entre fé  e ciência já  está  completa no meu espírito, visão 
única na substância e de uma para a  outra eu passo somente por uma 
mudança de perspectiva visual ou de foco dos meus centros psíquicos.

* * *

Abaixemos então  as luzes e entremos no Templo do pensamento. 
Avançamos em um mundo de vibrações delicadas, de formas fugazes que o 
pensamento cria e destró i, de fenômenos evanescentes e sutis, porém reais. 
A insolubilidade de tantos problemas talvez decorra justamente de um erro 
de abordagem, a solução é frequentemente bloqueada pelo preconceito, até  
mesmo  inconsciente;  a  conclusão  já  está  dada  pela  posição  inicial  da 
questão.  Nós  nos aproximamos aqui  da gênese do pensamento e talvez 
todo o fenômeno do pensamento não é  senão um fenômeno mediúnico de 
ressonância noúrica,  e  possam ambos reduzir-se  ao mesmo princípio,  e 
tantas  distinções  preconcebidas  que  contaminam a  visão  substancial  do 
fenômeno não  tenham sentido.  Me saíram algumas frases  audaciosas  e 
desconcertantes,  mas  eu quero trazer  à  superfície  da  consciência,  onde 
tudo  é  claro,  sensato  e  racional,  estes  mistérios  evanescentes  das 
profundezas,  quero  mensurar  este,  direi  quase,  estranho  pensamento 
radiofônico,  que  tão  estranhamente  aflora  dos  abismos.  Desçamos  nas 
profundezas deste oceano que está dentro da nossa personalidade psíquica.

Começo de fora, da superfície, da descrição do ambiente. Eu não posso 
escrever em todos os lugares. Num ambiente desleixado, para mim novo, não 
embebido pelas minhas longas estadias do meu estado de ânimo dominante, 
não harmonizado com a cor psíquica da minha personalidade, eu não posso 
escrever senão mal e com esforço. Eis-me, em vez disso, no meu pequeno

26

27

25



64 Le Noúri – Pietro Ubaldi

studio,  ambiente  di  pace,  dove  gli  oggetti  esprimono  me  stesso,  dove 
l’atmosfera è  risonante delle mie vibrazioni e tutto per vita comunione è 
sintonizzato con mio temperamento. Io stesso ivi fermandomi a lungo per 
pensare  e  scrivere  ho  imbevuto  le  mura,  la  mobilia,  gli  oggetti  di  un 
particolare tipo di vibrazione che ora ritorna a me come una musica che 
armonizza io mio pensiero. Primo problema questo dell’armonizzazione, 
che  mi  permette  la  selezione  delle  correnti  e  l’immersione  in  essi, 
delicatissimi stati di coscienza che non possono raggiungere che in un’oasi 
di pace attraverso un primo processo di isolamento vibratorio dal frastuono 
violento del mondo. Prima di slanciarmi all’esplorazione del supernormale, 
io ho bisogno di chiudermi, per mio aiuto e protezione, in questo guscio di 
vibrazioni  simpatiche,  armoniche,  leggere,  come  in  un  veicolo  che  mi 
permette di galleggiare sul mare di quelle comuni della vita umana che 
sono dense, soffocanti, cieche.

È  notte,  circa le dieci  di  sera,  l’ora ottima in cui le  mia capacità 
ricettive  si  intensificano,  fino  circa  le  1  a.  m.,  spegnendosi  allora  per 
stanchezza. Vi è  un antagonismo tra il mio pensiero e la forte radiazione 
solare;  sembra  che  la  luce  inibisca  la  mie  funzioni  ispirative, 
neutralizzando le correnti psichiche che mi circondano. Amo le luci tenui, 
diffuse, colorate, che lasciano vagare gli oggetti nei contorni indefiniti della 
penombra. Ho letto che quando Chopin improvvisava, faceva abbassare le 
luci e cercava la “nota azzurra” che doveva essere la nota di sintonizzazione 
tra la sua e l’anima del pubblico. Qui il pubblico è  materialmente lontano, 
ma è spiritualmente presente e vicino e io lo sento, immenso, muggente di 
mille voci: l’anima del mondo. La mia solitudine ne è piena; è un oceano 
sconfinato  che  odo  salire  in  marce,  urlare  nella  tempesta,  che  mi 
sommerge e mi solleva nei suoi marosi; poi si acquieta e ascolta, vinto da 
questa potenza di pensiero che mi trascina.

Nella mia sensibilità  il pensiero acquista la potenza della folgore, le 
correnti spirituali del mondo sono tangibili, queste forze sottili sono reali e 
tra esse avanzo destreggiando la mia navigazione. In principio mi sento 
sperduto,  solo  nel  vuoto,  e  imploro  appoggio  morale,  consentimento, 
fiducia. Chiedo a queste minori armonizzazioni di ambiente il primo aiuto 
allo  slancio,  chiedo l’avviamento  ad  una  catena  di  simpatie  umane che 
fungano da circolo medianico sia pur spirituale e lontano, direi quasi da 
cassa  armonica  delle  mie  risonanze  spirituali.  Salirò  in  un’atmosfera 
rarefatta e la mia umanità  ha bisogno di un involucro di simpatia che la 
riscaldi e la protegga, la aiuti  a slanciarsi fin oltre la zona umana delle 
tempeste, dove la mia anima resta esposta all’urto di forze titaniche. Non si 
può  immaginare quale potenza di armonizzazione emani un atto di bontà; 
questo  è  una  musica  che  io  respiro  e  che  dolcemente  mi  sospinge  in 
corrente. Questa vibra di bontà  oltre che di sapienza, è  perfezione morale.

28

29



As Noúres – Pietro Ubaldi 65

estúdio,  ambiente de paz,  onde os objetos exprimem eu mesmo, onde a 
atmosfera é ressoante das minhas vibrações, e tudo por comunhão de vida é  
sintonizado com meu temperamento.  Eu mesmo, parando ali  por longos 
períodos para pensar e escrever, imbuí as paredes, a mobília, os objetos de 
um particular tipo de vibração que agora retorna a mim como uma música 
que  harmoniza  o  meu  pensamento.  Primeiro  problema  este  da 
harmonização, que me permite a seleção das correntes e a imersão nelas, 
delicadíssimos estados de consciência que não podem alcançar senão em um 
oásis  de paz através  de um inicial  processo de isolamento vibratório do 
estrondo  violento  do  mundo.  Antes  de  lançar-me  à  exploração  do 
supranormal,  eu  preciso  me  encerrar,  para  o  meu  própria  amparo  e 
proteção, nesta concha de vibrações simpáticas, harmônicas, leves, como em 
um  veículo  que  me  permite  flutuar  no  mar  daquelas  comuns  da  vida 
humana, que são densas, sufocantes, cegas.

É  noite, por volta das dez horas da noite, a hora perfeita na qual as 
minhas capacidades receptivas se intensificam, até cerca da uma da manhã, 
quando  se  esvaem  por  exaustão.  Há  um  antagonismo  entre  o  meu 
pensamento  e  a  forte  radiação  solar;  parece  que  a  luz  inibe  as  minhas 
funções inspirativas, neutralizando as correntes psíquicas que me cercam. 
Amo as luzes tênues, difusas, coloridas, que deixam vagar os objetos nos 
contornos indefinidos da penumbra. Li que, quando Chopin improvisava, 
fazia diminuir as luzes e buscava a “nota azul” que deveria ser a nota de 
sintonização  entre  a  sua  e  a  alma  do  público.  Aqui,  o  público  está 
materialmente distante, mas é  espiritualmente presente e próximo, e eu o 
sinto, imenso, berrando com mil vozes: a alma do mundo. A minha solidão 
está  plena dela; é  um oceano ilimitado que ouço subir em marcha, uivando 
na  tempestade,  que me submerge e  me eleva  nas  suas  vagas;  depois  se 
aquieta e escuta, vencido por esta potência de pensamento que me arrasta.

Na minha sensibilidade o pensamento adquire o poder do relâmpago, as 
correntes espirituais do mundo são tangíveis, estas forças sutis são reais, e 
entre elas avanço com destreza navego. A princípio, me sinto perdido, só  no 
vazio, e imploro apoio moral, consentimento, confiança. Peço a estas menores 
harmonizações de ambiente o primeiro socorro ao salto, peço o avivamento de 
uma  cadeia  de  simpatias  humanas  que  funcionem  como  um  círculo 
mediúnico,  ainda  que  espiritual  e  distante,  direi  quase  como  uma  caixa 
Harmônica das minhas ressonâncias espirituais. Subirei em uma atmosfera 
rarefeita e a minha humanidade precisa de um invólucro de simpatia que a 
aqueça e a proteja, a ajude a lançar-se além da zona humana das tempestades, 
onde a minha alma permanece exposta ao impacto de forças titânicas. Não se 
pode imaginar o poder de harmonização que emana um ato de bondade; este 
é  uma música que eu respiro e que docemente me impele em corrente. 
Esta  vibra  de  bondade  mais  que  de  sabedoria,  é  perfeição  moral.

28

29



66 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Per  conquistare  la  conoscenza  io  devo  raggiungere  uno  stato  di 
purificazione che è  leggerezza spirituale. Si accennano sin d’ora i rapporti 
necessari  tra  evoluzione  e  ascensione  da  un  lato  e  medianità  ispirativa 
dall’altro, si delinea l’affermazione che la vera scienza non può  essere che 
missione e sacerdozio.

Raggiunto  lo  stato  di  tensione  nervosa  necessario  per  tuffarmi  in 
corrente, questa mi trascina, quello stesso stato di tensione mi protegge 
dall’urto  delle  vibrazioni  inferiori  e  il  mondo umano scompare  lontano 
dalle  mia  sensazione.  Basta  potersi  immergere  nella  noúri  per  potervi 
attingere ogni alimento energetico e raggiungere l’isolamento dalle correnti 
inferiori; allora si è  felici, rapiti, dimentichi di tutto fino al risveglio nella 
coscienza  normale,  in  quale  è  una  specie  di  intorbidamento  penoso  di 
potenza  percettiva.  Ma  prima  di  stabilizzarmi  in  questa  specie  di 
stratosfera dell’evoluzione io resto, mentre attraverso i suoi strati inferiori, 
tutto  trepidante  nella  mia  ipersensibilità  sproporzionata  alla  violenza 
dell’assalto,  vulnerabilissimo,  esposto  all’urto  di  forze  misteriose  che 
oscuramente sento vagarmi attorno, sento, come tutte le forme della vita, il 
terrore, la minaccia di un pericolo ignoto nell’ombra. Se sono forte perché  
sostenuto dalla corrente, in alto, sono umanamente debole in basso e devo 
paurosamente muovere da solo i primi passi di questo grande viaggio che 
implica una trasformazione di coscienza.

Io cerco di compiere ciò aiutandomi con un processo di progressiva 
armonizzazione operante dall’esterno verso l’interno. È con l’armonia, 
incominciando dal campo acustico musicale, che io vinco le dissonanze 
laceranti  delle correnti  barontiche del male e adopero la musica come 
primo  gradino  sulla  via  del  bene  e  dell’ascensione  dello  spirito.  Ciò 
stabilisce insospettate rapporti tra musica, preghiera, evoluzione di anima 
verso il bene. Armonizzarmi è il mio problema, perché salire significa 
ritrovare l’unificazione, perché salendo la mia sensibilità aumenta e più 
soffro  di  qualsiasi  dissonanza.  Uno  dei  tormenti  della  mia  vita  è  la 
convivenza  nel  lacerante  frastuono  psichico  umano,  che  solo 
l’insensibilità degli involuti può sopportare. Così io adopero la musica 
come altro mezzo iniziale di sintonizzazione di ambiente, perché mi aiuti 
a balzare dall’armonizzazione in questo primo piano sensorio esteriore, 
alla  mia  armonizzazione  nei  più  alti  piani  supersensori;  musica  che 
ottengo dalla radio, specie la migliore musica sinfonica, tipo Wagner.

Allora lentamente alla percezione sensoria del mondo si sostituisce 
una diversa percezione interiore, animica, che tutto sente diversamente. Le 
armonie musicali dell’orecchio si trasformano nelle più  profonde armonie 
dei concetti. Musica sommessa, tutto intorno silenzio. Luci brande, in tono 
minore; tutto intorno tenebre. La mia anima è  una fiamma che arde nella

30

31

32



As Noúres – Pietro Ubaldi 67

Para conquistar o conhecimento eu devo atingir um estado de purificação 
que é leveza espiritual. Se apresentam, desde agora, as relações necessárias 
entre  evolução  e  ascensão,  por  um lado,  e  mediunidade  inspirativa  do 
outro, se delineia a afirmação de que a verdadeira ciência não pode ser 
senão missão e sacerdócio.

Atingido o estado de tensão nervosa necessário para mergulhar-me na 
corrente, esta me arrasta, aquele mesmo estado de tensão me protege do 
impacto das vibrações inferiores e o mundo humano desaparece distante das 
minhas sensações. Basta ser capaz de imergir nas noúres para poder extrair 
delas  cada  alimento  energético  e  alcançar  o  isolamento  das  correntes 
inferiores; então, fica-se feliz, arrebatado, alheio a tudo até  o despertar na 
consciência normal, no qual é  uma espécie de turvação penosa da potência 
perceptiva.  Mas antes de estabelecer-me nesta espécie de estratosfera da 
evolução  eu  permaneço,  enquanto  atravesso  os  seus  estratos  inferiores, 
tremendo  na  minha  hipersensibilidade  desproporcionada  à  violência  do 
assalto,  vulnerabilíssimo,  exposto  ao  impacto  de  forças  misteriosas  que 
obscuramente sinto vagando ao meu redor, sinto, como todas as formas da 
vida, o terror, a ameaça de um perigo ignorado na sombra. Se sou forte 
porque sustentado pela corrente, no alto, sou humanamente fraco em baixo e 
devo medrosamente dar os primeiros passos sozinho nesta grande viagem 
que implica uma transformação de consciência.

Eu  procuro  cumprir  isso  auxiliando-me  com  um  processo  de 
progressiva  harmonização  que  opera  de  fora  para  dentro.  É  com  a 
harmonia,  iniciando  do  campo  acústico  musical,  que  eu  venço  as 
dissonâncias dilacerantes das correntes barônticas do mal e uso a música 
como primeiro  passo  na  via  do  bem e  da  ascensão  do  espírito.  Isso 
estabelece inesperadas relações entre música, oração, evolução de alma 
rumo ao bem. Harmonizar-me é o meu problema, porque subir significa 
reencontrar a unificação, porque, subindo a minha sensibilidade aumenta 
e mais sofro com qualquer dissonância. Um dos tormentos da minha vida 
é  a  convivência  no  dilacerante  estrondo  psíquico  humano,  que  só  a 
insensibilidade dos  involuídos  pode suportar.  Assim,  eu uso a  música 
como outro meio inicial de sintonização de ambiente, porque me ajuda a 
saltar da harmonização neste primeiro plano sensório exterior, à minha 
harmonização nos mais altos planos supersensórios; música que obtenho 
do rádio, especialmente a melhor música sinfônica, tipo Wagner.

Então, lentamente, à  percepção sensorial do mundo se substitui uma 
diversa  percepção  interior,  anímica,  que  tudo  sente  diversamente.  As 
harmonias musicais do ouvido se transformam nas mais profundas harmonias 
dos conceitos. Música suave, tudo silêncio no entorno. Luzes brandas, em tom 
menor;  em volta  tudo trevas.  A minha  alma é  uma chama que  arde  na

30

31

32



68 Le Noúri – Pietro Ubaldi

notte. La sua luce e il suo canto soli io ascolto ed essi sorgono mentre così 
si addormenta la mia coscienza del giorno. Lentamente le cose perdono il 
loro profilo sensorio e io vedo vibrarne lo spirito, odo cantarne la voce. La 
mia coscienza si assopisce all’esterno, il mio io muore alle cose del giorno, 
ma rinasce in una realtà più  profonda.

È  notte tarda. La vita umana riposa e tace. Sono antagoniche le due 
vite: quella del pensiero si desta quando l’altra si addormenta. E più  mi 
assopisco,  più  divento  incosciente  della  realtà  esteriore,  volitivamente 
distrutto, assente dal mondo di tutti, più  la visione si fa nitida e profonda, 
più  risorgo cosciente in questa lucidità  interiore. L’assorbimento è  dunque 
di superficie e non è  che la condizione di un risveglio in un altro stato di 
coscienza, diversa, più  profonda, ma sempre mia, attiva, lucida. Vi è come 
un  capovolgimento  nel  funzionamento  psichico  umano,  in  quanto 
vengono allontanati gli stati di attenzione volitiva che lo caratterizzano; 
vi  è  come un’inversione di  coscienza,  una conquista  di  potenza nella 
passività, tanto che cade ogni senso di lavoro e di fatica e si crea uno 
stato di abbandono. La volontà nel comune senso umano, chiusa nella 
cerchia  delle  conquiste  terrene,  è  difatti  per  me  uno  stato  vibratorio 
involuto e violento, che disturba i più sottili stati vibratori del pensiero. I 
comuni volitivi, se sono atti a dominare, sono impotenti di fronte a queste 
sottili percezioni.

Così  lentamente  perdo  la  sensazione  fisica  del  corpo,  cullato  dai 
complessi ritmi sinfonici di una vasta orchestrazione, mi assopisco in uno 
stato  di  calma  fiduciosa.  Attraversata  questa  prima  fase  di  negazione 
sensoria, io mi risveglio oltre la vita in un’altra coscienza. Addormentati i 
sensi, scomparso alla mia percezione il mondo concreto che mi circonda, 
posso  inabissarmi  nella  vertigine  dell’astrazione.  Non  sono  morto,  né 
passivo, né  incosciente poiché  tutte le sensazioni della vita ritornano ma 
con un potenziamento novo e meraviglioso di  tutte le facoltà  della mia 
personalità,  con  un  vigore  e  una  profondità  di  percezione  e  anche  un 
lirismo di affettività che prima ignavo, quasi che ora solo, denudata l’anima 
dalla sua veste corporea, essa si possa tutta rivelare. Il pensiero ritorna, ma 
con  una  sensazione  di  potenza  titanica,  con  una  lucidità  tagliente  di 
visione, con una rapidità  vertiginosa di concezione, sentito nudo di parole, 
nella sua essenza. Ho allora una sensazione di leggerezza e di liberazione 
dai  veli  e  da  limiti,  sento  di  possedere  nella  mia  coscienza  la  potenza 
dell’intuizione  e  il  dominio  di  una  nuova  dimensione  concettuale.  Si  è  
destato in me uno sguardo più  penetrante che vede nell’interno e non più  
solo alla superficie, che non registra solo dei riflessi ottici ma dei psichici 
nelle cose, non è arrestato più  dalla forma ma penetra diritto nella sostanza, 
affonda nel loro concetto genetico, nel principio che le anima e le regge. 
Allora io vedo, quello che è  oltre la realtà  sensoria del mondo esteriore,

33

34



As Noúres – Pietro Ubaldi 69

noite. A sua luz e seu canto só eu escuto e eles surgem enquanto assim 
adormece a minha consciência do dia. Lentamente as coisas perdem seu 
perfil sensório e eu vejo vibrante o espírito, ouço cantar sua voz. A minha 
consciência adormece ao externo; o meu eu morre às coisas do dia, mas 
renasce em uma realidade mais profunda.

É  tarde da noite. A vida humana repousa e cala. São antagônicas as 
duas vidas: aquela do pensamento desperta quando a outra adormece. E 
quanto mais  cochilo,  mais  me torno inconsciente da realidade exterior, 
voluntariamente destruído, ausente do mundo de todos, mais a visão se faz 
nítida  e  profunda,  mais  ressurjo  consciente  nessa  lucidez  interior.  A 
absorção  é,  portanto,  de  superfície  e  não  é  senão  a  condição  de  um 
despertar em um outro estado de consciência, diversa, mais profunda, mas 
sempre  minha,  ativa,  lúcida.  Há  como  um  emborcamento  no 
funcionamento psíquico humano, enquanto são distanciados os estados de 
atenção volitiva que o caracterizam; há como uma inversão de consciência, 
uma conquista de potência na passividade,  tanto que cai  cada senso de 
trabalho e de esforço e se cria um estado de abandono. A vontade, no senso 
comum humano, encerrada no círculo das conquistas terrenas, é  de fato 
para mim um estado vibratório involuído e violento, que perturba os mais 
sutis  estados vibratórios  do pensamento.  As vontades ordinárias,  se  são 
capazes de dominar, são impotentes diante dessas sutis percepções.

Assim, lentamente perco a sensação física do corpo, embalado pelos 
complexos ritmos sinfônicos de uma vasta orquestração, e cochilo num estado 
de calma confiante. Atravessada essa primeira fase de  negação sensória, eu 
me desperto além da vida numa outra consciência. Adormecidos os sentidos, 
desaparece à  minha percepção o mundo concreto que me circunda, posso 
mergulhar na vertigem da abstração.  Não estou morto, nem passivo, nem 
inconsciente,  pois  todas  as  sensações  da  vida  retornam,  mas  com  um 
fortalecimento  novo  e  maravilhoso  de  todas  as  faculdades  da  minha 
personalidade, com um vigor e uma profundidade de percepção, e mesmo um 
lirismo de afetividade que antes ignorava, quase como se agora só, desnudada 
a alma da sua veste corpórea, ela pudesse toda se revelar. O pensamento 
retorna,  mas  com  uma  sensação  de  potência  titânica,  com  uma  lucidez 
cortante  de  visão,  com  uma  rapidez  vertiginosa  de  concepção,  sentida 
despojada de palavras, na sua essência. Tenho então uma sensação de leveza e 
de libertação dos véus e dos limites, sinto que possuo na minha consciência o 
poder da intuição e o domínio de uma nova dimensão conceitual. Despertou 
em  mim  um  olhar  mais  penetrante  que  vê  dentro  e  não  mais  só  na 
superfície,  que não  registra só  os reflexos ópticos,  mas os psíquicos nas 
coisas, não é preso mais pela forma, mas penetra diretamente na substância, 
aprofunda no seu conceito genético, no princípio que as anima e as rege. 
Então eu vejo, o que está  além da realidade sensória do mundo exterior,

33

34



70 Le Noúri – Pietro Ubaldi

cioè  le forze che lo muovono, ne mantengono il funzionamento organico. 
Queste forze allora diventano vive, i fenomeni mi mostrano una volontà  
propria di esistere, una potenza di individualità  che mi investe e grida: io 
sono. Ogni forma veste un alito divino di concetto che io respiro; allora io 
sento veramente che l’universo è un grande organismo retto dal pensiero di 
Dio. Allora tutto ha una voce e mi parla; tutte le forze, tutti i fenomeni, 
tutta la vita dal minerale in su, tutte queste creature di Dio emanano un 
canto  che  io  odo  e  ascolto  armonizzarsi  nella  sinfonia  immensa  della 
creazione. Si svolge allora il colloquio intimo che io registro, perché si son 
destate tutte le creature sorelle e mi guardano, dicendo: “Ma chi sei tu che 
odi? Ascoltaci, noi ti parliamo”. Allora il colloquio diventa un amplesso 
immenso,  un perdersi  di  annientamento entro una luce sfolgorante,  la 
scienza è un canto e una preghiera, allora si apre l’abisso del mistero e io 
guardo: è una visione, un’estasi. Non so più dire.

Non vi è  parola che possa descrivere la vertigine di questi stati di 
coscienza, la potenza di questi lampeggiamenti interiori, la gioia di questa 
passione più  grande della vita e della morte, la festa di questa liberazione 
del corpo e di questa fuga dalla terra, la sensazione di forza e di eterna 
giovinezza che emana da questi trionfi dello spirito. Così io immagino il 
mio paradiso. Queste cose io racconto per accendere gli animi verso queste 
alte  passioni,  perché  voglio  che  anche  gli  altri  trovino  questa  vita  di 
perenne  giovinezza  e  il  dinamismo  instancabile  che  è  nella  sostanza 
vibrante dello spirito. Questo vortice di sensazioni fa toccare con mano che 
lo spirito esiste e che la sua potenza suprema non può  morire.

Terminata la visione e la registrazione, il processo si inverte in una 
discesa di ritorno nella coscienza umana. Come la trans lucida e cosciente 
è  preparata  da  una  fase  di  assopimento,  così  è  chiusa  da  una  fase  di 
risveglio;  assopimento  e  risveglio  relativi  alla  mia  coscienza  normale, 
poiché  di  fronte  all’altra  mia  coscienza  i  termini  semplicemente  si 
invertono.  Perché  l’una  si  possa  svegliare  è  necessario  che  l’altra  si 
addormenti. Certo che il ritorno allo stato normale dà  a me un vivissimo 
senso di diminuzione intellettiva, di riduzione di personalità, di caduta in 
dimensioni più  involute in cui tutto è stretto tra barriere e imprigionato da 
limiti, dà  una sensazione di gigante abbattuto. Allora ricado di fronte alla 
realtà  quotidiana dove gli altri han ragione e io ho torto; allora la visione si 
cancella, il cielo si chiude, io resto solo, ritrovo la fatica e la stanchezza 
della vita e riprendo il peso della mia lotta di ogni giorno.

Io ho dunque la sensazione che esistano in me due coscienze, situate 
ed  operanti  in  piani  visivi  diversi.  Esse  si  escludono  a  vicenda  e  si 
contendono in me il campo della personalità  che non può  possederne in 
pienezza  che  una  alla  volta.  È  necessario  prima che  io  mi  addormenti

35

36

37



As Noúres – Pietro Ubaldi 71

i. é., as forças que o movem, lhe mantém o funcionamento orgânico. Estas 
forças então se tornam vivas, os fenômenos me mostram uma vontade própria 
de existir, uma potência de individualidade que me investe e clama: eu sou. 
Cada forma veste um sopro divino de conceito que eu respiro; então eu sinto 
verdadeiramente  que  o  universo  é  um  grande  organismo  regido  pelo 
pensamento de Deus. Então tudo tem uma voz e me fala; todas as forças, todos 
os fenômenos, toda a vida do mineral para cima, todas essas criaturas de Deus 
emanam um canto que eu ouço e escuto harmonizar-se na imensa sinfonia da 
criação. Se desenvolve então o colóquio íntimo, que eu registro, porque se 
despertaram todas as criaturas irmãs e me olham, dizendo: “Mas quem é tu que 
ouve?  Escuta-nos,  nós  te  falamos”.  Então  o  colóquio  se  torna  um abraço 
imenso, um perder-se de aniquilação dentro de uma luz ofuscante, a ciência é 
um canto e uma prece, então se abre o abismo do mistério e eu contemplo: é  
uma visão, um êxtase. Não sei mais dizer.

Não há  palavra que possa descrever a vertigem destes estados de 
consciência, a potência destes lampejos interiores, a alegria desta paixão 
maior da vida e da morte, a festa dessa libertação do corpo e desta fuga da 
terra, a sensação de força e de eterna juventude que emana destes triunfos 
do espírito. Assim eu imagino o meu paraíso. Estas coisas eu conto para 
inflamar os ânimos rumo a estas altas paixões, porque quero que também 
os  outros  encontrem  esta  vida  de  perene  juventude  e  o  dinamismo 
incansável que reside na substância vibrante do espírito. Este vórtice de 
sensações faz tocar com a mão que o espírito existe e que a sua potência 
suprema não pode morrer.

Terminada a visão e a  registração,  o processo se inverte  em uma 
descida de retorno à consciência humana. Assim como o transe lúcido e 
consciente é preparado por uma fase de sonolência, assim é encerrado por 
uma fase de despertar; sonolência e despertar relativos à minha consciência 
normal, pois que, diante à outra minha consciência, os termos simplesmente 
se invertem. Para que a uma se possa despertar é necessário que a outra 
adormeça. Certo que o retorno ao estado normal me dá um vivíssimo senso 
de  diminuição  intelectiva,  de  redução  de  personalidade,  de  queda  em 
dimensões  mais  involuídas,  onde  tudo  é  espremido  entre  barreiras  e 
aprisionado por limites; dá uma sensação de um gigante abatido. Então, 
recaio diante à realidade cotidiana, onde os outros têm razão e eu erro; então 
a visão se cancela, o céu se fecha, eu fico só, reencontro a fadiga e o cansaço 
da vida e retomo o fardo da minha luta de cada dia.

E tenho, portanto, a sensação que existem em mim duas consciências, 
situadas e operando em planos visíveis diversos. Elas se excluem mutuamente 
e competem em mim no campo da personalidade, que não pode ela possuir 
plenamente senão uma de cada vez. É necessário antes que eu adormeça

35

36

37



72 Le Noúri – Pietro Ubaldi

come in un sogno ed è  in questo sogno che il mio io può  trasferirsi nella 
coscienza  più  profonda.  Studieremo  meglio  in  seguito  il  significato  di 
questi diversi messe a fuoco e de questi spostamenti di centro di coscienza, 
perché in ciò  è la chiave della mia tecnica ricettiva.

* * *

La rapida descrizione di queste mie sensazioni, questa narrazione del mio 
fatto interiore che ho premessa per inquadrare il fenomeno, già  basta per fare 
nascere nella mente del lettore una quantità di interrogativi. Ad essi daremo 
gradualmente risposta. Ho dovuto raccontare il fenomeno nel suo lirismo, 
nell’intensità con cui io l’ho sentito e vissuto e ciò per esser vero e obiettivo, 
per rendere fotograficamente il fatto interiore. Ora lascio i miei entusiasmi e lo 
affronto  con  una  diversa  psicologia  analitica.  Se  quegli  stati  d’animo 
mobilissimi, perché incontrollabili  dall’osservazione esteriore possono, per 
quanto  sono  a  me  necessari,  ridursi  ad  un  fatto  personale  di  relativa 
importanza,  e  potranno essere  discussi  e  negati,  resta  sempre  tangibile  e 
indistruttibile il loro prodotto, il volume che fu scritto, con il suo contenuto 
filosofico e scientifico, con la soluzione dei problemi affrontati, con la sua 
tecnica  di  pensiero,  elementi  largamente  suscettibili  di  osservazione.  Il 
fenomeno compiuto, benché chiuso nella sua immobilità, è una affermazione 
realizzata che è là a testimoniare e da cui si potranno ricostruire i  sottili 
processi di combinazioni psichiche a cui deve la sua genesi. I su descritti stati 
psicologici non furono oziosi, ma hanno generato un effetto, che deve avere 
una causa; hanno prodotto, per quanto possano sembrare di esaltazione, un 
organismo concettuale logico e profondo. Se l’effetto rivela la natura della 
causa, se esso è una costruzione razionale, precisa, esauriente, alle origini no 
si può mettere il caso o l’anormalità psicologica e patologica; se lo scritto 
trascende la potenza culturale e intellettiva dello scrittore, vi deve essere da 
qualche parte una sorgente da cui tutto ciò è nato. Per quanto si voglia essere 
scettici, negare una causa all’effetto e un legame di proporzione tra i due 
termini è irrazionale e antiscientifico.

Quei  miei  stati  psicologici  contengono  qualcosa  di  più , 
rappresentano  una  nuova  tecnica  di  pensiero  che  può  rivoluzionare  i 
processi psicologici finora comunemente usati. Questo esame che qui sto 
facendo non ha solo l’importanza di uno studio su di un particolare tipo di 
medianità, ma è lo studio del grande problema della genesi del pensiero, di 
una sua nuovissima tecnica, di un nuovo metodo di indagine filosofica e 
scientifica. Questa tecnica e questo metodo io li ho largamente adoperati e 
ne presento il  primo risultato.  Lo chiamo il  metodo dell’intuizione e lo 
propongo, come io l’ho già  adottato, come metodo più  potente del metodo 
induttivo-sperimentale.  Credo  che  questo  abbia  dato  oramai  il  suo 
maggiore  rendimento  e  che  un  cambiamento  di  sistema  sia  necessario

38

39



As Noúres – Pietro Ubaldi 73

como em um sonho, e é  neste sonho que o meu eu pode se transferir na 
consciência  mais  profunda.  Estudaremos  melhor  em seguida  o  significado 
destes diversos focos e destes deslocamentos de centro de consciência, porque 
nisso está a chave da minha técnica receptiva.

* * *

A rápida descrição destas minhas sensações, esta narração do meu 
fato  interior  que  introduzi  para  enquadrar  o  fenômeno,  já  basta  para 
suscitar  na  mente  do  leitor  uma  série  de  perguntas.  A  elas  daremos 
gradualmente respostas. Tive que descrever o fenômeno no seu lirismo, na 
intensidade com que eu o senti e vivenciei e isso para ser verdadeiro e 
objetivo,  para  retratar  fotograficamente  o  fato  interior.  Agora  deixo  os 
meus entusiasmos e o abordo com uma diversa psicologia analítica.  Se 
aqueles  estados  de  ânimo  mobilíssimos,  porque  incontroláveis  pela 
observação exterior,  podem, por mais necessários que sejam para mim, 
reduzir-se  a  um  fato  pessoal  de  relativa  importância,  e  podem  ser 
discutidos e negados, resta sempre tangível e indestrutível o seu produto, o 
volume que foi escrito, com o seu conteúdo filosófico e científico, com a 
solução  dos  problemas  abordados,  com  a  sua  técnica  de  pensamento, 
elementos largamente suscetíveis de observação. O fenômeno consumado, 
embora encerrado na sua imobilidade, é  uma afirmação realizada que está 
lá  para testemunhar e da qual se pode reconstruir os sutis processos de 
combinações psíquicas aos quais deve a sua gênese. Os acima descritos 
estados psicológicos não eram ociosos, mas geravam um efeito, que deve 
ter  uma  causa;  produziam,  por  mais  que  parecessem  exaltados,  um 
organismo conceitual lógico e profundo. Se o efeito revela a natureza da 
causa, se ele é uma construção racional, precisa e exaustiva, às origens não 
se pode remeter ao acaso ou a anormalidade psicológica ou patológica; se 
o escrito transcende a potência cultural e intelectiva do escritor, deve haver 
em algum lugar uma fonte de onde tudo isso nasceu. Por quanto que se 
queira ser cético, negar uma causa ao efeito e um liame de proporção entre 
os dois termos é irracional e anticientífico.

Aqueles meus estados psicológicos contêm algo mais, representam 
uma  nova  técnica  de  pensamento  que  pode  revolucionar  os  processos 
psicológicos  até  agora  comumente  usados.  Este  exame  que  aqui  estou 
fazendo não tem só  a importância de um estudo de um particular tipo de 
mediunidade,  mas  é  o  estudo  do  grande  problema  da  gênese  do 
pensamento,  de  uma  novíssima  técnica,  de  um  novo  método  de 
investigação  filosófica e científica.  Esta técnica e  este método eu tenho 
largamente utilizado e apresento o primeiro resultado. O chamo de método 
da intuição e o proponho, como eu já  o adotei, como método mais potente 
do que o método indutivo-experimental. Acredito que este já tenha dado o 
seu  maior  rendimento  e  que  uma  mudança  de  sistema  seja  necessária

38

39



74 Le Noúri – Pietro Ubaldi

se la scienza vuol progredire in profondità, se vuole ritrovare la sua unità 
ora che minaccia di polverizzarsi nel particolare e nella specializzazione, 
se vuole ritrovare i principî centrali e concludere dopo tanti anni di vani 
tentativi.  Urge  ridare  dignità  alla  scienza  decaduta  nell’utilitarismo, 
risolvendola  alle  scoperte  nel  campo  dello  spirito,  guidandola 
all’orientamento nella verità che il mondo attende e che invano le chiede 
da tempo. Urge sollevare la scienza al livello della fede perché si fonda 
con questa e si unifichi l’umano pensiero. Anche tutto questo vuol fare 
l’opera  che  ho  recentemente  conclusa.  Anche  prescindendo  dal  suo 
contenuto interiore che può essere inteso come rivelazione, quello scritto, 
come  esempio  di  applicazione  compiuta  e  riuscita  di  questo  nuovo 
metodo di  indagine,  resta  in  pieno nel  campo scientifico.  Con questo 
metodo io,  senza  profonda  e  specializzata  preparazione  culturale,  con 
rapidità e lavoro relativamente minimo, ho risolto problemi che gli altri 
metodi non hanno saputo risolvere.

Il  metodo  dell’intuizione  è  il  metodo  della  sintesi,  dei  principî, 
dell’assoluto,  è  il  metodo  interiore  della  visione  e  della  rivelazione;  il 
metodo  induttivo-sperimentale  è  il  metodo  dell’analisi,  del  relativo,  il 
metodo  esteriore  dell’osservazione.  Il  secondo  è  pratico,  utilitario,  ma 
disperde  la  conoscenza;  il  primo è  astratto,  teorico,  ma tocca  la  verità 
assoluta, i principî universali direttivi degli sviluppi fenomenici. Osserva il 
Trespioli, nel citato volume: “I fenomeni”, che un certo “episodio” su cui in 
modo speciale si intrattiene, dimostra che “non fantastica è  l’osservazione 
poter  il  più  rigido  scienziato  (così  come  si  serve  di  apparecchi  di 
esperimento e di ricerca) proficuamente usare dello strumento ultrafanico e 
per  mezzo  di  esso  i  suoi  studi  poter  fare  passi  giganteschi,  spesso 
insospettati. Attraverso l’ultrafano, l’uomo di scienza attira a sé, si circonda 
di invisibili collaboratori, ben più  sapienti degli umani, se non altro perché  
la vista di essi spazia senza legami al di là  dei limiti a noi segnati dalla 
costrizione materiale e sensoria”. “Ma vengano gli scienziati, interroghino, 
esperimentino, discutano le loro teorie con gli interlocutori invisibili! Ben 
presto essi si accorgeranno di quanto valore possa essere per la scienza 
questo nuovissimo istrumento di indagine”.

Queste parole porrebbero sin d’ora la questione dell’Entità  o meno, 
trasmettente,  questione  ardua  per  la  cui  soluzione  avremo  più  avanti 
maggiori elementi di giudizio. Per il momento devo notare che secondo le 
sue dichiarazioni stesse, la sorgente afferma di non essere una personalità  
nel senso umano. Nella prima sua comunicazione la Sua Voce difatti dice 
come prima cosa queste già  citate parole: “Non domandare il mio nome, 
non cercare di individuarmi. Non potresti, nessuno potrebbe; non tentare 
inutili ipotesi”. Del resto ho letto ripetutamente nella stampa spiritica che è

40

41



As Noúres – Pietro Ubaldi 75

se a ciência quer progredir em profundidade, se quer reencontrar a sua 
unidade agora que ameaça se pulverizar no particular e na especialização, 
se quer reencontrar os seus princípios centrais e concluir após tantos anos 
de  vãs  tentativas.  Urge  devolver  dignidade  à  ciência  decaída  no 
utilitarismo, reduzindo-a às descobertas no campo do espírito, guiando-a 
à orientação na verdade que o mundo aguarda e que em vão lhe pede há 
tempo. Urge elevar a ciência ao nível da fé para que se funda com esta e 
unifique o pensamento humano. Também tudo isto quer fazer a obra que 
recentemente concluí. Mesmo prescindindo do seu conteúdo interior, que 
pode  ser  entendido  como  revelação,  este  escrito,  como  exemplo  de 
aplicação completa e bem-sucedida deste novo método de investigação, 
permanece plenamente no campo científico. Com este método, eu, sem 
profunda  e  especializada  preparação  cultural,  com  rapidez  e  trabalho 
relativamente  mínimo,  resolvi  problemas  que  os  outros  métodos  não 
souberam resolver.

O  método  da  intuição  é  o  método  da  síntese,  dos  princípios,  do 
absoluto, é  o método interno da visão e da revelação; o método indutivo-
experimental  é  o  método  da  análise,  do  relativo,  o  método  exterior  da 
observação. O segundo é  prático, utilitário, mas dispersa o conhecimento; o 
primeiro  é  abstrato,  teórico,  mas  toca  a  verdade  absoluta,  os  princípios 
universais diretivos dos desenvolvimentos fenomênicos. Observa o Trespioli, 
no citado volume “Os fenômenos”, que um certo “episódio” sobre o qual em 
modo especial se entretém, demonstra que “não é  uma observação fantástica 
que  até  mesmo  o  mais  rígido  cientista  possa  (assim  como  se  serve  de 
aparelhos de equipamento e de pesquisa) proficuamente usar do instrumento 
ultrafano e, por meio dele, os seus estudos poder fazer progressos gigantescos, 
muitas vezes insuspeitos. Através do ultrafano, o homem de ciência atrai para 
si, se cerca de invisíveis colaboradores, bem mais sábios do que os humanos, 
mesmo porque sua visão se estende irrestritamente além dos limites que nos 
são impostos por restrições materiais e sensoriais”. “Mas que os cientistas 
venham,  questionem,  experimentem,  discutam  as  suas  teorias  com  os 
interlocutores invisíveis! Bem cedo eles perceberão o quão valioso possa ser 
para a ciência este novíssimo instrumento de investigação”.

Estas palavras poriam a partir de agora a questão da Entidade ou não, 
transmissora,  questão  árdua  cuja  solução  teremos  mais  adiante  maiores 
elementos  de  juízo.  Para  o  momento,  devo  notar  que  segundo  as  suas 
mesmas declarações, a fonte afirma não ser uma personalidade no sentido 
humano.  Na sua  primeira  comunicação,  a  sua  Voz,  de  fato  disse  como 
primeira coisa estas já  citadas palavras: “Não perguntes o meu nome, não 
procures identificar-me. Não poderias, ninguém poderia; não tentes inú teis 
hipóteses”.  Do  resto,  li  repetidamente  na  imprensa  espírita  que  é

40

41



76 Le Noúri – Pietro Ubaldi

più  seria e più  vera questa impersonalità  del centro trasmittente, che non il 
suo esatto definirsi in una firma, anche se il nome è dei grandi della storia. 
Ed  è  intuitivo  che,  pur  sopravvivendo,  la  personalità  umana  debba 
attraversare tali mutamenti da perdere gli attributi umani, da alterare i suoi 
connotati  psichici  e  le  caratteristiche  che  aveva  nell’ambiente  terrestre. 
Tutto ciò  deve esser soprattutto vero quando si tratta di entità  mai vissute 
in terra, ovvero tanto alte che la loro esistenza normale è  in dimensioni 
concettuali e piani di coscienza superiori. E se la virtù di questi miei stati 
psichici particolari è di farmi giungere in stato cosciente in quei piani, 
dovrò  accontentarmi  di  parlare  non  di  spiriti  nel  senso  comune,  ma 
solamente di centri emananti correnti psichiche, le noúri in cui io appunto 
mi  immergo,  che  percepisco,  vibrazioni  che  io  nella  mia  iperestesia 
psichica registro. Apparirà logica la necessità di questi cambiamenti di 
visuale,  quando  si  pensi  quale  lungo  e  strano  viaggio  sia  necessario 
compiere per raggiungere l’altro termine della comunicazione.

Poiché il mio caso è ben distinto dai comuni tipi di medianità. Non è 
medianità  fisica, ad effetti materiali, ricorrente a centri umani e subumani, 
di carattere barontico. Non è  medianità  intellettuale incosciente in cui il 
medium funziona da semplice strumento, la cui coscienza è allontanata nel 
momento della ricezione. Ma è  medianità  intellettuale cosciente nel piano 
superiore in cui lavora e in cui si trasferisce nella pienezza delle sua forza. 
È  dunque la medianità  del tipo più  elevato e dubito quasi se a tali livelli 
tutta l’impalcatura della comune concezione spiritica possa sussistere e se 
tutto  ciò  possa  ancora  chiamarsi  medianità,  perché  essa  collima  e  si 
confonde  con  il  fenomeno  dell’ispirazione  artistica  e  dell’estasi  mistica, 
della concezione eroica, dell’astrazione filosofica e scientifica; fenomeni a 
fondo comune, riducibili  nonostante le differenze individuali,  allo stesso 
fenomeno di visione della verità  nell’assoluto divino. “In questi momenti, 
che si chiamano giustamente di ispirazione”, dice Allan Kardec, nel suo 
Libro dei Medium, “le idee abbondano, si seguitano, s’incatenano per così 
dire  da  se  stesse  e  per  un’impulsione  involontaria  e  quasi  febbrile;  ci 
sembra che una intelligenza superiore venga ad aiutarci,  e che il  nostro 
spirito sia si alleggerito di un peso. Gli uomini di genio in tutti i generi, 
artisti, sapienti, letterati, sono senza dubbio spiriti avanzati, capaci per se 
stessi di comprendere e di concepire grandi cose; ora si è  precisamente 
perché  ne  sono  giudicati  capaci,  che  gli  spiriti  i  quali  vogliono  il 
compimento di certi lavori, suggeriscono loro le idee necessarie, per cui, 
nella maggior parte dei casi, sono medii senza saperlo”.

Io  concepisco  dunque  questi  miei  stati  e  qualità  come  una 
sublimazione normale di tutto l’essere psichico, raggiunta per mia naturale 
maturazione  biologica,  che  io  concepisco  come  una  continuazione  nel 
campo psichico, dell’evoluzione organica darwiniana. È stato dal punto di

42

43



As Noúres – Pietro Ubaldi 77

mais séria e mais verdadeira esta impessoalidade do centro transmissor, que 
não o seu exato definir-se em uma assinatura, mesmo se o nome seja dos 
grandes da história. E é  intuitivo que, mesmo sobrevivendo, a personalidade 
humana deva atravessar tais mudanças para perder os atributos humanos, para 
alterar  as  suas  conotações  psíquicas  e  as  características  que  possuía  no 
ambiente terrestre. Tudo isso deve ser sobretudo verdadeiro quando se trata de 
entidades que jamais viveram na terra, ou tão elevadas que a sua existência 
normal se dá em dimensões conceituais e planos de consciência superiores. E 
se a virtude destes meus estados psíquicos particulares é de fazer-me alcançar 
em estado consciente naqueles planos, deverei contentar-me em falar não de 
espíritos no senso comum, mas somente de centros que emanam correntes 
psíquicas,  as  noúres  nas  quais  eu  precisamente  mergulho,  que  percebo, 
vibrações que eu na minha hiperestesia psíquica registro. Aparecerá  lógica a 
necessidade destas mudanças de visual, quando se pensa que longa e estranha 
viagem é necessária cumprir para alcançar o outro lado da comunicação.

Por isso o meu caso é bem distinto dos tipos comuns de mediunidade. 
Não é mediunidade física, de efeitos materiais, recorrendo a centros humanos 
e  subumanos,  de  natureza  barôntica.  Não  é  mediunidade  intelectual 
inconsciente, na qual o médium funciona como um simples instrumento, cuja 
consciência  é  distanciada  no  momento  da  recepção.  Mas  é  mediunidade 
intelectual consciente no plano superior, onde trabalha e para onde se transfere 
na plenitude da sua força. É , portanto, a mediunidade do tipo mais elevado, e 
quase duvido se em tais níveis todo o arcabouço da comum concepção espírita 
possa subsistir e se tudo isso possa ainda chamar-se mediunidade, porque ela 
coincide e se confunde com o fenômeno da inspiração artística e da êxtase 
mística, da concepção heroica, da abstração filosófica e científica; fenômenos 
com fundo  comum,  redutíveis,  não  obstante  as  diferenças  individuais,  ao 
mesmo fenômeno de visão da verdade no absoluto divino. “Nestes momentos, 
que se chamam justamente de inspiração”, diz Allan Kardec no seu Livro dos 
Médiuns, “as ideias abundam, se seguem, se encadeiam por assim dizer, por si 
mesmas e por um impulso involuntário e quase febril; nos parece que uma 
inteligência superior vem em nosso auxílio, e que o nosso espírito se alivia de 
um fardo. Os homens de gênio em todos os gêneros, artistas, sábios, literatos, 
são, sem dúvida, espíritos avançados, capazes por si mesmos de compreender 
e de conceber grandes coisas; ora é precisamente porque lhe julgam capazes, 
que os espíritos os quais querem o cumprimento de certos trabalhos, lhes 
sugerem as  ideias  necessárias,  pelas  quais,  na  maior  parte  dos  casos,  são 
médiuns sem o saber”.

Eu concebo, portanto, estes meus estados e qualidades como uma 
sublimação normal de todo o ser psíquico, alcançada pela minha natural 
maturação biológica, que eu concebo como uma continuação no campo 
psíquico,  da  evolução  orgânica  darwiniana.  Foi  do  ponto  de

42

43



78 Le Noúri – Pietro Ubaldi

osservazione offertomi da stati di coscienza, supernormali di fronte alla 
media evoluzione biologica, ma normali per la fase da me raggiunta, che 
io ho potuto vedere la sintesi  del  cosmo. E appunto da questo livello 
biologico  sento  orrore  per  la  medianità  fisica,  che  percepisco  come 
qualcosa di violento, soffocante, involuto. Lascio a questo facchinaggio 
dello spiritismo il valore probatorio per la odierna scienza della materia, 
per  i  ciechi  dello  spirito,  ma  resto  nel  mio  senso  di  ripugnanza  e  di 
orrore.  La  mia  passione  invece  è  salire,  spiritualmente  assottigliarmi, 
raffinarmi sempre come percezione e questa è la condizione della mia 
medianità. Rifuggo quindi dalla terra, dalle forme di vita umana, da tutte 
le manifestazioni barontiche che traggono il mio spirito in basso, invece 
di aprirlo verso la comprensione e la luce, lo soffocano nella prigionia 
delle  tenebre.  Se  la  mia  passione  è  di  evadere  dai  bassi  strati 
dell’animalità umana e questa è per me la meta e il significato della mia 
medianità,  quando  questa,  pur  vagando  nell’al-di-là,  resta  al  livello 
umano o subumano, non ha più ragione di esistere per me perché non è 
più evasione e liberazione. Guardare nel mondo dei vivi o nel mondo dei 
morti  è  per  me  problema  secondario  di  fronte  a  quello  della  mia 
evoluzione.  Io sono un esule in terra,  e ricerco disperatamente la mia 
gente e la mia patria lontana. Il mio sforzo è per ritrovare qualcosa di 
grande  che  io  sentii  o  che  io  vissi,  una  conoscenza,  una  bontà,  una 
potenza che è rovinata non so come quaggiù. Il mio sforzo è per salire 
sempre più moralmente, per imparare sempre meglio a mantenermi in 
equilibrio stabile al livello di coscienza rappresentato da queste noúri che 
io capto e registro. Cerco semplicemente di rendere normale per i miei 
polmoni la respirazione, che è difficile per un umano, in quella atmosfera 
rarefatta, ma purissima e splendida.

Ho sfiorato, in questo momento, una corrente che mi adombra una 
interpretazione del fenomeno. Sento così spesso nascere in me i concetti i 
più  insospettati. Le mie capacità  consistono dunque nel sapermi muovere 
in piena coscienza da un piano concettuale umano ad un piano concettuale 
superumano; nel sapere effettuare con la sonda della mia supercoscienza 
degli  scandagli  nelle  profondità  di  questo  piano  superiore  e  riportare  i 
prodotti dell’esplorazione nella coscienza normale, per poterli,  attraverso 
questa  e  nei  termini  di  questa,  comunicare,  metterli  cioè  nella  forma 
razionale, comprensibile ai miei simili. Ecco il concetto: la linea che io 
percorro, lungo la quale ascendo e discendo è  la dimensione evoluzione: 
(cfr. Grande Sintesi, teoria dell’evoluzione delle dimensioni). Tutto ciò  può  
avvenire perché io mi trovo in una fase di transizione e trasformazione tra 
coscienza e supercoscienza, che mi permette ancora di oscillare tra le due 
fasi contigue d’evoluzione psichica.

44



As Noúres – Pietro Ubaldi 79

observação  a  mim oferecido  por  estados  de  consciência,  supranormais 
diante da evolução biológica média, mas normais para a fase por mim 
alcançada, que eu pude ver a síntese do cosmos. E precisamente deste 
nível biológico sinto horror pela mediunidade física, que percebo como 
algo de violento, sufocante, involuído. Deixo a este porteiro do espiritismo 
o valor probatório para a hodierna ciência da matéria, para os cegos do 
espírito,  mas permaneço no meu senso de  repugnância  e  de  horror.  A 
minha  paixão,  em  vez  disso,  é  ascender,  espiritualmente  sutilizar-me, 
refinar-me  sempre  como  percepção  e  esta  é  a  condição  da  minha 
mediunidade. Portanto, fujo da terra, das formas de vida humana, de todas 
as manifestações barônticas que arrastam o meu espírito para baixo e, em 
vez de abri-lo rumo a compreensão e à luz, o sufocam na prisão das trevas. 
Se a minha paixão é de evadir dos baixos estratos da animalidade humana 
e esta é para mim a mata e o significado da minha mediunidade, quando 
esta,  enquanto  vagando  no  além,  permanece  ao  nível  humano  ou 
subumano, não tem mais razão de existir para mim, porque não é mais 
evasão e libertação. Olhar no mundo dos vivos ou no mundo dos mortos é 
para mim problema secundário diante ao da minha evolução. Eu sou um 
exilado na terra, e busco desesperadamente a minha gente e a minha pátria 
distante. O meu esforço é para reencontrar algo de grande que eu senti ou 
que  vivenciei,  um conhecimento,  uma  bondade,  uma  potência  que  foi 
arruinada não sei  como aqui  embaixo.  O meu esforço é para ascender 
sempre mais moralmente,para aprender sempre melhor a manter-me em 
equilíbrio estável ao nível de consciência representado por estas noúres 
que eu capito e registro. Tento simplesmente tornar normal para os meus 
pulmões a respiração, que é difícil para um humano, naquela atmosfera 
rarefeita, mas puríssima e esplêndida.

Deparei,  neste  momento,  com  uma  corrente  que  me  ofusca  uma 
interpretação  do  fenômeno.  Sinto  tão  frequentemente  nascer  em mim os 
conceitos mais inesperados. As minhas capacidades consistem, portanto, no 
saber como me mover em plena consciência de um plano conceitual humano 
a um plano conceitual super-humano; no saber efetuar com a sonda da minha 
superconsciência as sondagens nas profundezas deste plano superior e reportar 
os produtos da exploração na consciência normal, para trazê-los, através desta 
e  nos  termos  desta,  comunicar,  i.  é.,  colocá-los,  na  forma  racional 
compreensível aos meus semelhantes. Eis o conceito: a linha que eu percorro, 
ao longo da qual ascendo e desço, é a dimensão evolutiva: (cf. Grande Síntese, 
teoria da evolução das dimensões). Tudo isso pode acontecer porque eu me 
encontro  em uma  fase  de  transição  e  transformação  entre  consciência  e 
superconsciência, que me permite ainda oscilar entre as duas fases contíguas 
da evolução psíquica.

44



80 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Da  tutto  ciò  si  vede  come  si  debba  abbandonare,  se  si  vuol 
comprendere a fondo il problema, il semplicismo del concetto di un’entità  
che parla più  o meno materialmente nell’orecchio del medium. Da ciò  si 
comprende la straordinaria importanza che ha per questa mia qualità  di 
ricezione  ispirativa,  per  completarla,  mantenerla,  migliorarla,  il  fattore 
morale;  si  comprende quale  importantissima funzione abbia  di  fronte  a 
questa  mia  medianità  il  fattore  dolore  che  raffina,  educa,  purifica;  si 
comprende  come  formino  parte  integrante  del  fenomeno  e  come  sia 
necessario  quindi  dare  loro  reale  peso  scientifico,  fattori  di  carattere 
religioso, etico, spirituale che la scienza ha creduto sinora di poter ignorare 
come  un  non-valore.  Poiché  nel  mio  caso  la  ricezione  avviene  per 
sintonizzazione, cioè  capacità  di vibrare all’unisono, che si può  chiamare 
simpatia  e  implica  il  concetto  di  affinità  di  natura.  Io  devo  dunque 
sottoporre la mia natura umana al martirio di vivere ad un livello non suo, 
donandoti  nell’olocausto  di  una  lenta  morte,  devo  saper  continuamente 
compiere,  tra  i  pesi  della  mia  quotidiana  vita  umana,  lo  sforzo  di 
sollevarmi  e  mantenermi  come  coscienza  al  un  livello  superumano, 
attraverso  una  tensione  nervosa  logorante,  in  cui  abbatto  talvolta 
precipitando umanamente  in  basso,  spossato.  È  attraverso  una continua 
sofferenza che io posso dichiararmi una antenna lanciata nel cielo degli 
anticipi dell’evoluzione. Solo il dolore può  far perdonare l’audacia di queste 
affermazioni.

Ho così fatto prospettato le note fondamentali del fenomeno quale io 
lo vivo. Esso si può  definire uno stato di spiccata iperestesia psichica che 
mi permette la captazione cosciente di correnti concettuali emananti da 
centri  psichici  esistenti  in  forme biologicamente superiori  e  per  l’uomo 
quindi, dati i suoi limiti sensori e concettuali, difficilmente individuabili. 
Stati che potranno dirsi medianici, nel mio caso coscienti, lucidi, resi utili 
dalla possibilità che io ho di poter retrocedere biologicamente negli stati di 
coscienza  normale  e  tradurli  quindi  nella  forma  di  pensiero  umana. 
Possibilità per me di oscillare tra queste due coscienze che sono due fasi di 
evoluzione biologica al livello psichico. Capacità  supernormali di fronte al 
livello  medio,  normali  per  me,  perché  raggiunte  per  normale  processo 
evolutivo: capacità aperte a tutti e a cui l’umanità giungerà per via normale 
di  evoluzione  nel  tempo.  Fenomeno di  sintonizzazione  tra  i  due  centri 
comunicanti,  il  che  implica  affinità  e  da  parte  mia  la  tensione  per 
mantenermi ad un alto livello biologico, espresso in questo campo psichico 
dalle leggi morali. Tutto ciò  praticamente io adotto come un nuovo metodo 
sintetico per intuizione, di indagine filosofico-scientifica, lo ho utilizzato, lo 
offro e ne offro i prodotti alla scienza per i suoi fini. Non è  in fondo che 
l’antichissimo metodo deduttivo,  della rivelazione,  che la scienza ora ha 
capovolto nel metodo induttivo: è  il ritorno alle fonti della verità, all’atto 
estremo visuale della conoscenza.

46

45



As Noúres – Pietro Ubaldi 81

De  tudo  isso  se  vê  como  que  se  deva  abandonar,  se  se  quiser 
compreender  a  fundo  o  problema,  o  simplismo  do  conceito  de  uma 
entidade que fala mais ou menos materialmente no ouvido do médium. 
Disso  se  compreende  a  extraordinária  importância  que  há  para  esta 
minha  qualidade  de  recepção  inspirativa,  para  completá-la,  mantê-la, 
melhorá-la.  o fator moral;  se compreende qual importantíssima função 
tem defronte a esta minha mediunidade o fator dor, que refina, educa, 
purifica; se compreende como formam parte integrante do fenômeno e 
como  é  necessário,  portanto,  dar-lhes  real  peso  científico,  fatores  de 
caráter religioso, ético, espiritual que a ciência até  agora acreditou poder 
ignorar  como  não  valores.  Pois,  no  meu  caso,  a  recepção  ocorre  por 
sintonização, i. é., capacidade de vibrar em uníssono, que se pode chamar 
simpatia  e  implica  o  conceito  de  afinidade  de  natureza.  Eu  devo, 
portanto, submeter a minha natureza humana ao martírio de viver em um 
nível não seu, doando-te no holocausto de uma morte lenta, devo saber 
continuamente  cumprir,  entre  os  fardos  da  minha  quotidiana  vida 
humana, o esforço de elevar-me e manter-me como consciência em um 
nível super-humano, através de uma tensão nervosa debilitante, na qual às 
vezes  me  abato,  precipitando  humanamente  em  baixo,  esgotado.  É  
através de um contínuo sofrimento que eu posso declarar-me uma antena 
lançada no céu dos avanços da evolução. Só  a dor pode perdoar a audácia 
destas afirmações.

Assim, apresentei as notas fundamentais do fenômeno tal como eu o vivo. 
Ele pode definir um estado de acentuada hiperestesia psíquica que me permite 
a captação consciente de correntes conceituais emanantes de centros psíquicos 
existentes em formas biologicamente superiores e para o homem, portanto, 
dados  os  seus  limites  sensórios  e  conceituais,  dificilmente  identificáveis. 
Estados que poderiam dizer-se mediúnicos, no meu caso conscientes, lúcidos, 
tornados  úteis  pela  possibilidade  que  eu  tenho  de  poder  retroceder 
biologicamente nos estados de consciência normal e traduzi-los, portanto, na 
forma de pensamento humana. Possibilidade para mim de oscilar entre estas 
duas consciências que são duas fases de evolução biológica ao nível psíquico. 
Capacidades supranormais de fronte ao nível médio, normal para mim, porque 
alcança por normal processo evolutivo: capacidades abertas a todos e a qual a 
humanidade alcançará  por via normal de evolução no tempo. Fenômeno de 
sintonização entre os dois centros comunicantes, o que implica afinidade e, da 
minha parte, a tensão para manter-me num alto nível biológico, expresso neste 
campo psíquico pelas leis morais. Tudo isso praticamente eu adoto como um 
novo método sintético por intuição, de investigação filosófico-científica, eu o 
utilizei, o ofereço e ofereço seus produtos à ciência para  os seus fins. Não é no 
fundo senão o antiquíssimo método dedutivo, da revelação, que a ciência agora 
emborcou no método indutivo: é o retorno às fontes da verdade, ao ato extremo 
visual do conhecimento.

46

45



82 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Con  questo  metodo  si  introducono  nell’indagine  scientifica  fattori 
delicatissimi.  Io  trovo  assurdo  parlare  in  questi  casi  di  gabinetti  e  di 
sperimentazione nel senso materialista, perché  la prima cosa da fare non è  
tanto  quella  di  indurre  lo  scienziato  a  studiare  il  fenomeno  con  la  sua 
psicologia, quanto è  il rifare da capo la psicologia dello scienziato. Il mio 
fenomeno non può  essere solo oggetto di osservazione, ma è  un metodo 
scientifico “per l’osservazione”, nel quale non si procede per constatazioni 
esteriori di superficie, con soli mezzi sensori e strumenti, ma si adopera la 
coscienza dell’osservatore, essa stessa elevata a strumento di indagine. Qui si 
procede per sintonizzazione tra lo psichismo dell’osservatore e lo psichismo 
direttivo  del  fenomeno;  è  necessario  in  altre  termini  che  l’anima 
dell’osservatore si protenda e si espanda dall’esterno verso l’interno e venga a 
contatto con la sostanza, il principio animatore del fenomeno e non solo con 
la sua forma esteriore e con la forma esteriore del suo andamento. È  lo stato 
d’animo del poeta e del mistico, di simpatia per tutte le creature, di passione 
di conoscenza per il bene, di visione estetica dell’artista, ma non più  vaghe, 
ma dirette con esattezza scientifica nel campo delle concezioni astratte.  Io 
sento in queste forme di pensiero dilatarsi gli orizzonti nuovissimi della 
scienza dell’avvenire, sento che in questi concetti che qui espongo c’è il 
seme di una rivoluzione profonda nell’orientamento del pensiero umano, 
sento che questo che io tratto è il problema fondamentale, il più importante 
a cui possa oggi dirigersi la mente umana. Dietro questo studio che sembra 
di  un  solo  caso  personale  si  agita  il  problema grave  della  conoscenza 
umana e dei nuovi metodi per raggiungerla. Tutto ciò dimostra che la vera 
scienza, la profonda scienza che tocca la verità non si può raggiungere che 
per vie interiori attraverso un processo di armonizzazione della coscienza 
con le leggi della vita e col divino principio che tutto regge; dimostra che 
le vie della conoscenza non possono essere che le vie del bene, che il 
sapere è un equilibrio di spirito, che la rivelazione del mistero non avviene 
che nella  fase  raggiunta  di  perfezione morale;  dimostra  che  la  scienza 
agnostica, amorale è la scienza del male che distrugge se stessa, che è 
assurdo  quindi  ignorare  certi  imponderabili  sostanziali,  prescindere  dal 
fattore etico nell’indagine; dimostra in fine che la scienza non può essere 
che una ascensione culturale e spirituale tendente all’unificazione di tutto: 
arte, filosofia, religione, sapere, in Dio. Poiché la legge di evoluzione è 
anche legge di unificazione.

Con questo metodo io ho scritto un’opera che è stata pubblicata come 
brano medianico e ciò , se risponde la verità, non basta per far comprendere 
tutto il fenomeno. Si vede ora come questo scritto sia stato generato in un 
piano di coscienza supernormale e che ho dovuto io possedere la qualità  
per sapermi trasferire in quel piano per potervi percepire quei concetti. La 
mia  è  stata  dunque  una  fatica  non  certo  culturale  da  studioso,  ma  un

48

47



As Noúres – Pietro Ubaldi 83

Com  este  método  se  introduz  na  investigação  científica  fatores 
delicadíssimos.  Eu acho absurdo falar,  nestes  casos,  de gabinetes  e  de 
experimentação  no senso materialista,  porque a  primeira  coisa  a  fazer 
não é  tanto aquela de induzir o cientista a estudar o fenômeno com a sua 
psicologia, quanto é  o refazer do zero a psicologia do cientista. O meu 
fenômeno  não  pode  ser  só  objeto  de  observação,  mas  é  um  método 
científico “para observação”,  no qual  não  se  procede por  constatações 
exteriores  de  superfície,  com apenas  sensores  e  instrumentos,  mas  se 
emprega a consciência do observador, ela mesma elevada a instrumento 
de investigação. Aqui se procede por sintonização entre o psiquismo do 
observador e o psiquismo diretivo do fenômeno; é  necessário, em outros 
termos, que a alma do observador se estenda e se expanda de fora para 
dentro e  entre  em contato com a substância,  o  princípio animador do 
fenômeno, e não só  com a sua forma exterior e com a forma exterior da 
sua progressão. É  o estado de ânimo do poeta e do místico, de simpatia 
por todas as criaturas, de paixão pelo conhecimento para o bem, de visão 
estética  do artista,  mas não  mais  vaga,  mas direcionada com exatidão 
científica no campo das concepções abstratas. Eu sinto nestas formas de 
pensamento  dilatar-se  os  horizontes  novíssimos  da  ciência  do  futuro, 
sinto que nestes conceitos que aqui exponho reside a semente de uma 
revolução  profunda na orientação  do pensamento humano, sinto que o 
que eu trato é  o problema fundamental, o mais importante ao qual possa 
hoje dirigir-se a mente humana. Por trás desse estudo, que parece ser de 
um  único  caso  pessoal,  se  agita  o  grave  problema  do  conhecimento 
humano e dos novos métodos para alcançá-lo. Tudo isso demonstra que a 
verdadeira ciência, a profunda ciência que toca a verdade, não se pode 
alcançar  senão  por  vias  interiores,  através  de  um  processo  de 
harmonização  da  consciência  com  as  leis  da  vida  e  com  o  divino 
princípio  que  tudo  rege;  demonstra  que  as  vias  do  conhecimento  não 
podem ser senão as vias do bem, que o saber é  um equilíbrio de espírito, 
que  a  revelação  do  mistério  não  ocorre  senão  na  fase  alcançada  de 
perfeição moral; demonstra que a ciência agnóstica, amoral é a ciência do 
mal que se destró i  a si mesma, que é  absurdo, portanto, ignorar certos 
imponderáveis  substanciais,  prescindir  do  fator  ético  na  investigação; 
demonstra,  enfim,  que  a  ciência  não  pode  ser  senão  uma  ascensão 
cultural e espiritual tendente à  unificação de tudo: arte, filosofia, religião, 
saber, em Deus. Pois a lei de evolução é também lei de unificação.

Com este método eu escrevi uma obra que foi publicada como ditado 
mediúnico e isso, se corresponde à  verdade, não basta para compreender 
todo o fenômeno. Se vê agora como este escrito foi gerado em um plano de 
consciência supranormal, e que devia eu possuir a qualidade para saber-me 
transferir naquele plano para poder lhe perceber aqueles conceitos. O meu 
foi,  portanto,  um  esforço  não  cultural  de  estudioso,  mas  um

48

47



84 Le Noúri – Pietro Ubaldi

lavoro  completamente  diverso.  Niente  libri,  del  resto  inesistenti  in  tali 
campi  inesplorati  e  per  tali  nuovissime concezioni,  niente  preparazione 
culturale  apposita,  nessuna  raccolta  di  materiali,  nessuna  ricerca  nel 
passato, del pensiero degli altri, ma un contatto immediato col problema e 
col  fenomeno con una nuova e diversa messa a fuoco di coscienza.  La 
liberazione dall’ingombro culturale è  stata invece prima condizione che mi 
ha data la leggerezza necessaria al volo ed una specie di verginità di spirito, 
liberato  da  tutti  i  preconcetti  di  precedenti  interpretazioni  altrui.  La 
difficoltà  della composizione non è  stata nello studio dei volumi, ma nella 
ricerca dello stato d’animo. Il fenomeno e la sua legge hanno parlato in me 
direttamente  senza  veli,  la  verità  mi  ha  toccato  come  un  lampo  di 
concezione  istantanea;  nessuna  incertezza,  mai  il  tentativo  dell’ipotesi; 
afferravo in volo il principio senza mai perdermi nel dedalo del particolare 
e  dell’analisi.  Mai  ho  oscillato  nel  dubbio  in  cui  la  scienza  si  dibatte. 
Nessuna  casistica  necessaria,  moltiplicata  dall’osservazione  prolissa  e 
paziente, non più  il procedere lento e incerto del cieco che per garantirsi 
della sicurezza deve toccare tutto da ogni lato, ma un senso della verità, 
una  registrazione  rapida  di  totali,  una  potenza  di  sintesi  che  subito 
conclude. Non più  quel magro contatto col fenomeno, solo per la via stretta 
dei sensi, ma uno spalancarsi di comunione, una trasposizione completa del 
mio  centro  cosciente  nel  centro  del  fenomeno,  sia  esso  il  minimo o  il 
massimo  dell’universo.  Dei  due  termini  che  devono  comprendersi, 
osservatore e fenomeno, io pongo l’uno e l’altro alla stessa altezza, non mi 
affatico a mutare i casi e le condizioni del fenomeno, ma muto l’osservatore 
e le sue qualità  percettive; ridò  la sua anima al fenomeno e la comprendo. 
Nella trasmutazione di coscienza io sintonizzo gli intimi moti vorticosi del 
mio psichismo con i moti vorticosi costituenti l’essenza del fenomeno, ci 
riduciamo ambedue, (noi due, io e il fenomeno, gli elementi che devono 
toccarsi), all’ultima e più  semplice espressione cinetica. Così ridotti allo 
stesso  denominatore,  le  due  espressioni  possono  comunicare,  la  mia 
coscienza può  sovrapporsi  e  coincidere con la  coscienza del  fenomeno. 
Questo  metodo  di  indagine  per  sintonizzazione  fenomenica  raggiunge 
anche fenomeni lontani o non più  riproducibili, non suscettibili quindi di 
osservazione,  come  per  esempio  le  origini  della  vita,  le  dimensioni 
concettuali, etc., fenomeni che non possono affrontarsi che con tali mezzi 
di indagine perché la scienza non ne possiede.

In  questi  stati  io  non  solo  sono  cosciente  ma  sono  attivo  centro 
indagatore e non mi limito alla percezione dei noúri o correnti di pensiero 
emananti da centri psichici da me distinti, ma sento direttamente la gran 
voce delle cose, vedo il principio che le anima, percepisco le correnti che 
esse emanano. È  naturale che, trasferendomi io in un piano di coscienza 
più  avanzato  nell’evoluzione,  tutto  a  quel  livello  si  manifesti  come

49



As Noúres – Pietro Ubaldi 85

trabalho completamente diverso. Nada de livros, de resto existentes em tais 
campos inexplorados e por tão novíssimos conceitos, nenhuma preparação 
cultural  específica,  nenhuma  coleta  de  materiais,  nenhuma  pesquisa  no 
passado,  do  pensamento  dos  outros,  mas  um  contato  imediato  com  o 
problema e com o fenômeno com um novo e diverso foco de consciência. A 
libertação do peso cultural foi, em vez disso, a primeira condição que me deu 
a leveza necessária ao voo e uma espécie de virgindade de espírito, liberto de 
todos os preconceitos de precedentes interpretações de outros. A dificuldade 
da composição não residia no estudo dos volumes, mas na busca do estado de 
ânimo. O fenômeno e a sua lei falavam em mim diretamente desvendados, a 
verdade me tocava como um lampejo de concepção instantânea; nenhuma 
incerteza, jamais a tentativa da hipótese; apreendi em voo o princípio sem 
jamais perder-me no dédalo do particular e das análises. Jamais oscilei na 
dúvida  com  a  qual  a  ciência  se  debate.  Nenhuma  casuística  necessária, 
multiplicada pela observação prolixa e paciente, não mais o proceder lento e 
incerto do cego que, para garantir-se da segurança, deve tocar tudo de cada 
lado, mas um senso da verdade, um registro rápido de totais, um poder de 
síntese que súbito conclui. Não mais aquele magro contato com o fenômeno, 
só  pela via estreita dos sentidos,  mas uma ampliação  da comunhão,  uma 
transposição completa do meu centro consciente para o centro do fenômeno, 
seja ele o mínimo ou o máximo do universo. Dos dois termos que devem 
compreender-se,  observador  e  fenômeno,  eu  coloco  um  e  o  outro  na 
mesma altura, não me canso mudando as circunstâncias e as condições do 
fenômeno,  mas  mudo  o  observador  e  as  suas  qualidades  perceptivas; 
restauro a sua alma ao fenômeno e a compreendo. Na transmutação de 
consciência, eu sintonizo os íntimos motos vorticosos do meu psiquismo 
com os  motos  vorticosos  que  constituem a  essência  do  fenômeno,  nos 
reduzimos ambos (nós  dois, eu e o fenômeno, os elementos que devem 
tocar-se) à  ú ltima e mais simples expressão cinética. Assim reduzidas ao 
mesmo denominador, as duas expressões podem se comunicar; a minha 
consciência pode se sobrepor e coincidir com a consciência do fenômeno. 
Este método de investigação por sintonização fenomênica alcança também 
fenômenos distantes ou não mais reproduzíveis, portanto, não suscetíveis 
de  observação,  como  por  exemplo  as  origens  da  vida,  as  dimensões 
conceituais etc., fenômenos que não podem ser abordados senão com tais 
meios de investigação porque a ciência não os possui.

Nesses  estados,  eu  não  só  sou  consciente,  mas  sou  ativo  centro 
investigador  e  não  me  limito  à  percepção  das  noúres  ou  correntes  de 
pensamento que emanam de centros psíquicos de mim distintos, mas sinto 
diretamente a grande voz das coisas, vejo o princípio que as anima, percebo as 
correntes que elas emanam. É  natural que, transferindo-me eu em um plano de 
consciência mais avançado na evolução, tudo naquele nível se manifeste como

49



86 Le Noúri – Pietro Ubaldi

vibrazione  psichica,  perché  nelle  fasi  superiori  tutto  l’universo  diventa 
spirito. Tutto afferro perché, se nella coscienza normale mi addormento, in 
un’altra mi desto e questa è tanto più  alta e potente; in essa io acquisto una 
nuova ampiezza di visione e di giudizio mia propria, libera e autonoma. E 
anche  nella  percezione  e  captazione  delle  noúri  resto  cosciente,  vaglio, 
esercito un potere di giudizio e di scelta. Da ciò  si può  comprende a quale 
grado  di  consapevolezza  giunga  la  mia  medianità  e  come  io  domini 
perfettamente il fenomeno in tutta la sua estensione e resti padrone delle 
sue possibilità.

Si  affaccia  qui  la  questione  delicata  se  il  suo  prodotto  sia 
assolutamente  mio;  in  altri  termini  quale  sia  la  paternità  della  mia 
produzione così detta medianica. La questione è  sottile appunto perché  a 
questi livelli di coscienza non solo io acquisto quel particolare potere di 
visione nell’assoluto, non solo percepisco il pensiero di altri centri, ma a 
quel  livello  la  distinzione  individualista  umana,  propria  al  separatismo 
imperante  nei  più  bassi  piani  di  evoluzione,  si  annulla  nell’unificazione 
propria ai piani superiori. Ho detto che la legge di evoluzione è anche legge 
di  unificazione.  Salendo  in  superiori  dimensioni  concettuali  è  naturale 
allora che l’individualità  si riassorba nell’unità. Giungendo in quei piani io 
sento difatti spegnersi la distinzione tra l’io e il non io, mi sento disfare, 
fondere  e  risorgere  in  una  unità  più  alta  e  potente,  sento  attuarsi 
l’unificazione tra me e il  principio animatore dei fenomeni, tra me e le 
noúri non solo, ma anche tra me e i centri di pensiero che le emanano. 
Salendo  si  raggiunge  l’unificazione  col  principio  universale  in  cui 
l’individualità  si annienta; il mio essere è  allora talmente armonizzato nel 
funzionamento organico dell’universo da non sentirsene più  distinto e si 
unifica, si fonde e si perde nel grande incendio di luce della Divinità.

È difficile  per  me  ridurre  la  grandiosità  di  sensazioni  di  questo 
fenomeno nei  termini  del  vocabolario  medianico.  Tanto  più  difficile  in 
quanto debbo, per la verità, aggiungere che anche agli strati inferiori della 
mia coscienza,  quando il  lavoro era per loro adatto,  questo veniva loro 
affidato in collaborazione armonica per la legge del minimo mezzo. Alcuni 
nel  giudicarmi  hanno  cercato  l’evidenza  del  fenomeno  medianico 
nell’assenza in me di una adeguata preparazione culturale, hanno vista la 
prova  nel  contrasto  della  mia  cultura  largamente  inferiore  allo  scritto 
prodotto, fino al punto di ritenere che, quando questo contrasto manca, il 
fenomeno  possa  ritenersi sospetto.  E  si  scandalizzeranno  se  io 
apertamente  abolisco  nel  mio  caso  questa  presunzione  di  completa 
ignoranza, quale elemento probatorio, diminuisco questa distanza tra le 
capacità culturali del medium e il prodotto intellettuale. Ma ho parlato di 
sintonizzazione.  Allora  è  evidente  che  il  centro  ricevente,  per  potere 
entrare in risonanza, deve sapersi elevare fino a raggiungere uno stato di

50

51



As Noúres – Pietro Ubaldi 87

vibração  psíquica,  porque nas fases superiores todo o universo se torna 
espírito. Tudo apreendo porque, se na consciência normal me adormeço, 
em uma outra me desperto, e esta é tão mais alta e potente; nela eu adquiro 
uma nova amplitude de visão e de juízo minha própria, livre e autônoma. 
E  mesmo  na  percepção  e  captação  das  noúres  permaneço  consciente, 
avalio,  exerço  um  poder  de  julgamento  e  de  escolha.  Disso  se  pode 
compreender a qual grau de consciência alcança a minha mediunidade e 
como eu  domino perfeitamente  o  fenômeno em toda  a  sua  extensão  e 
permaneço mestre das suas possibilidades.

Se encara aqui a questão delicada se o seu produto é  absolutamente 
meu; em outros termos, qual é a paternidade da minha produção assim dita 
mediúnica?  A  questão  é  sutil  precisamente  porque,  nesses  níveis  de 
consciência,  não  apenas  eu  adquiro  aquele  poder  particular  de  visão  no 
absoluto,  não  só  percebo o pensamento de outros  centros,  mas,  naquele 
nível, a distinção individualista humana, própria do separatismo imperante 
nos  mais  baixos planos de evolução,  se  anula  na unificação  própria  dos 
planos superiores. Disse que a lei de evolução é  também lei de unificação. 
Subindo  em  superiores  dimensões  conceituais  é  natural,  então,  que  a 
individualidade se reabsorva na unidade. Chegando naqueles planos eu sinto 
de fato desligar-se a distinção entre o eu e o não-eu; me sinto desfazer, 
fundir e reascender em uma unidade mais alta e potente, sinto atuar-se a 
unificação entre mim e o princípio animador dos fenômenos, entre mim e as 
noúres não só , mas também entre mim e os centros de pensamento que as 
emanam. Subindo se alcança a unificação com o princípio universal no qual 
a  individualidade  se  aniquila;  o  meu  ser  é  então  tão  harmonizado  no 
funcionamento  orgânico  do  universo  que  não  se  sente  mais  distinto  se 
unifica, se funde e se perde no grande incêndio de luz da Divindade.

É  difícil  para  mim reduzir  a  grandiosidade  das  sensações  deste 
fenômeno  aos  termos  do  vocabulário  mediúnico.  Tanto  mais  difícil 
porquanto  devo,  pela  verdade,  acrescentar  que  mesmo  nos  estratos 
inferiores  da  minha  consciência,  quando  o  trabalho  era  para  eles 
adequado, este foi-lhes confiado em colaboração harmônica pela lei do 
mínimo  meio.  Alguns,  ao  julgarem-me,  buscaram  a  evidência  do 
fenômeno mediúnico na ausência em mim de uma adequada preparação 
cultural, vendo a prova no contraste da minha cultura largamente inferior 
ao escrito produzido, até ao ponto de acreditar que, quando este contraste 
falta, o fenômeno possa ser considerado suspeito. E se escandalizarão se 
eu  abertamente  abolir  no  meu  caso  esta  presunção  de  completa 
ignorância, como elemento probató rio, diminuindo esta distância entre as 
capacidades culturais do médium e o produto intelectual. Mas eu falei de 
sintonização. Então, é  evidente que o centro receptor, para poder entrar 
em  ressonância,  deve  saber-se  elevar  até  atingir  um  estado  de

50

51



88 Le Noúri – Pietro Ubaldi

affinità  qualitativa  col  centro  trasmittente,  che  può  essere  una  noúri, 
come l’anima del fenomeno che dice se stessa. E nei punti più pedestri,  
come la compilazione di un quadro, di un diagramma, l’esecuzione di un 
disegno, il controllo di un calcolo o di una formula, lo svolgimento dei 
concetti  più  semplici,  lo  stesso  ritocco  della  forma  e  via  dicendo,  è 
naturale,  è  equilibrato,  che  questo  lavoro  minore  di  contorno,  questi 
servizi secondari siano affidati alla psiche minore, per lasciare, evitando 
inutile  sperpero  di  energie,  il  lavoro  centrale  di  direzione  alla  psiche 
superiore, la quale si riserva la funzione più alta di gettare i piani della 
trattazione e illuminare l’essenza dei fenomeni. Tutto ciò risponde ad un 
principio logico di divisione di lavoro.

Sentiamo che cosa dice in proposito Allan Kardec nel suo Libro dei 
medium:  “Si  può  riconoscere  il  pensiero  suggerito,  inquantoché  non  è  
giammai  preconcetto;  esso  nasce  a  misura  che  si  scrive,  ed  è  sovente 
contrario  all’idea  preventiva  che  si  eravamo  formati  (verissimo);  può , 
inoltre  essere  superiore  alle  cognizioni  e  alle  capacità  del  medio…”. 
“Quest’ultimo, per trasmettere il pensiero deve capirlo e in un certo modo 
appropriarselo per tradurlo fedelmente, e tuttavia questo pensiero non è  il 
suo…”. “Chiunque, sia nello stato normale, sia nelle stato d’estasi, riceva, 
per mezzo del pensiero, comunicazioni estranee alle sue idee preconcette, 
può  essere collocato nella categoria dei medii ispirati. Questa è una varietà  
della  medianità  intuitiva,  con  questa  differenza,  che  l’intervento  d’un 
potenza occulta  vi  è  molto meno sensibile,  giacché  nell’ispirato diventa 
ancora  più  difficile  il  distinguere  il  pensiero  proprio  da  quello  che  è  
suggerito.  Quello  che  caratterizza  quest’ultimo  è  soprattutto  la 
spontaneità”. Leggo più  avanti nello stesso volume una comunicazione di 
uno  spirito  che  dice:  “Quando  noi  troviamo  in  un  medio  il  cervello 
provvisto di  cognizioni  acquisite  nella  sua vita  attuale,  ed il  suo spirito 
ricco  di  cognizioni  anteriori  latenti,  proprie  a  facilitare  le  nostre 
comunicazioni,  noi  se  ne  serviamo  di  preferenza,  perché  con  lui  il 
fenomeno della comunicazione è molto più  facile, che non con un medio la 
cui intelligenza fosse limitata e le cui cognizioni anteriori fossero rimaste 
insufficienti…”.  “I  nostri  pensieri  non  hanno  bisogno  della  veste  della 
parola… Il tale pensiero può  essere capito dai tali e dai tali secondo il loro 
avanzamento,  mentre  presso  tali  altri  questo  pensiero  non  risvegliando 
nessun ricordo, né  alcuna cognizione nel fondo del loro cuore o del loro 
cervello, non è  percepibile per essi…”. “Con un medio, la cui intelligenza 
attuale  od  anteriore  si  trova  sviluppata,  il  nostro  pensiero  si  comunica 
istantaneamente  da  spirito  a  spirito.  In  questo  caso  noi  troviamo  nel 
cervello  del  medio gli  elementi  adatti  a  vestire  il  nostro pensiero  colla 
parola corrispondente al medesimo. Ecco perché i dettami così ottenuti 
ritengono  un  suggello  di  forma  e  di  colori  personali  al  medio.

52



As Noúres – Pietro Ubaldi 89

afinidade qualitativa com o centro transmissor, que pode ser uma noúre, 
como a alma do fenômeno que fala por si. E nos pontos mais triviais, como 
a compilação de um quadro, de um diagrama, a execução de um desenho, 
o  controle  de  um cálculo  ou  de  uma  fórmula,  o  desenvolvimento  dos 
conceitos mais simples, o mesmo retoque da forma, e assim por diante, é  
natural, é  equilibrado, que este trabalho menor de contorno, estes serviços 
secundários, sejam confiados à  psique menor, para deixar, evitando inú til 
desperdício de energia, o trabalho central de direção à  psique superior, a 
qual  se  reserva  a  função  mais  alta  de  lançar  os  planos  da  discussão  e 
iluminar a essência dos fenômenos.  Tudo isso responde a um princípio 
lógico de divisão de trabalho.

Ouçamos o que diz em propósito Allan Kardec no seu Livro dos 
Médiuns: “Se pode reconhecer o pensamento sugerido, na medida em que 
não é  jamais preconcebido; ele nasce à  medida que se escreve e, muitas 
vezes,  é  contrário  à  ideia  preventiva  que  formamos (muito  verdadeiro); 
além  disso,  pode  ser  superior  aos  conhecimentos  e  às  capacidades  do 
médium...”. “Este ú ltimo, para transmitir o pensamento, deve entendê-lo e, 
de certo modo, apropriar-se dele para traduzi-lo fielmente, e todavia este 
pensamento não é  o seu...”. “Qualquer um, seja no estado normal, seja no 
estado  de  êxtase,  que  receba,  por  meio  do  pensamento,  comunicações 
estranhas às suas ideias preconcebidas, pode ser colocado na categoria de 
médiuns inspirados. Esta é  uma variedade da mediunidade intuitiva, com 
esta diferença de que a intervenção de uma potência oculta é muito menos 
sensível,  já  que no inspirado torna-se ainda mais difícil  de distinguir o 
próprio pensamento daquele que é  sugerido. O que caracteriza este ú ltimo 
é, sobretudo, a espontaneidade.” Li mais adiante, no mesmo volume, uma 
comunicação  de  um  espírito  que  diz:  “Quando  nós  encontramos  num 
médium o cérebro provido de conhecimentos adquiridos na sua vida atual, 
e o seu espírito rico de conhecimentos anteriores latentes, adequados para 
facilitar  as  nossas  comunicações,  nós  nos  servimos de preferência  dele, 
porque com ele o fenômeno da comunicação é  muito mais fácil, que não 
com  um  médium  cuja  inteligência  é  limitada  e  cujos  conhecimentos 
anteriores sejam insuficientes...”. “Os nossos pensamentos não precisam da 
veste da palavra… O tal pensamento pode ser entendido pelos tais e dos 
tais  segundo  o  seu  avanço,  enquanto  em  outros  este  pensamento,  não 
despertando  nenhuma  memória,  nem  qualquer  conhecimento  nas 
profundezas  do  seu  coração  ou  do  seu  cérebro,  não  é  perceptível  para 
eles…”.  “Com  um  médium,  cuja  inteligência  atual  ou  anterior  se 
encontra  desenvolvida,  o  nosso  pensamento  se  comunica 
instantaneamente de espírito para espírito. Neste caso, nós encontramos 
no  cérebro  do  médium  os  elementos  adequados  para  revestir  o  nosso 
pensamento com a palavra correspondente ao mesmo. Eis porque os ditames 
assim obtidos retêm um cunho de forma e de cor pessoais ao médium.

52



90 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Quantunque ciò che voliamo dire non provenga in alcun modo da lui, egli 
influisce sempre sulla  forma,  tanto per  le  qualità  che per  le  proprietà 
inerenti al suo individuo…”. “Quando siamo obbligati a servirci di medi 
poco avanzati, il nostro lavoro diventa assai più lungo, assai più penoso, 
perché siamo obbligati ad avere ricorso a forme incomplete, il che è per 
noi  una complicazione”.  “Ci troviamo dunque felici  quando possiamo 
trovare  medii  ben  adatti,  ben  provvisti,  muniti  di  materiali  pronti  ad 
essere adoperati… È per queste ragioni che ci siamo diretti di preferenza 
alle classi illuminate ed istruite… e lasciamo agli spiriti giocolieri e poco 
avanzati  l’esercizio  delle  comunicazioni  tangibili,  dei  colpi  e  degli 
apporti…”.  Una  importante  “Osservazione”  chiude  nel  citato  volume, 
questa comunicazione: “Ne deriva il principio che lo spirito attinge non 
le  sue  idee,  ma  i  materiali  necessari  per  esprimerle,  nel  cervello  del 
medio,  e  che  più  questo  cervello  è  ricco  in  materiali,  più  la 
comunicazione  diventa  facile…”.  “Si  capisce  che  gli  spiriti  devono 
preferire gli strumenti più facili o, come essi dicono, i medii ben muniti, 
dal loro punto di vista”.

Nel mio caso dunque la cultura non solo non deve essere esclusa ma 
è un istrumento prezioso messo in potere del centro trasmittente, come può  
essere  anche  la  elevatezza  nei  sentimenti  e  l’affinità  morale  che  è 
condizione di unificazione. Questa mia medianità è dunque un caso di vera 
collaborazione  cosciente  e  attiva;  non  è  assurdo  quindi  che  vi  siano 
chiamate a cooperare e a dare tutto il loro rendimento di migliori risorse 
che la mia personalità  può  offrire. Certo è  difficile precisare la distinzione 
tra il mio e il non mio, come non sento più  quella che tra l’io e il non io. Se 
io sono il  muratore, avrò  offerto qualche mattone, mi sarà  stata affidata 
anche la costruzione di qualche parete e il lavoro di meccanica culturale 
che riempie gli interstizi, ma io non potrò  mai uguagliarmi all’architetto 
che  ha  concepito  il  piano  dell’opera,  ha  tracciate  le  linee,  ha  sempre 
sorvegliato e arginato entro i limiti da lui voluti il mio lavoro minore. Tutto 
è  questione di  gradi  e  di  misura.  Io ho avuto un solo scopo:  quello di 
completare l’opera e vi ho messo nella massima tensione tutto me stesso. 
Era in questa identità  di meta che avveniva l’unificazione tra me e il centro 
superiore; e quel me stesso che tutto ho messo nell’opera mia è  portato da 
questa  attrazione  dall’Alto  a  un  grado  di  sublimazione  che  in  cui  non 
ritrovo  più  il  mio  piccolo  io  normale.  Insomma,  quella  concezione  è  
passata, nuova Pentecoste, attraverso il mio spirito come un incendio, e 
tutte  queste  parole  dimostrano  quanto,  nonostante  il  mio  desiderio  di 
distinguere, mi riesca difficile in quell’incendio di ritrovare me stesso.

Durante lo svolgimento del testo io oscillavo tra la mia coscienza 
umana  e  l’altra  superiore  che  pur  sentivo  mia  in  quei

53

54



As Noúres – Pietro Ubaldi 91

Embora  o  que  queremos  dizer  não  provenha  de  algum modo dele,  ele 
influencia sempre a forma, tanto pelas qualidades como pelas propriedades 
inerentes à  sua individualidade…”. “Quando somos obrigados a servir-nos 
de médiuns pouco avançados, o nosso trabalho se torna assaz mais longo, 
assaz  mais  penoso,  porque  somos  obrigados  a  recorrer  a  formas 
incompletas,  o  que  é  para  nós  uma  complicação”.  “Nos  encontramos, 
portanto,  felizes  quando  podemos  encontrar  médiuns  bem  aptos,  bem 
providos,  munidos  de  materiais  prontos  a  serem usados… É  por  estas 
razões  que  nos  dirigimos  de  preferência  às  classes  iluminadas  e 
instruídas…  e  deixamos  aos  espíritos  jocosos  e  pouco  avançados  o 
exercício  das  comunicações  tangíveis,  dos  golpes  e  dos  transportes…”. 
Uma  importante  “Observação”  encerra  no  citado  volume,  esta 
comunicação:  “Disso deriva o princípio que o espírito  tira  não  as  suas 
ideias,  mas  os  materiais  necessários  para  expressá-las,  no  cérebro  do 
médium, e que quanto mais rico for esse cérebro em materiais,  mais a 
comunicação se torna fácil…”. “Se entende que os espíritos devem preferir 
os  instrumentos  mais  fáceis  ou,  como  eles  dizem,  os  médiuns  bem 
munidos, de seu ponto de vista”.

No meu caso, portanto, a cultura não só  não deve ser excluída, mas é  
um instrumento precioso colocado em poder do centro transmissor, como 
pode ser também a elevação  nos sentimentos e a afinidade moral,  que é  
condição de unificação. Esta minha mediunidade é,  portanto, um caso de 
verdadeira colaboração consciente e ativa; não é absurdo, portanto, que sejam 
chamados a cooperar e a dar todo o seu rendimento de melhores recursos que 
a minha personalidade pode oferecer. Certo que é difícil precisar a distinção 
entre o meu e o não meu, assim como não sinto mais aquela entre o eu e o não 
eu.  Se  eu  sou  o  pedreiro,  terei  ofertado  alguns  tijolos,  posso  ter  sido 
encarregado da construção de algumas paredes e do trabalho de mecânica 
cultural que preenche os interstícios, mas eu não poderei jamais igualar-me ao 
arquiteto  que  concebeu  o  plano  da  obra,  traçou  as  linhas,  sempre 
supervisionou e conteve dentro dos limites por ele desejado o meu pequeno 
trabalho. Tudo é uma questão de graus e de medida. Eu tinha um só  escopo: 
aquele de completar a obra, e nela coloquei na máxima tensão todo o meu ser. 
Foi nesta identidade de meta que ocorreu a unificação entre mim e o centro 
superior; e o eu no qual coloquei tudo na minha obra é  levado, por essa 
atração do Alto, a um grau de sublimação onde não encontro mais o meu 
pequeno eu normal. Em suma, aquela concepção passou, novo Pentecostes, 
atravessou  o  meu  espírito  como  um  incêndio,  e  todas  estas  palavras 
demonstram como, não obstante o meu desejo de distinguir, torna-me difícil 
naquele incêndio de reencontrar a mim mesmo.

Durante  o  desenvolvimento  do  texto  eu  oscilava  entre  a  minha 
consciência humana e a outra superior que também sentia minha naqueles

53

54



92 Le Noúri – Pietro Ubaldi

momenti  e  ciò  secondo  che  i  bisogni  della  compilazione  imponevano; 
atterravo e  prendevo io  volo  secondo le  necessità,  poiché  lo  scopo era 
produrre e non distinguere. Ricordo benissimo come, ingolfatomi come era 
mia  abitudine,  senza  sapere,  nella  stretta  di  soluzioni  difficili  e  senza 
uscita visibile, l’ispirazione mi prendesse allora per mano e mi guidasse 
essa sola nel vuoto ove io sentivo smarrirmi. Una guida superiore, anche 
se inavvertita e latente,  doveva esser sempre presente,  perché era mia 
abitudine di gettarmi senza preparazione, a capofitto negli argomenti più 
difficili,  ignorando  dove  sarei  giunto  e  ciò  nonostante  a  buon  porto 
giungevo sempre guidato da un senso misterioso del vero. Tutte le teorie 
e  sviluppi  concettuali  da  me  seguiti  non  furono  affatto  meditati;  non 
furono da me compresso in pieno che dopo scritti; io non conosco una 
questione che a trattazione compiuta, perché durante il suo svolgimento, 
nella mia mente è un continuo proiettarsi  di  luci,  una moltiplicarsi  di 
prospettive  inattese,  una  sorprendente  pullulare  di  imprevisti.  Ciò 
avviene quasi sempre, in modo che io non so se detto o ascolto, se scrivo 
o leggo. So solo che da me esce questo filo di pensiero continuo. Senza 
dubbio un controllo e un consenso superiori vi è in ogni parola, perché 
una dolorosa dissonanza ferirebbe subito la mia ipersensibilità appena io 
uscissi dalla linea di armonizzazione. L’esecuzione inferiore mi è affidata 
e io vado tranquillo finché bastano i mezzi della coscienza umana; ma 
spesso  ad  una  svolta  inattesa,  ad  un  passaggio  difficile,  mi  trovo 
impaurito come un bambino sperduto e allora mi riattacco alla guida. 
Così  ricordo  che  nello  svolgimento  della  teoria  dell’evoluzione  delle 
dimensioni ero giunto al punto di essermi smarrito, non avevo retto alla 
tensione  e  si  era  spezzato  il  filo  del  mio  pensiero;  la  visione  si  era 
cancellata ai miei occhi; ero perduto, avevo smarrito il senso della verità. 
La  coscienza  comune  non  mi  sapeva  dir  nulla,  era  cieca.  Allora, 
passeggiando nell’alta notte estiva in un terrazzo sotto le stelle, pregando 
e invocando, vidi tutta la teoria in un lampo, uno splendore di concetti 
sullo sfondo scintillante del firmamento. Fu un attimo, perché la visione 
concettuale è veramente al di sopra della dimensione tempo.

L’intervento  dunque del  fatto  supernormale  è  evidente.  Solamente 
bisogna  comprendere  la  complessa  struttura  di  questo  intervento  e 
rifuggire  dal  semplicismo  che  tutto  riduce  all’azione  di  uno  spirito  sui 
centri  psichici  passivi  del  medium.  Ciò  giustifica  la  qualificazione 
medianica data allo scritto fin da principio. Come la comprensione della 
trasmissione  radiofonica,  pur  così  semplice  al  confronto,  presume  la 
conoscenza dell’elettrotecnica, così per comprendere questo mio fenomeno 
bisogna avere assimilata tutta l’opera da me prodotta, quale interpretazione 
della  fenomenologia  universale,  per  poter  piazzare  anche  questo  caso

55



As Noúres – Pietro Ubaldi 93

momentos, e isso segundo as necessidades que a compilação impunham; 
eu aterrissava e  alçava voo segundo as necessidades,  pois  o escopo era 
produzir e não distinguir. Recordo muito bem como, tendo me enredado, 
como era meu hábito, sem saber, nas garras de soluções difíceis e sem 
saída visível, a inspiração então me pegava pela mão e me guiava sozinho 
para o vazio onde eu me sentia perdido. Um guia superior, mesmo que 
despercebido e latente, devia estar sempre presente, porque era meu hábito 
lançar-me sem preparação, de cabeça, nos tópicos mais difíceis, ignorando 
onde eu iria  chegar,  e  isso não  obstante a  bom ponto chegava sempre, 
guiado  por  um  senso  misterioso  da  verdade.  Todas  as  teorias  e 
desenvolvimentos  conceituais  por  mim  seguidas  não  foram  de  fato 
meditados; não foram por mim compreendidos plenamente senão depois 
de  escritos;  eu  não  conheço uma questão  senão  depois  de  concluída  a 
discussão, porque durante o seu desenvolvimento, na minha mente há  um 
contínuo  projetar-se  de  luzes,  uma  multiplicação  de  perspectivas 
inesperadas, um surpreendente pulular de imprevistos. Isso acontece quase 
sempre, de modo que eu não sei se dito ou escuto, se escrevo ou leio. Só  
sei  que de mim flui esse fio de pensamento contínuo. Sem dúvida,  um 
controle e um consenso superiores existe em cada palavra, porque uma 
dolorosa dissonância feriria súbito a minha hipersensibilidade assim que eu 
saísse da linha de harmonização. A execução inferior me é  confiada, e eu 
prossigo tranquilo enquanto bastam os meios da consciência humana; mas 
muitas  vezes,  em uma curva inesperada,  em uma passagem difícil,  me 
encontro  assustado  como  uma  criança  perdida,  e  então  me  agarro 
novamente ao guia. Assim, recordo que no desenvolvimento da teoria da 
evolução das dimensões, cheguei ao ponto de me perder; não fui capaz de 
suportar  a  tensão,  e  se  rompeu  o  fio  do  meu  pensamento;  a  visão  se 
cancelou aos meus olhos; estava perdido, havia perdido o senso da verdade. 
A  consciência  comum  não  me  sabia  dizer  nada,  era  cega.  Então, 
caminhando na alta noite de verão em um terraço sob as estrelas, rezando e 
invocando, vi toda a teoria num lampejo, um esplendor de conceitos sob o 
fundo cintilante do firmamento. Foi um átimo, porque a visão conceitual 
está verdadeiramente além da dimensão tempo.

A intervenção, portanto, do fato supranormal é  evidente. Somente 
precisa  compreender  a  complexa  estrutura  desta  intervenção  e  evita  o 
simplismo que tudo reduz à ação de um espírito sobre os centros psíquicos 
passivos do médium. Isso justifica a qualificação mediúnica dada ao escrito 
desde  o  princípio.  Como  a  compreensão  da  transmissão  radiofônica, 
embora  tão  simples  em  comparação,  presume  o  conhecimento  da 
eletrotécnica,  assim  para  compreender  este  meu  fenômeno,  precisa  ter 
assimilada  toda  a  obra  por  mim  produzida,  como  interpretação  da 
fenomenologia  universal,  para  poder  situar  também  este  caso

55



94 Le Noúri – Pietro Ubaldi

armonicamente in seno al funzionamento organico del tutto. Dietro queste 
mie parole,  a loro spiegazione e base,  io pongo quel  quadro totalitario, 
quando parlo di  due mie coscienze e della  mia oscillazione tra  di  esse 
lungo  la  dimensione  dell’evoluzione,  io  mi  riferisco  alla  teoria 
dell’evoluzione  delle  dimensioni  concettuali  e  alla  fase  umana 
dell’evoluzione  spirituale.  È  razionale  e  scientifico,  scientifico anche nel 
senso  della  vecchia  scuola  materialista,  parlare  di  livelli  e  piani  di 
coscienza. Essi non sono che i  gradini successivi,  le fasi dell’evoluzione 
affermata da Darwin nel  campo dove continuazione vi  può  (e  vi  deve) 
essere,  cioè  nel  campo psichico.  Tutto ciò  corrisponde ai  concetti  delle 
religioni  e  ivi  si  ritrova  tradotto  in  diverse  parole  che  esprimono 
sostanzialmente lo stesso, come gerarchie angeliche o varî cieli o sfere 
celesti.  È questa unità  fondamentale a  cui,  nel  profondo dove tutto si 
unifica, resto aderente, che mi permette spesso di cambiare forma e stile, 
passando equivalentemente dalla scienza alla fede e viceversa, riducendo 
così i grandi nemici a questione di parole e non di sostanza.

Il  fenomeno  ha  dunque  due  lati  e  risulta  appunto  della  loro 
congiunzione:  il  lato  umano,  in  cui  è  la  mia  preparazione  culturale,  le 
qualità  del mio temperamento, il  mio grado di evoluzione e questa mia 
capacità  di trasferimento in un superiore piano di coscienza. Vi è  all’altro 
estremo il  lato superumano che discende,  si  adatta  a  me e nello stesso 
tempo  mi  adatta  a  sé  guidandomi  e  aspirandomi  verso  l’alto.  Vi  sono 
dunque non solo due centri: uno radiante, trasmittente e uno registratore 
ricevente,  ma  vi  sono  anche  due  attività  perché  essi  sono  ambedue 
laboriosamente  tesi  l’uno  verso  l’altro  per  raggiungere  l’unificazione. 
Perché  è  l’identificazione la fase della comunione perfetta. Solo attraverso 
la tensione di questo lavoro di reciproco avvicinamento si può  stabilire la 
comunicazione; io quindi da parte mia come centro registratore ricevente 
metto  tutto  il  mio sforzo e  sento  tutta  la  mia  fatica  per  raggiungere  e 
mantenermi all’altezza evolutiva della trasmittente.  La stazione ricevente 
non  è  dunque  necessariamente  passiva  come  in  un  apparecchio 
radiofonico, ma è  coscientemente attiva, sa, scruta, sceglie, si lancia con 
tutte le sue forze per giungere alla captazione dei noúri, e moltiplica le sue 
energie, si dona tutta, si annienta di fronte alla creazione nascitura. È  in 
questo senso che nella mia opera vi è  tutto me stesso, tutta la mia fede, la 
mia  passione,  la  mia  povera  cultura;  vi  è  il  mio  piccolo  me  stesso 
moltiplicato  per  l’infinito  che,  con  questa  sua  aspirazione  che  mi  ha 
trascinato  in  alto,  ha  fecondato  il  mio  sforzo  centuplicandone  il 
rendimento.  Vi  è  il  mio  piccolo  me  stesso  perché  quella  concezione, 
benché tanto lontana, è pur sulla linea della mia evoluzione, e io l’ho sentita 
e palpitata tutta come il sogno oggi irraggiungibile di una perfezione ai cui 
piedi mi abbatto perché non sono maturo e manco di forze.

56



As Noúres – Pietro Ubaldi 95

harmonicamente  no  seio  do  funcionamento  orgânico  do  todo.  Por  trás 
destas minhas palavras, como sua explicação e base, eu exponho aquele 
quadro totalitário, quando falo das minhas duas consciências e da minha 
oscilação  entre elas  ao longo da dimensão  da evolução,  eu me refiro à 
teoria da evolução das dimensões conceituais e à  fase humana da evolução 
espiritual. É  racional e científico, científico até  no senso da velha escola 
materialista, falar de níveis e planos de consciência. Eles não são senão os 
passos sucessivos, as fases da evolução afirmadas por Darwin no campo 
onde pode haver continuação (e deve), i. é., no campo psíquico. Tudo isso 
corresponde aos conceitos das religiões e se reencontra aí traduzido em 
diversas  palavras  que  exprimem  substancialmente  o  mesmo,  como 
hierarquias angélicas  ou vários  céus  ou esferas celestes.  É  esta  unidade 
fundamental  à  qual,  na  profundeza  onde  tudo  se  unifica,  permaneço 
aderente, que me permite muitas vezes mudar de forma e estilo, passando 
equivalentemente da ciência à  fé  e vice-versa, reduzindo assim os grandes 
inimigos a questão de palavras e não de substância.

O fenômeno tem, portanto, dois lados e resulta justamente da sua 
conjunção: o lado humano, no qual está  a minha preparação cultural, as 
qualidades do meu temperamento, o meu grau de evolução e esta minha 
capacidade de transferência para um superior plano de consciência. Há  no 
outro extremo o lado super-humano que desce,  se  adapta a  mim e,  ao 
mesmo tempo, me adapta a si mesmo, guiando-me e aspirando-me para o 
alto.  Há,  portanto,  não  só  dois  centros:  um radiante,  transmissor  e  um 
registrador,  receptor,  mas  há  também  duas  atividades,  porque  eles  são 
ambos laboriosamente estendidos um em direção ao outro para alcançar a 
unificação. Pois é  a identificação a fase da comunhão perfeita. Só  através 
da tensão deste trabalho de recíproca aproximação se pode estabelecer a 
comunicação;  eu,  portanto,  da  minha  parte,  como  centro  registrador, 
receptor,  exerço  todo o  meu esforço  e  sinto  toda  a  minha  fadiga  para 
alcançar  e  manter-me  a  altura  evolutiva  do  transmissor.  A  estação 
receptora, portanto, não é necessariamente passiva, como em um aparelho 
radiofônico, mas é conscientemente ativa, sabe, perscruta, escolhe, se lança 
com todas as suas forças para conseguir a captação das noúres, e multiplica 
as suas energias, se doa toda, se aniquila diante da criação nascitura. É  
neste sentido que na minha obra há tudo de mim, toda a minha fé, a minha 
paixão, a minha pobre cultura; há  o meu pequeno eu mesmo multiplicado 
pelo infinito que, com esta sua aspiração que me arrebatou para o alto, 
fecundou  o  meu  esforço,  centuplicando-lhe  o  rendimento.  Há  o  meu 
pequeno eu mesmo porque aquela concepção, embora tão distante, está, no 
entanto, na linha da minha evolução, e eu a senti e palpitada toda como o 
sonho hoje inatingível de uma perfeição a cujos pés me abato porque não 
amadureci e careço de forças.

56



96 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Questi noú ri superiori sono nel mio avvenire e mi attraggono. Esse 
sono, all’altro estremo, il secondo termine della comunicazione. Dobbiamo 
intenderci sin d’ora sul concetto di noúri che è  molto vasto e complesso e 
che approfondiremo nello studio della tecnica del fenomeno. Esse non sono 
solamente  correnti  psichiche,  una  specie  di  pensiero  radiante,  appena 
vestito  dell’onda  dinamica  più  degradata  ed  evoluta  quale  unico  suo 
supporto sensorio, ma esse sono correnti coscienti che conservano, come le 
inferiori forme dinamiche, le qualità  tipiche e in questo caso coscienti, del 
centro genetico. Queste correnti non sono che l’espansione di quel centro, 
conservano la sua consapevolezza e la sua conoscenza. Concetti abissali 
perché non sappiamo immaginare delle onde contenenti tali qualità. Ma v’è 
di più . Dal lato trasmettente non dobbiamo vedere solo questi centri super-
evoluti più  o meno individuabile come personalità  nel senso umano, ma 
dobbiamo vedere, come ho già  accennato, anche l’anima dei fenomeni che 
esprime se stessa, cioè lo psichismo che è in tutti i fenomeni, il principio e 
concetto  animatore  che  ne  segna  e  regge  il  trasformismo  continuo, 
l’eterno divenire. Anche qui bisogna aver compreso lo spirito dei miei 
scritti. Anche una pietra è viva e vi è in essa uno psichismo animatore 
dato  dal  concetto  divino  che  in  ogni  istante  in  essa  si  realizza 
esteriorizzandosi.  Anche  una  pietra  quindi,  anche  il  più  semplice 
fenomeno chimico e fisico emana noúri ed è percepibile come noúri nel 
mio più alto livello di coscienza. In questo piano tutto l’universo diventa 
noúri; da questo mio nuovo stadio psichico e dimensione concettuale che 
sente nella profondità l’essenza oltre la forma delle cose, io percepisco 
effettivamente l’universo nella sua superiore dimensione psichica, che è 
sua  nella  scala  delle  fasi  evolutive.  Basta  questo  mio  mutamento  di 
coscienza  per  mutare  e  spostare  tutta  la  gamma  delle  mie  risonanze 
interiori,  per  farmi  percepire  l’universo  quale  è  nella  fase  superiore. 
L’evoluzione  che  passa  dal  piano  fisico  al  dinamico,  allo  psichico, 
trasforma  tutto  l’universo  in  uno  psichismo  e  psichismo  esso  tutto 
diventa, come sua reale nuova forma di essere, appena in quella nuova 
dimensione io abbia saputo coscientemente affacciarmi. Ecco che cosa 
significa dire: allora tutto l’universo diventa noúri. Allora realmente tutto 
ciò che esiste emana pensiero e tale io sento l’universo in questi stati  
medianici, come un possente organismo concettuale; la vera grande noúri 
che io afferro e registro è l’emanazione armonica e organica del pensiero 
infinito di Dio.

Allora  cade  naturalmente  il  velo  dei  misteri  e  tutto  esprime  la 
sostanza del suo essere. in una spontanea rivelazione. In questi miei super-
elevamenti di dimensione di coscienza, io ho la visione, in fondo ad un 
abisso infinito, di questo centro concettuale. Le dimensioni gigantesche del 
fenomeno, la grandiosità  schiacciante del secondo termine comunicante,

57

58



As Noúres – Pietro Ubaldi 97

Estas noú res superiores estão em meu futuro e me atraem. Elas são, 
no outro extremo, o segundo termo da comunicação. Devemos concordar 
agora com o conceito de noú res, que é  muito vasto e complexo e que 
aprofundaremos no estudo da técnica do fenômeno. Elas não são somente 
correntes psíquicas, uma espécie de pensamento radiante, apenas vestido 
da  onda dinâmica  mais  degradada e  evoluída  como seu único  suporte 
sensó rio,  mas  elas  são  correntes  conscientes  que  conservam,  como as 
inferiores  formas  dinâmicas,  as  qualidades  típicas,  e  neste  caso 
conscientes, do centro genético. Estas correntes não são senão a expansão 
daquele  centro;  conservam  a  sua  consciência  e  o  seu  conhecimento. 
Conceitos  abismais  porque não  sabemos imaginar  ondas contendo tais 
qualidades. Mas há  mais. Do lado transmissor não devemos ver só  estes 
centros  superevoluídos  mais  ou  menos  identificáveis  como 
personalidades no senso humano, mas devemos ver, como já  mencionei, 
também  a  alma  dos  fenômenos  que  exprime  a  si  mesma,  i.  é.,  o 
psiquismo  que  está  em  todos  os  fenômenos,  o  princípio  e  conceito 
animador que marca e rege o seu transformismo contínuo, o eterno devir. 
Também aqui precisa ter compreendido o espírito dos meus escritos. Até 
mesmo uma pedra é  viva, e tem nela um psiquismo animador dado pelo 
conceito  divino  que  a  cada  instante  nela  se  realiza  externalizando-se. 
Mesmo uma pedra, portanto, mesmo o mais simples fenômeno químico e 
físico, emana noú res e é  perceptível como noú res no meu mais alto nível 
de consciência. Neste plano, todo o universo se torna noú res; deste meu 
novo estágio psíquico e dimensão conceitual que sente na profundidade a 
essência além da forma das coisas, eu percebo efetivamente o universo na 
sua superior dimensão psíquica, que é a sua na escala das fases evolutivas. 
Basta esta minha mudança de consciência para mudar e deslocar toda a 
gama  das  minhas  ressonâncias  interiores,  para  me  fazer  perceber  o 
universo como ele é  na fase superior.  A evolução  que passa do plano 
físico  ao  dinâmico,  ao  psíquico,  transforma  todo  o  universo  em  um 
psiquismo, e em psiquismo ele tudo se torna, como sua real nova forma 
de  ser,  assim  que  àquela  nova  dimensão  eu  saiba  conscientemente 
apresentar-me.  Eis  que coisa  significa  dizer:  então  todo o  universo  se 
torna noú res. Então, realmente, tudo o que existe emana pensamento, e 
como  tal  eu  sinto  o  universo  nestes  estados  mediúnicos,  como  um 
poderoso  organismo  conceitual;  a  verdadeira  grande  noú re  que  eu 
apreendo e registro é  a emanação harmônica e orgânica do pensamento 
infinito de Deus.

Então,  cai  naturalmente  o  véu  dos  mistérios  e  tudo  exprime  a 
substância  do  seu  ser,  em  uma  espontânea  revelação.  Nestas  minhas 
superelevações de dimensão de consciência, eu tenho a visão, no fundo de 
um abismo infinito, deste centro conceitual. As dimensões gigantescas do 
fenômeno, a grandiosidade avassaladora do segundo termo comunicante,

57

58



98 Le Noúri – Pietro Ubaldi

darebbero un senso di  vertigine a chi  questi  stati  non avesse come me 
raggiunti per lunghi e lenti allenamenti e per una maturazione biologica chi 
sa  quante  volte  millenaria.  È  qui  necessario  un  equilibrio  mentale  non 
comune perché  messo a dura prova e l’obiettività  e la dettagliata sicurezza 
con cui io analizzo me stesso dimostrano quanto siamo lontani dalla tabe 
nevrotica così spesso invocata dalla scienza a spiegazione di simili fatti.

Vengo così a balzare in un mondo meraviglioso. Posseggo allora una 
nuova vista, tutto un fascio di nuovi sensi, senza organi fisici un potere di 
percezione  animica  diretta,  supersensoria.  Così  si  spiega  la  necessità  di 
quella specie di trans che della loro presenza attiva mi libera perché essi non 
mi richiamino a quella realtà  sensoria esteriore che non sa dirmi che la 
forma. Io devo compiere per prima cosa il lavoro di liberarmi da questa 
ingombrante  psiche  razionale  di  superficie  che  per  gli  altri  è  così 
fondamentale. Allora non vedo più  il fenomeno nel suo aspetto esteriore, ma 
sento il principio che lo muove, non vedo, per esempio il seme nei suoi 
caratteri morfologici, ma lo vedo nell’intima struttura del suo essere, come 
volontà  di sviluppo, come prescienza dell’ambiente (istinto) e della mèta da 
raggiungere, vedo, più  profondo il ritmo delle infinite forme del passato e la 
volontà  di evolverle e più  lontano sento il gran principio della vita che in 
quel tipo palpita e si esprime. Quando nel silenzio della notte ho compiuto 
il processo di assopimento della mia psiche sensoria, nell’armonia e nei 
toni minori delle luci, sullo sfondo della penombra, nel ritmo sommesso 
delle orchestrazioni sinfoniche, le cose perdono il loro profilo concreto, il 
mondo  diventa  irreale,  risorge  cioè  in  una  realtà  diversa  e  io  sento 
l’equivalente psichico e spirituale delle forme. Vi è una rispondenza tra i 
vari piani di evoluzione, perché l’essenza delle cose che si distilla nei piani 
più alti,  si  proietta come un’ombra nei piani più bassi.  E ciò è logico, 
perché ogni unità è connessa alla superiore della linea dell’evoluzione.

Ora,  la  mia  ascensione  di  dimensioni  concettuali  mi  permette  di 
risalire  dalla  proiezione  concreta  alla  sostanza  spirituale.  È  per  questa 
rispondenza  tra  i  diversi  piani  che  si  può  parlare  in  parabole,  che  il 
simbolismo  ha  potuto  esprimere  i  principî  astratti,  le  realtà  più  
difficilmente immaginabili per gli incolti, rendendole nella loro ombra più  
densa o proiezione concreta che pur li contiene sebbene in un velo. Si è 
riusciti  così  a  dare  espressione,  sensorialmente  accessibile,  alla  realtà  
astratta  del  superconcepibile,  portandola  nel  nostro  mondo  con 
l’inguainarla  in  un  guscio  che  la  rende  tangibile.  Io  demolisco  questa 
riduzione, risalendo la corrente in direzione opposta: opera la cui funzione 
è  di  abbattere  i  veli  e  superare  i  simboli  per  riportare  alla  luce  della 
comprensione quella verità  che in essi, per le esigenze della psiche umana 
involuta,  si  è  dovuta  nascondere.  Così  abbiamo  visto  il  contenuto 
scientifico del concetto della Trinità.

60

59



As Noúres – Pietro Ubaldi 99

dariam um senso de vertigem a quem estes estados não tivesse, como eu, 
alcançado por longos e lentos treinos e por uma maturação biológica quem 
sabe quantas vezes milenárias. É aqui necessário um equilíbrio mental não 
comum, porque posto à dura prova e a objetividade e a detalhada certeza com 
que  eu  me  analiso  demonstram  o  quão  distantes  estamos  das  tabelas 
neuróticas tantas vezes invocadas pela ciência para explicação de tais fatos.

Venho assim a saltar em um mundo maravilhoso. Possuo, então, uma 
nova vista, todo um feixe de novos sentidos, sem órgãos físicos, um poder de 
percepção  anímica  direta,  supersensória.  Assim  se  explica  a  necessidade 
daquela espécie de transe que da sua presença ativa me liberta, para que eles 
não me remetam àquela realidade sensória exterior que não sabe me dizer-me 
senão a forma. Eu devo cumprir primeiro o trabalho de libertar-me desta 
incômoda psique racional de superfície, que para os outros é tão fundamental. 
Então,  não  vejo  mais  o  fenômeno  no  seu  aspecto  exterior,  mas  sinto  o 
princípio que o move, não vejo, por exemplo, a semente nos seus caracteres 
morfológicos, mas a vejo na íntima estrutura de seu ser, como vontade de 
desenvolvimento,  como  presciência  do  ambiente  (instinto)  e  da  meta  a 
alcançar, vejo, mais profundamente, o ritmo das infinitas formas do passado e 
a vontade de desenvolvê-las, e mais distante sinto o grande princípio da vida 
que naquele tipo palpita e se exprime. Quando, no silêncio da noite, concluo o 
processo de adormecimento da minha psique sensória, na harmonia e nos tons 
menores  das  luzes,  sob  o  fundo  da  penumbra,  no  ritmo  suave  das 
orquestrações sinfônicas, as coisas perdem o seu perfil concreto, o mundo se 
torna irreal, i. é., ressurge em uma realidade diversa, e eu sinto o equivalente 
psíquico e espiritual  das formas.  Há  uma correspondência entre os vários 
planos de evolução, porque a essência das coisas que se destila nos planos 
mais altos, se projeta como uma sombra nos planos mais baixos. E isso é 
lógico, porque cada unidade está conectada à superior da linha da evolução.

Agora,  minha  ascensão  de  dimensões  conceituais  me  permite 
ascender  da  projeção  concreta  à  substância  espiritual.  É  por  esta 
correspondência entre os diversos planos que se pode falar em parábolas, 
que o simbolismo pode exprimir os princípios abstratos, as realidades mais 
dificilmente  imagináveis  pelos  incultos,  apresentando-as  em sua sombra 
mais densa ou projeção concreta que, no entanto, as contém, ainda que 
veladas.  Foi  possível  assim  dar  expressão,  sensorialmente  acessível,  à  
realidade abstrata do superconcebível, trazendo-a ao nosso mundo com o 
revesti-la de uma concha que a torna tangível. Eu destruo esta redução, 
nadando contra a corrente na direção oposta: obra cuja função é  de rasgar 
os véus e superar os símbolos para trazer de volta à  luz da compreensão 
aquela verdade que, neles, pelas exigências da psique humana involuída, 
teve que se esconder. Assim, vimos o conteúdo científico do conceito da 
Trindade.

60

59



100 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Nel mondo dei fenomeni storico-sociali vedo dietro gli avvenimenti 
la sottile trama in cui si intreccia la causalità  proiettata verso l’effetto, vedo 
il progredire di un concetto verso la mèta, vedo il filo che regge come una 
collana la serie degli episodi e lo sviluppo logico che guida l’andamento del 
fenomeno storico. Nel mondo della materia inorganica sento il turbinare 
interiore degli  atomi, le loro attrazioni e repulsioni,  i  loro amplessi per 
affinità,  il  dinamismo  delle  loro  correnti  elettriche,  il  combinarsi  e  lo 
stringersi dei loro moti planetari in fusioni che danno i diversi tipi delle 
individuazioni chimiche. Io non acquisisco conoscenza dei fenomeni per 
acquisizioni culturali particolari e molteplici col metodo comune che ripete 
il sapere degli altri, ma posseggo un senso unico di orientamento che mi 
apre la via alla comprensione di tutti i fenomeni. Io non comprendo come 
la scienza possa immaginare che accuratamente contando per esempio il 
numero delle foglie, osservandole e descrivendole, si possa giungere alla 
comprensione  del  principio  della  vita  delle  piante;  io  sento  l’assoluta 
impotenza  sintetica  del  metodo  dell’osservazione.  Ma  ogni  fenomeno, 
senza moltiplicazione dei casi, porta scritta in sé  tutta la sua legge e basta 
ascoltarla.  Il metodo sperimentale mi dà l’impressione della cecità che 
deve ricorrere al tatto. Nel profondo delle cose c’è indiscutibilmente un 
principio che le regge; questo principio io non sto lo ricerco penosamente 
per le vie lunghe e laboriose dell’analisi e dell’ipotesi, ma lo raggiungo 
per  percezione  diretta  attraverso  un  mio  senso  della  verità,  un  nuovo 
senso di orientamento concettuale che sintetizza e supera tutti gli altri. 
Così  avanzo  per  istinto,  per  continua  registrazione  di  totali,  senza 
distrarmi  nel  particolare;  raggiungo  la  conoscenza  per  deduzioni, 
discendendo nel particolare dai principî che ho prima intuito e che tutto 
lo contengono, non tento la via lunga che risale lentamente in direzione 
opposta; vedo ogni problema anche minimo mai isolato ma sempre in 
correlazione  e  risolto  in  rapporto  all’organizzazione  di  tutta  la 
fenomenologia universale.  Solo con questo metodo si  poteva fare una 
sintesi e ritrovare l’unità.

L’uso di questo metodo prima intuitivo e poi deduttivo è  necessario 
oggi, quale metodo sintetico e unitario, per controbilanciare la dispersione 
della  conoscenza  a  cui  per  sua  natura  doveva  logicamente  giungere  il 
metodo induttivo; se con un cambiamento radicale di indirizzo intellettuale 
non si reagirà  a quella tendenza, si accentuerà  sempre di più  l’isolamento 
dello scibile nella specializzazione e il disorientamento di fronte alle cause 
prime. Questo mio studio affronta i mali congeniti della scienza moderna e 
si propone di guarirli. Ho già  detto che evoluzione è  unificazione; e se il 
tempo  è  il  ritmo  di  una  evoluzione  necessaria,  deve  portare 
necessariamente  unificazione.  Non  vi  può  essere  altra  mèta  e  altro 
avvenire. È  naturale che salendo io evolutivamente in superiori dimensioni

62

61



As Noúres – Pietro Ubaldi 101

No  mundo  dos  fenômenos  histó rico-sociais,  vejo  por  trás  dos 
acontecimentos  a  sutil  trama na  qual  se  tece  a  causalidade  projetada 
rumo ao efeito, vejo o progredir de um conceito rumo a meta, vejo o fio 
que rege como uma coleção a série dos episódios e o desenvolvimento 
lógico  que  guia  a  progressão  do  fenômeno  histó rico.  No  mundo  da 
matéria  inorgânica,  sinto  o  turbilhão  interior  dos  átomos,  as  suas 
atrações e repulsões,  os seus abraços por afinidade, o dinamismo das 
suas correntes elétricas, o combinar-se e o intrincar-se dos seus motos 
planetários em fusões que dão os diversos tipos das individualizações 
químicas. Eu não adquiro conhecimento dos fenômenos por aquisições 
culturais particulares e mú ltiplas com o método comum que repete o 
saber dos outros, mas possuo um senso de único de orientação que me 
abre a via à  compreensão de todos os fenômenos. Eu não compreendo 
como  a  ciência  possa  imaginar  que  acuradamente  contando,  por 
exemplo,  o  número  das  folhas,  observando-as  e  descrevendo-as,  se 
possa chegar à  compreensão do princípio da vida das plantas; eu sinto a 
absoluta  impotência  sintética  do  método  da  observação.  Mas  cada 
fenômeno, sem multiplicação dos casos, traz escrita em si toda a sua lei, 
e  basta  escutá-la.  O  método  experimental  me  dá  a  impressão  da 
cegueira  que  deve  recorrer  ao  tato.  No  profundo  das  coisas,  há  
indiscutivelmente  um princípio  que  as  rege;  este  princípio  eu  não  o 
busco  penosamente  pelas  vias  longas  e  laboriosas  da  análise  e  da 
hipó tese, mas o alcanço pela percepção direta, através do meu senso da 
verdade, um novo senso de orientação conceitual que sintetiza e supera 
todos os outros. Assim, avanço por instinto, por contínua registração de 
totais,  sem  distrair-me  no  particular;  alcanço  o  conhecimento  por 
deduções,  descendo no particular  dos  princípios  que primeiro  intuí  e 
que tudo o contêm; não tento a via longa que ascende lentamente em 
direção  oposta;  vejo  cada  problema,  mesmo mínimo,  jamais  isolado, 
mas sempre em correlação e resolvido em relação à  organização de toda 
a fenomenologia universal. Só  com esse método se poderia fazer uma 
síntese e reencontrar a unidade.

O  uso  deste  método,  primeiro  intuitivo  e  depois  dedutivo,  é 
necessário hoje, como método sintético e unitário, para contrabalançar a 
dispersão  do  conhecimento  que  por  sua  própria  natureza  deveria 
logicamente alcançar o método indutivo; se com uma mudança radical na 
direção intelectual não se reagirá  a aquela tendência, se acentuará  sempre 
mais o isolamento do conhecimento na especialização e a desorientação 
diante às causas primárias. Este meu estudo aborda os males congênitos da 
ciência moderna e se propõe a curá-los. Já disse que evolução é unificação; 
e  se  o  tempo  é  o  ritmo  de  uma  evolução  necessária,  deve  trazer 
necessariamente unificação. Não pode haver outra meta e outro futuro. É  
natural  que  ascendo  eu  evolutivamente  para  superiores  dimensões

62

61



102 Le Noúri – Pietro Ubaldi

concettuali,  abbia  subito  e  spontaneamente  ritrovata  l’unità.  Il  metodo 
dell’intuizione è  dunque il metodo unitario e sintetico che deve dare un 
domani alla scienza come al pensiero umano. Solo così si può  ritrovare 
l’unità cogliendo i rapporti tra i fenomeni apparentemente i più  lontani, che 
pur si sentono a vicenda e si influenzano. Lo scibile moderno è  divenuto 
così gigantesco e farraginoso che ha bisogno di un riordinamento, di uno 
sfrondamento, l’idea molteplice dei particolari ha bisogno di essere ridotta 
all’idea  semplice  centrale  e  sintetica  che  dice  tutto  più  in  breve;  ed  è  
necessario saper trovare, dopo aver create tante discipline, anche i legami 
che le colleghino mentre tendono ad allontanarsi, per fonderle in una verità  
che deve essere semplice e unica. Sono pericolose queste specializzazioni 
oggi di moda, non rispondenti alla realtà  dei fenomeni che non esistono 
“mai” isolati, sono posizioni false queste per cui la mente dello studioso si 
apparta in cima ad una ramificazione ultima del mondo fenomenico e dello 
scibile umano. Questo separatismo, se è utilitario, finisce col togliere anche 
la  visione  esatta  del  campo  particolare  della  specializzazione.  Bisogna 
restare sempre aderenti al tronco e vedere sempre tutto in funzione delle 
grandi linee centrali dell’organismo universale. E pensare che queste linee 
centrali, che sono fondamentali alla conoscenza, la scienza ancora le cerca 
e deve ancora trovarle! Nel suo monismo il mio metodo sintetico combatte 
questa corsa odierna verso la dispersione concettuale.

Da tutto ciò  si vede come razionalmente io controlli e domini la mia 
trans. Il fatto nuovo nel mondo medianico del presente e del passato credo 
che sia appunto questo, di aver portata la trans ad uno stato di esattezza 
scientifica.  Nel mio stato di  immersione nelle noúri,  la mia coscienza 
resta  sempre  presente,  lo  è  doppiamente  anzi  come  più  profonda 
coscienza che implica una superiore capacità di giudizio che nel normale. 
Siamo dunque agli antipodi della comune medianità intellettuale passiva 
e incosciente.  Vi è  anzi  nel  mio caso un’intensificazione di  lucidità  e 
potenza concettuale, una dinamizzazione di attività intellettiva e così si 
deve e solo così si può intendere la mia medianità. Altrimenti non potrei 
scrivere anche queste pagine, poiché io normalmente ricorro, oscillando 
tra  i  due  centri,  a  questa  mia  psiche  superiore  che  mi  permette  di 
attingere  più in  alto  appena la  difficoltà  della  questione me ne faccia 
sentire  il  bisogno.  Ho  detto  in  principio  che  la  mia  medianità  è 
progressiva;  ora  l’evoluzione  di  essa  va  appunto  dalla  forma  meno 
cosciente quale era nei primi Messaggi, alla forma sempre più cosciente 
quale è nella Sintesi che, per la sua stessa profondità concettuale, implica 
un più severo controllo di mente.

* * *

Ho accennato, al principio di questo capitolo, alle condizioni ottime,

63

64



As Noúres – Pietro Ubaldi 103

conceituais,  tenha  súbito  e  espontaneamente  reencontrada  a  unidade.  O 
método da intuição é, portanto, o método unitário e sintético que deve dar um 
amanhã à ciência como ao pensamento humano. Só assim se pode reencontrar 
a unidade colhendo as relações entre os fenômenos aparentemente os mais 
distantes, que, no entanto, se sentem e mutuamente se influenciam. O saber 
moderno tornou-se tão  gigantesco e confuso que tem necessidade de um 
reordenamento, de um desfolhamento; a ideia múltipla dos particularidades 
precisa ser reduzida à ideia simples, central e sintética que diz tudo de forma 
mais  sucinta;  e  é  necessário  saber  encontrar,  depois  de  ter  criado  tantas 
disciplinas,  também  os  elos  que  as  conectam,  mesmo  que  tendam  a  se 
distanciar, para fundi-las em uma verdade que deve ser simples e única. São 
perigosas estas especializações hoje em voga, não correspondentes à realidade 
dos fenômenos que não existem “jamais” isoladas, são posições falsas estas 
pelas quais a mente do estudioso se aparta em cima de uma ramificação 
ú ltima do mundo fenomênico e do saber humano. Este separatismo, se é 
utilitário, acaba com o tolher também a visão exata do campo particular da 
especialização. Precisa permanecer sempre aderente ao tronco e ver sempre 
tudo em função das grandes linhas centrais do organismo universal. E pensar 
que estas linhas centrais, que são fundamentais ao conhecimento, a ciência 
ainda as busca e deve ainda encontrar! No seu monismo, o meu método 
sintético combate esta corrida hodierna rumo à dispersão conceitual.

De tudo isso, se vê como racionalmente eu controlo e domino o meu 
transe. O fato novo no mundo mediúnico do presente e do passado creio 
que seja precisamente este, de ter levado o transe a um estado de exatidão 
científica.  No meu estado de  imersão  nas  noúres,  a  minha  consciência 
permanece sempre presente,  o é  duplamente aliás  como mais  profunda 
consciência que implica uma superior capacidade de juízo que no normal. 
Estamos,  portanto,  nos  antípodas  da  comum  mediunidade  intelectiva 
passiva  e  inconsciente.  Há  aliás,  no  meu  caso,  uma  intensificação  da 
lucidez e da potência conceitual, uma dinamização de atividade intelectiva 
e assim se deve e só  assim se pode entender a minha mediunidade. Caso 
contrário,  não  poderei  escrever  mesmo  estas  páginas,  pois  que  eu 
normalmente recorro, oscilando entre os dois centros, a esta minha psique 
superior, que me permite atingir mais no alto logo que a dificuldade da 
questão  me a faz sentir  a necessidade.  Disse no princípio que a minha 
mediunidade é progressiva; agora a evolução dela vai justamente da forma 
menos consciente, qual era nas primeiras Mensagens, à  forma sempre mais 
consciente qual é na Síntese que, pela sua própria profundidade conceitual, 
implica um mais severo controle de mente.

* * *

Mencionei,  no  princípio  deste  capítulo,  às  condições  ótimas,

63

64



104 Le Noúri – Pietro Ubaldi

abituali della mia registrazione medianica. Ciò  non toglie che io non possa 
sentire e registrare anche in altri ambienti oltre che nel mio studio, sebbene 
la loro scelta abbia sempre importanza capitale perché il mio essere vibra di 
tutto ciò  che lo circonda. Talvolta quel lampeggiamento di concetti esplode 
imprevisto; anche in mezzo al frastuono psichico per me tormentoso offerto 
dalla  presenza  di  persone  eterogenee,  una  improvvisa  e  inavvertita 
sensazione può  eccitare la visione interiore. La mia psiche ha presa oramai 
l’abitudine  a  questa  audizione  per  cui  affiorano  nella  mia  coscienza 
concezioni impreviste che mi pareva di ignorare. Io stesso mentre qui scrivo 
mi sorprendo di concetti in mi nati improvvisamente, in modo che io non so 
tutto di un argomento che a trattazione compiuta. Ma in ambienti disadatti 
l’audizione non può  essere che disordinata e frammentaria. Ambienti ben 
sintonizzati  sono  la  montagna,  la  campagna  tranquilla,  soprattutto  la 
solitudine dei boschi. I grandi alberi hanno nel lento fluire della loro vita 
qualcosa di così saggio e di così pensoso da guidarmi in una atmosfera di 
meditazione. La vita vegetale, forse per la sua complementarità con la nostra 
vita animale, dà  un senso di riposo e di purezza; la vita umana, specie nei 
grandi rumorosi agglomeramenti, dà  un senso di soffocamento. Un essere 
della  mia  sensibilità  non  può  non  sentire  di  ogni  ambiente  tutte  le 
emanazioni. Ogni cosa, ogni essere ha una sua voce.

Essendo  il  fenomeno  ispirativo  di  natura  vibratoria,  in  esso 
l’armonizzazione vibratoria dell’ambiente è  fondamentale. Ho già  spiegato 
come io prepari  l’interiore armonizzazione concettuale  partendo da una 
prima  armonizzazione  esteriore,  ottica  e  acustica  dell’ambiente,  quando 
lavoro nel  mio studio.  All’aperto tutto è  già naturalmente armonico,  le 
forme, i colori, i suoni; le luci del giorno si armonizzano nel cielo e nella 
vegetazione  e  armonico  è  il  pensiero  della  vita,  sia  pur  nella  lotta, 
equilibratosi  nella  convivenza.  Queste  armonie  sono  per  me  tutte  vie 
musicali che elevano alla preghiera e portano alla concezione del bene. 
Per questo nelle chiese si suona e si canta. Ma come nei teatri si bada alle 
qualità  armoniche  di  risonanza  acustica,  così  negli  ambienti  della 
preghiera,  che  è  fenomeno  sostanzialmente  medianico,  le  qualità  di 
risonanza  spirituale  dovrebbero  essere  curate,  come  di  fondamentale 
importanza,  se  si  vuole  che  il  tempio  risponda  alla  sua  funzione  di 
elevamento di anima. Vi sono delle chiese spiritualmente mute, dal punto 
di vista della vibrazione psichica, sorde e disarmoniche; e delle chiese 
tanto più umili e disadorne, ma le cui mura sono sature delle vibrazioni di 
fede che per secoli generazioni hanno tra di loro generato e proiettato. Il 
mio  orecchio  psichico  sente  di  colpo  queste  risonanze,  la  mia  anima 
risponde a queste emanazioni che le antiche mura mi restituiscono, che 
l’anima di generazioni imploranti per secoli ha loro infuso. E in quegli 
ambienti ottimamente raggiungo la mia sintonizzazione medianica. Un

65



As Noúres – Pietro Ubaldi 105

habituais da minha registração mediúnica. Isso não impede que eu não possa 
sentir e registrar também em ambientes outros que no meu estúdio, embora 
a sua escolha seja sempre capital, pois o meu ser vibra de tudo isso que o 
circunda. À s vezes, aquele lampejamento de conceitos explode imprevisto; 
mesmo em meio ao estrondo psíquico para mim tormentoso ofertado pela 
presença de pessoas heterogêneas, uma inesperada e inadvertida sensação 
pode excitar a visão interior. A minha psique já  se habituou a esta audição 
pela qual afloram na minha consciência, concepções imprevistas, que me 
parecia ignorar.  Eu mesmo, enquanto aqui escrevo, me surpreendido por 
conceitos em mim natos repentinamente, de modo que eu não sei tudo de 
um  argumento  até  que  a  discussão  se  cumpra.  Mas  em  ambientes 
inadequados,  a  audição  não  pode ser  senão  desordenada e  fragmentada. 
Ambientes  bem  sintonizados  são  as  montanhas,  o  campo  tranquilo, 
sobretudo a solidão dos bosques. As grandes árvores têm no lento fluir da 
sua vida algo de tão sábio e de tão penoso para guiar-me em uma atmosfera 
de meditação.  A vida vegetal,  talvez pela sua complementaridade com a 
nossa vida animal, dá  um senso de repouso e de pureza; a vida humana, 
especialmente  nas  grandes  rumorosas  aglomerações,  da  um  senso  de 
sufocamento. Um ser da minha sensibilidade não pode não sentir de cada 
ambiente todas as emanações. Cada coisa, cada ser tem uma sua voz.

Sendo  o  fenômeno  inspiratório  de  natureza  vibratória,  nele  a 
harmonização vibratória do ambiente é fundamental. Já  expliquei como eu 
preparo  a  interior  harmonização  conceitual  partindo  de  uma  primeira 
harmonização exterior, óptica e acústica do ambiente, quando trabalho no 
meu estúdio. Ao ar livre, tudo já  é  naturalmente harmônico: as formas, as 
cores, os sons; as luzes do dia se harmonizam no céu e na vegetação, e 
harmônico  é  o  pensamento  da  vida,  mesmo  na  luta,  equilibra-se  na 
convivência. Estas harmonias são para mim todas vias musicais que nos 
elevam à  oração e nos levam à  concepção do bem. É  por isso que nas 
igrejas se toca música e se canta. Mas, assim como nos teatros se atenta 
para  as  qualidades  harmônicas  de  ressonância  acústica,  também  nos 
ambientes  de  oração,  que  é  fenômeno  substancialmente  mediúnico,  as 
qualidades  da  ressonância  espiritual  devem  ser  cultivadas,  como  de 
fundamental importância, se se quer que o templo cumpra a sua função de 
elevação da alma. Há  igrejas que são espiritualmente mudas, do ponto de 
vista da vibração psíquica, surdas e desarmônicas;  e igrejas muito mais 
humildes e sem adornos, mas cujas paredes estão saturadas das vibrações 
de  fé  que  por  séculos  gerações  entre  si  geraram e  projetaram.  O meu 
ouvido  psíquico  sente  de  repente  estas  ressonâncias,  a  minha  alma 
responde a estas emanações que as antigas paredes me restituem, que a 
alma  de  gerações  suplicantes  por  séculos  infundiram nelas.  E  naqueles 
ambientes  otimamente  realizo  a  minha  sintonização  mediúnica.  Um

65



106 Le Noúri – Pietro Ubaldi

giorno  la  scienza  registrerà  questi  assorbimenti  di  vibrazioni,  queste 
emanazioni di stati d’animo, queste correnti noúriche che le mura possono 
rendere e di cui taluni ambienti sono saturi. Allora un restauro artistico più 
cosciente si guarderà bene, anche se consono ai criteri dell’occhio e dello 
stile,  da  certe  demolizioni  irreparabili  perché  demoliscono  l’atmosfera 
psichica  dei  secoli,  che  può  essere  vivissima  anche  in  ambiente 
stilisticamente  stonato.  Essa  è  il  fiore  più  delicato  della  fede,  il  più 
evanescente, la bellezza più sottile di un tempio, il suo più grande valore 
spirituale.  Il  problema  delle  noúri  è  fondamentale  anche  in  queste 
concezioni  di  arte.  Né  altrimenti  saprei  spiegarmi  l’odierna  inconscia 
idolatria pel’300, che come un’istintiva ricerca dell’anima affamata che 
chiede alle vecchie mura le vibrazioni di una fede allora potente e che oggi 
sembra perduta per sempre. Da ciò si comprende quale vacuità spirituale 
rappresenti la menzogna di certe moderne ricostruzioni in stile.

In nessun luogo la sinfonia è  così cacofonica come nelle grandi città  
moderne. Qui, vicino o lontano, non può aiutarmi che il circolo delle simpatie 
che, a somiglianza di quello medianico, stringe intorno a me l’anello della 
comprensione.  All’aperto  la  bellezza  della  natura  rappresenta  un’armonia 
immensa e spontanea, che guida alla sensazione diretta del pensiero di Dio. 
Quale ambiente più  armonioso della natura in cui tutto è  sintonizzato nel 
concetto divino, quale invito più  dolce e potente che questa vibrazione in cui si 
organizza l’universo? Quando dal profondo degli esseri e delle cose sale una 
simile  emanazione,  la  sintonizzazione  è  facile.  Nelle  città  tutto  ciò  è 
allontanato da mille barriere e l’atmosfera spirituale che emana dalle masse 
umane è bassa e sudicia, vi dominano sentimenti violenti,  avidi, egoisti, 
depressi, sempre disgreganti, che rubano energia e inibiscono il fenomeno. 
La psiche del sensitivo ne è maggiormente disturbata perché queste sono 
vibrazioni di tipo umano, più vicine per loro natura al soggetto, quindi più 
adatte ad interferire che le altre dissonanze della natura, evolutivamente più 
lontane,  riassorbite  queste  del  resto nella  potenza dell’ordine universale. 
Nelle città la presenza di brutalissime onde-pensiero è prossima, invadente; 
è un assalto di vibrazioni offensive, di carattere infimo, equivalenti negli 
effetti della registrazione ai disturbi, ai rumori parassiti e alle distorsioni 
nell’audizione radiofonica. La recezione ispirativa per risultare pura esige 
una purezza di ambiente, di animo, di scopi. Per questo vi è fondamentale la 
purificazione del  medium, problema di  cui tratteremo separatamente più 
avanti. Ogni vibrazione che esuli da uno stato di equilibrio e di elevatezza 
morale agisce come disturbo, appare come una macchia nella registrazione, 
porta  alla  distorsione  delle  immagini  concettuali.  Elevando  la  natura 
spirituale del medium si rende più difficile la sua risonanza alle vibrazioni 
basse atte ad inquinare il fenomeno.

66



As Noúres – Pietro Ubaldi 107

dia a ciência registrará  estas absorções de vibrações, estas emanações de 
estados de ânimo, estas correntes noúricas que as paredes podem emitir e 
com  as  quais  certos  ambientes  são  saturados.  Então,  uma  restauração 
artística mais consciente terá  o cuidado, mesmo que consistente com os 
critérios  do  olhar  e  do  estilo,  de  não  cometer  certas  demolições 
irreparáveis, porque destroem a atmosfera psíquica dos séculos, que pode 
ser muito viva mesmo em ambientes estilisticamente dissonantes. Ela é  a 
flor mais delicada da fé,  a mais evanescente, a beleza mais sutil de um 
templo, o seu maior valor espiritual. O problema das noúres é fundamental 
também nestas concepções de arte. Nem de outro modo saberia explicar-
me  a  hodierna  inconsciente  idolatria  do  século  XIV,  que  como  uma 
instintiva busca da alma faminta que pede às velhas paredes as vibrações 
de uma fé então poderosa e que hoje parece perdida para sempre. Disso se 
compreende  a  vacuidade  espiritual  representada  pela  mentira  de  certas 
modernas reconstruções em estilo.

Em nenhum lugar a sinfonia é  tão cacofônica quanto nas grandes 
cidades  modernas.  Aqui,  perto  ou  longe,  não  pode  ajudar-me  senão  o 
círculo das  simpatias  que,  à  semelhança daquele  mediúnico,  estreita  ao 
meu  redor  o  anel  da  compreensão.  Ao  ar  livre,  a  beleza  da  natureza 
representa uma harmonia imensa e espontânea, que guia à  sensação direta 
do  pensamento  de  Deus.  Qual  ambiente  mais  harmonioso  do  que  a 
natureza, onde tudo está  sintonizado no conceito divino, qual convite mais 
doce  e  potente  do  que  esta  vibração  na  qual  se  organiza  o  universo? 
Quando das  profundezas  dos  seres  e  das  coisas  surge  uma semelhante 
emanação, a sintonia é  fácil. Nas cidades, tudo isso é  distanciado por mil 
barreiras, e a atmosfera espiritual que emana das massas humanas é  baixa 
e suja, lhe dominam sentimentos violentos, ávidos, egoístas, depressivos, 
sempre desagregantes, que roubam energia e inibem o fenômeno. A psique 
do sensitivo é  aí mais intensamente perturbada porque estas são vibrações 
de tipo humano, mais próximas por sua natureza ao sujeito, portanto, mais 
propensas  a  interferir  do  que  outras  dissonâncias  da  natureza, 
evolutivamente mais distantes, reabsorvidas estas de resto na potência da 
ordem universal. Nas cidades, a presença de brutais ondas-pensamento é  
próxima, invasiva; é  um ataque de vibrações ofensivas, de caráter ínfimo, 
equivalente nos efeitos da registração às perturbações, aos ruídos parasitas 
e  às  distorções  da  audição  radiofônica.  A  recepção  inspirativa,  para 
resultar pura exige uma pureza de ambiente, de alma, de escopo. Por isto é 
fundamental  a  purificação  do  médium,  problema  que  trataremos 
separadamente mais avante. Cada vibração que se desvia de um estado de 
equilíbrio e de elevação moral atua como uma perturbação, aparece como 
uma mancha  na  registração,  leva  à  distorções  das  imagens  conceituais. 
Elevando  a  natureza  espiritual  do  médium se  torna  mais  difícil  a  sua 
ressonância às baixas vibrações que podem poluir o fenômeno.

66



108 Le Noúri – Pietro Ubaldi

La presenza di certe persone spiritualmente fetide può  rappresentare 
per il sensitivo una sofferenza intensa. Quando dalle necessità sociale egli è  
costretto a vivere in tali ambienti, allora la sua anima non può  stare che 
chiusa in se stessa, né  si aprirà  mai, intenta solo a difendersi. Non si può  
immaginare quale condanna sia per esso essere costretto talvolta a vivere in 
mezzo  a  certo  sudiciume  spirituale  dove  egli  soffoca  mentre  altri  vi 
respirano a pieni polmoni. Tutto è  relativo ed è  questione orecchio. Nel 
caso della mia medianità  la natura dell’onda psichica delle noúri che mi 
investono è  di  una tale delicatezza da risentire di  tutti  gli  stati  psichici 
dell’ambiente,  in  altri  termini  una  sorgente  di  emanazioni  psichiche  di 
carattere moralmente basso ha un potere deformante dell’onda stessa. Si 
può  ottenere l’isolamento ma a costo di reazioni, stabilendo cioè  uno stato 
reattivo che rappresenta pel medium un grande dispendio di energia e ciò  a 
danno  della  registrazione  che  le  richiede  per  sé.  Ogni  rumore,  ogni 
squilibrio  di  sintonizzazione,  il  minimo disturbo  di  qualsiasi  natura,  fa 
precipitare  la  tensione  nervosa  anche  dolorosamente  se  brusco  e 
improvviso,  demolisce  la  visione  nel  riapparire  immediato  dal  mondo 
sensorio.  Queste  affermazioni  hanno  una  portata  più  vasta  che  quella 
riguardante il fenomeno che stiamo studiando, poiché ci aprono orizzonti 
nuovi nel campo dell’etica, dandocene non più solamente una concezione 
filosofica  o  religiosa,  ma  una  concezione  scientifica,  cioè  di  qualità 
valutabili come uno stato cinetico-vibratorio della psiche umana, che il 
medium sente quale centro costantemente radiante di noúri, di correnti 
che  può  definire;  e  la  scienza  un  giorno  le  individuerà  nella  loro 
classificazione morale con registrazioni e misurazioni esatte.

Da  tutto  ciò  si  comprende  quali  tormentose  fatiche  la  società  
imponga a  questi  sensitivi  che pur  devono dare gratuitamente,  per  non 
essere sospetti, il frutto della loro vita. Essi devono stare nel mondo di tutti 
dove se deve guadagnare col lavoro il diritto di vivere, devono subire gli 
urti proporzionati alla normale sensibilità, per essi schiaccianti. Medium: 
essere sensibilissimo, quindi  vulnerabilissimo, quindi  disgraziatissimo. E 
questo è  il vero lento martirio che deve completare il loro apostolato. È  
naturale che ad essi che vivono proiettati nell’avvenire e che vedono quanto 
ci  sia  ancora  da  progredire,  il  mondo  umano  debba  apparire  barbaro, 
feroce, talvolta spaventosamente incosciente. Eppure se il dovere dei tempi 
è  di andare incontro al popolo, questo è  il loro primo dovere perché  essi 
stanno  più  in  alto.  Al  popolo  bisogna  indicare  e  aprire  le  vie  attivi 
dell’ascensione, perché  esso non sa e si butta per le vie che gli vengono 
aperte. Non si può  immaginare quale tenacia di resistenza, quale mole di 
inerzia  rappresenti  l’uomo  medio,  quello  che  impone  le  norme  di  vita 
sociale. C’è  da spezzarsi il capo a battere contro questa massa greggia di 
psichismo umano, tanto più  tenace quanto più  è  ignorante. Eppure i tempi

67

68



As Noúres – Pietro Ubaldi 109

A presença de certas pessoas espiritualmente fétidas pode representar 
para  o  sensitivo  um sofrimento  intenso.  Quando  a  necessidade  social  o 
constrange  a  viver  em  tais  ambientes,  então,  a  sua  alma  não  pode 
permanecer senão fechada em si mesma, jamais se abrirá, concentrada só  
em defender-se. Não se pode imaginar qual condenação seja para ele ser 
constrangido às vezes a viver em meio a tamanha imundície espiritual, onde 
se sufoca enquanto os outros ali respiram a plenos pulmões. Tudo é relativo 
e é  questão de ouvir. No caso da minha mediunidade, a natureza da onda 
psíquica das noúres que me investem é de uma tal delicadeza que ressente de 
todos os estados psíquicos do ambiente; em outros termos, uma fonte de 
emanações  psíquicas  de  caráter  moralmente  baixo  tem  um  poder 
deformante da própria onda. Se pode obter o isolamento, mas a custo de 
reações,  i.  é.,  estabelecendo  um  estado  reativo  que  representa  para  o 
médium um grande dispêndio de energia e isso em detrimento do registro 
que as requer para si.  Cada ruído,  cada desequilíbrio de sintonização,  o 
mínimo distúrbio de qualquer natureza, mesmo se abrupto e repentino, faz 
precipitar  a  tensão  nervosa  dolorosamente,  destruindo  a  visão  ao 
reaparecimento  imediato  do  mundo  sensório.  Estas  afirmações  têm  um 
alcance mais vasto do que o referente ao fenômeno que estamos estudando, 
pois nos abrem horizontes novos no campo da ética, fornecendo-nos não 
mais somente uma concepção filosófica ou religiosa, mas uma concepção 
científica, i. é., de qualidades avaliáveis como um estado cinético-vibratório 
da  psique  humana,  que  o  médium  sente  como  centro  constantemente 
radiante  de  noúres,  de  correntes  que  ele  definir;  e  a  ciência  um dia  as 
identificará na sua classificação moral com registros e medições exatas.

De  tudo  isso,  se  compreende  quais  torturantes  esforços  a 
sociedade impõe a estes sensitivos, que porém devem dar gratuitamente, 
para evitar suspeitas, o fruto da sua vida. Eles devem existir no mundo 
de todos, onde se deve ganhar com o trabalho o direito de viver, devem 
suportar  os  choques proporcionados à  normal  sensibilidade,  para  eles 
avassaladoras.  Médiuns:  ser  sensibilíssimo,  portanto  vulnerabilíssimo, 
portanto desgraçadíssimo. E este é  o verdadeiro lento martírio que deve 
completar  o  seu  apostolado.  É  natural  que  para  eles,  que  vivem 
projetados  no  futuro  e  que  veem  quanto  progresso  ainda  há  para 
progredir,  o  mundo  humano  deva  parecer  bárbaro,  feroz,  às  vezes 
assustadoramente inconsciente. No entanto, se o dever dos tempos é  de 
ir ao encontro do povo, este é  o seu primeiro dever, porque eles estão 
mais no alto. Ao povo precisa indicar e abrir as vias ativas da ascensão, 
porque ele não sabe e se lança pelas vias que se lhes abrem. Não se pode 
imaginar qual tenacidade da resistência, qual massa de inércia, represente 
o homem médio,  aquele que impõe  as  normas de vida social.  É  de se 
quebrar a cabeça a bater contra esta massa bruta do psiquismo humano, 
tanto  mais  tenaz  quanto  mais  é  ignorante.  E,  no  entanto,  os  tempos

67

68



110 Le Noúri – Pietro Ubaldi

impongono il  livellamento  che  può  essere  non ascesa  dei  peggiori,  ma 
discesa dei migliori. Se questa immissione in massa ai diritti della vita è la 
grande opera di civilizzazione interna dei tempi, estesa nel numero più  che 
approfondita  in  qualità  a  favore  di  una  sola  classe  aristocratica,  si 
comprende quale olocausto sull’altare del numero essa possa rappresentare 
per  i  tipi  di  eccezione  che  lottano  soli  per  la  preparazione  di  un 
lontanissimo avvenire. Eppure, se l’eccezione non conta, essa può  avere una 
funzione biologica, spirituale, sociale, fondamentale. Il sensitivo lotta per 
adempierla  in  un’atmosfera  sorda,  lotta  per  non  banalizzarsi,  per  non 
discendere adattandosi pur di riposare, per non mutilarsi nel livellamento. 
Eppure  deve  discendere  per  andare  incontro  all’elevamento  dell’uomo 
medio,  all’ascesa  delle  classi  spiritualmente  più  basse,  anche  se  ricche, 
perché  questa è  la sua missione. È  legge che l’alto si chini verso il basso, 
che perché l’inferiore si elevi, il superiore discenda, per lo stesso principio 
unificatore di fratellanza per cui al  sensitivo giungono dall’Alto lumi ed 
aiuti  spirituali.  Eroismo tragico  questa  discesa  perché  travolge  le  forze 
dell’anima, le più  sacre, ma è  ascesa ad un tempo perché  implica l’aiuto 
delle forze superiori.  A queste discese lo spirito si  ribella:  eppure deve 
abbassarsi per donarsi, deve dimenticare la grande passione del cielo per 
fondersi  nella  passione  umana  fatta  di  fango  e  di  sangue,  per  donare 
all’uomo  ignoro  e  dolorante  una  scintilla  rubata  al  cielo  nella  visione. 
Allora, anche se si giudicati misantropi e superbi e pazzi, si ha diritto alla 
solitudine per ritrovare il cielo, per tornare ad attingervi forza, per riunirsi 
degli esseri superiori che discendono in collaborazione.

La delicatezza intima del fenomeno ispirativo, la presenza attiva in 
esso (ambiente e soggetto) di fattori che, come quello morale, la scienza 
sistematicamente ignora, la caratteristica di fenomeno cosciente sia come 
medium sia come noúri, di fenomeno progressivo quale superiore fase di 
evoluzione  biologica  nella  cui  elaborazione  cooperano  fattori  come 
spiritualità  e dolore, tutto ciò  definisce il fenomeno come un tipo a cui non 
sono  applicabili  i  comuni  criteri  di  osservazione  e  di  sperimento  che 
possono  essere  ottimi  per  altri  fenomeni.  Non  si  può  assoggettare  ai 
preconcetti  della  scienza un fenomeno che nei  suoi  risultati  la  domina. 
Esso non risponde al comando di volontà  umana a scopo sperimentale. Di 
fronte ad una imposizione esteriore esso si richiude e svanisce. Il fenomeno 
risponde a spinte e fattori determinanti del tutto diversi, quali una missione 
di  bene,  un’eccezionale  necessità  del  momento  storico  che  giustifichi 
l’intervento  di  forze  nel  cammino evolutivo  dell’umanità,  poiché  non si 
determina a volontà  il tipo che l’evoluzione lancia alla ribalta della via. Il 
fenomeno supera nei suoi elementi determinanti e nelle sue finalità  tutta la 
psicologia dell’osservazione e dell’esperimento, tutta la forma mentale data 
dalla psicologia scientifica del momento presente.  In questi  fenomeni la 
mentalità  della  diffidenza,  del  dubbio  preconcetto,  che  è  a  base  della

69



As Noúres – Pietro Ubaldi 111

impõem o nivelamento que pode não ser ascensão dos piores, mas a descida 
dos melhores. Se esta imissão em massa aos direitos da vida é a grande obra 
de  civilização  interna  dos  tempos,  expandida  no  número  em  vez  de 
aprofundada  em  qualidade  a  favor  de  uma  só  classe  aristocrática,  se 
compreende qual holocausto no altar do número ela possa representar para os 
tipos de exceção que lutam sós para a preparação de um futuro muito distante. 
E, no entanto, se a exceção não conta, ela pode ter uma função biológica, 
espiritual,  social  fundamental.  O  sensitivo  luta  para  cumpri-la  em  uma 
atmosfera surda, luta para não banalizar-se, para não descer adaptando-se 
apenas ao repouso, para não mutilar-se no nivelamento. No entanto, deve 
descer para encontrar a elevação do homem médio, a ascensão das classes 
espiritualmente mais baixas, mesmo que ricas, porque esta é a sua missão. É 
lei que o alto se incline ao baixo, que para que o inferior se eleve, o superior 
desça, pelo mesmo princípio unificador de fraternidade pelo qual ao sensitivo 
chegam do Alto luzes e auxílios espirituais. Heroísmo trágico esta descida 
porque subjuga as forças da alma,  as mais sagradas,  mas é ascensão ao 
mesmo tempo porque implica o auxílio de forças superiores. A estas descidas 
o espírito se rebela: contudo, deve abaixar-se para doar-se, deve esquecer a 
grande paixão do céu para fundir-se na paixão humana feita de lama e de 
sangue, para doar ao homem ignorante e sofredor uma centelha roubada ao 
céu na visão. Então, mesmo se se julgados misantropos e soberbos e loucos, 
se tem direito à solidão para reencontrar o céu, para retornar a tirar forças dele, 
para se reunir aos seres superiores que descem em colaboração.

A delicadeza íntima do fenômeno inspirativo, a presença ativa nele 
(ambiente  e  sujeito)  de  fatores  que,  como  aquele  moral,  a  ciência 
sistematicamente ignora, a característica de fenômeno consciente seja como 
médium seja como noúres, de fenômeno progressivo qual superior fase da 
evolução  biológica  em  cuja  elaboração  cooperam  fatores  como 
espiritualidade e dor, tudo isso define o fenômeno como um tipo ao qual não 
são  aplicáveis  os  comuns  critérios  de  observação  e  de  experimento  que 
podem  ser  ótimos  para  outros  fenômenos.  Não  se  pode  sujeitar  aos 
preconceitos da ciência um fenômeno que nos seus resultados a domina. Ele 
não  responde  ao  comando  de  vontade  humana  para  fins  experimentais. 
Diante de uma imposição exterior ele se fecha e desaparece. O fenômeno 
responde a impulsos e fatores determinantes de tudo diversos, como uma 
missão de bem, uma excepcional necessidade do momento histórico que 
justifica a intervenção de forças no caminho evolutivo da humanidade, pois 
que não se determina a vontade o tipo que a evolução lança à ribalta da via. 
O fenômeno supera nos seus elementos determinantes e nas suas finalidades 
toda a psicologia da observação e do experimento, toda a forma mental dada 
pela  psicologia  científica  do  momento  presente.  Nestes  fenômenos,  a 
mentalidade  da  desconfiança,  da  dúvida  preconcebida,  que  é  a  base  da

69



112 Le Noúri – Pietro Ubaldi

serietà  scientifica, può  avere poteri inibitori sul fenomeno e chiudere le 
porte al suo verificarsi. Esso è  basato sulla sintonizzazione psichica e la 
mente dell’osservatore se non allontana con le sue emanazioni l’oggetto dal 
microscopio, né  influenza un fenomeno fisico o chimico, può  paralizzare 
invece il funzionamento di un fenomeno psichico. Poiché il fenomeno ha le 
sue difese e si ritira di fronte alla minaccia alla sua vitalità, allora la scienza 
non raggiunge l’osservazione ma la distruzione.

Sono  fenomeni  delicati  che  il  minimo  urto  può  penosamente 
disgregare,  questi  di  un  psichismo  che  abbandonando  le  vecchie  vie 
tradizionali si avventura a volo per vie supersensorie. Eppure essi devono 
verificarsi nel mondo psichico umano che può  essere spesso l’atmosfera più  
ribelle e disadatta. Basta lo stato d’animo del dubbio per determinare una 
corrente  negativa  demolitrice,  mentre  la  fede,  qualità  antiobiettiva  per 
eccellenza,  ha  la  massima  forza  creatrice.  L’osservatore  è  nell’ambiente 
generatore di  noúri  anche egli.  È  necessario invece in esso un stato di 
fiducia,  di  fede  che  inviti,  apra  la  via  riscaldando  l’ambiente,  dando 
ossigeno invece di assorbirne. È  necessaria questa vibrazione positiva di 
simpatia,  sintonizzata,  modulata  all’unisono,  quindi  atta  a  fondersi  e  a 
sommarsi,  dando  incremento,  con  le  correnti  del  fenomeno  e  non  la 
vibrazione dissonante del  dubbio,  della  malafede,  che sottrae energia al 
fenomeno e gli lancia contro una corrente deformante.

È  necessario  che  l’osservatore  faccia  un  severo  esame  delle  sue 
qualità  psichiche, perché  queste pesano sul fenomeno. È necessario, cosa 
inaudita, che egli mondi moralmente la sua anima e quella dell’ambiente, 
come ha cura di tenere pulito il tavolo degli esperimenti chimici perché 
una sostanza estranea immessa nelle sue combinazioni chimiche non ne 
alteri  lo  sviluppo.  Nel  campo  psichico  uno  stato  d’animo  presente 
nell’ambiente è un elemento che s’introduce nella combinazione che si 
studia  e  di  cui  bisogna  quindi  tener  conto.  E  come  un’operazione 
chirurgica  può  rappresentare  gravi  pericoli  se  condotta  in  ambiente 
infetto  da  microbi  patogeni,  così  è  necessaria  nel  nostro  campo  la 
sterilizzazione  psichica  dell’ambiente.  Il  mondo  psichico  ha  i  suoi 
parassiti, i suoi microbi patogeni, le sue correnti di vita o di morte a cui il  
sensitivo è esposto in pieno quando, gettati gli involucri, si abbandona 
con  l’anima  nuda  all’ispirazione.  Esso  è  un  organismo  vivo, 
vulnerabilissimo nella sua delicatezza e il minimo urto psichico, di cui il  
mondo è pieno, costituisce per lui una minaccia e un pericolo. Nella vita 
normale la sua sensibilità è protetta da un manto voluto di indifferenza, 
ma in questi momenti il fiore per afferrare la luce deve essere tutto aperto 
fino alle più intime corolle.

Chi non sa valutare questi fattori e maneggiare con prudenza queste

70

71

72



As Noúres – Pietro Ubaldi 113

seriedade científica, pode ter poderes inibitórios sobre o fenômeno e fechar 
as portas ao seu verificar-se. Ele é  baseado na sintonização psíquica e a 
mente do observador, se não afasta com as suas emanações o objeto do 
microscópio, nem influencia um fenômeno físico ou químico, pode, em vez 
disso,  paralisar  o  funcionamento  de  um  fenômeno  psíquico.  Pois  o 
fenômeno tem as suas defesas e se retira diante a ameaça à  sua vitalidade, 
então, a ciência não alcança a observação, mas a destruição.

São fenômenos delicados que o mínimo choque pode penosamente 
desintegrar,  os  de  um  psiquismo  que,  abandonando  as  velhas  vias 
tradicionais, se aventura a voo por vias suprassensórias. No entanto, eles 
devem vereificar-se no mundo psíquico humano, que pode ser muitas vezes 
a atmosfera mais rebelde e inadequada. Basta o estado de ânimo da dúvida 
para determinar uma corrente negativa destrutiva, enquanto a fé, qualidade 
antiobjetiva por excelência, tem a máxima força criativa. O observador é 
no ambiente, também ele, gerador de noúres. É  necessário, em vez disso, 
nele um estado de confiança, de fé  que convida, abre a via aquecendo o 
ambiente, dando oxigênio em vez de absorvê-lo. É  necessária esta vibração 
positiva de simpatia, sintonizada, modulada em uníssono, portanto ápta a 
fundir-se e a somar-se, dando incremento, com as correntes do fenômeno, 
e não a vibração dissonante da dúvida, da má-fé,  que drena energia ao 
fenômeno e o lança contra uma corrente deformante.

É  necessário  que  o  observador  faça  um  severo  exame  das  suas 
qualidades psíquicas,  pois estas pesam sobre o fenômeno. É  necessário, 
coisa  inédita,  que  ele  purifique  moralmente  a  sua  alma  e  aquela  do 
ambiente, assim como ele cuide de manter limpa a mesa dos experimentos 
químicos  para  que  uma  substância  estranha  introduzida  nas  suas 
combinações  químicas  não  lhe  altere  o  desenvolvimento.  No  campo 
psíquico, um estado de ânimo presente no ambiente é  um elemento que se 
introduz na combinação que se estuda e da qual precisa, portanto, ter em 
conta.  E  assim  como  uma  operação  cirúrgica  pode  representar  graves 
perigos se conduzida em ambiente infectado por micróbios patogênicos, 
também é necessária no nosso campo a esterilização psíquica do ambiente. 
O mundo psíquico tem os seus parasitas, os seus micróbios patogênicos, as 
suas correntes de vida ou de morte às  quais o sensitivo está  totalmente 
exposto quando, tendo se livrado de seus envó lucros, se abandona com a 
alma nua à  inspiração. Ele é  um organismo vivo, vulnerabilíssimo na sua 
delicadeza,  e  o  mínimo choque  psiquico,  do  qual  o  mundo está  cheio, 
constitui  para  ele  uma  ameaça  e  um  perigo.  Na  vida  normal  a  sua 
sensibilidade é  protegida por um manto deliberado de indiferença,  mas 
nestes momentos, a flor deve, para captar a luz, estar toda aberta, até  as 
mais íntimas corolas.

Quem não sabe avaliar estes fatores e lidar com com prudência estas

70

71

72



114 Le Noúri – Pietro Ubaldi

realissime forze imponderabili, chi non è provvisto di adeguata sensibilità e 
non possiede la finezza psichica adatta, si astenga dall’intervenire in tali 
fenomeni, perché  non solo li deforma o li distrugge, ma può  inferire dei 
colpi dolorosi e dannosi nella sensibilità del medium. Si tratta di una nuova 
sottilissima chimica dell’avvenire in cui si combineranno in nuovi armonie 
o dissonanze gli elementi di nuovissime progredienti sinfonie fenomeniche. 
Se  la  scienza  non  saprà  evolvere  e  trasformarsi  come  metodo,  come 
premesse e come concetto direttivo, non raggiungerà  mai tali fenomeni. Li 
distruggerà, li contorcerà, senza capirli. Questa percezione ispirativa può  
essere intesa come una preghiera, perché implica un elevamento spirituale 
che  è  messa  in  corrente  sulla  linea  delle  forze  buone,  cioè  positive  e 
creative, dell’universo. La visione delle verità  è  un’ascensione dello spirito 
verso l’unità. L’indagine scientifica a questo livello è preghiera, è  religione, 
è  santità,  e  non  può  progredire  se  non  sintonizzandosi  con  l’armonia 
dell’universo; perché  ad un certo punto il vero e il bene si identificano e, 
senza  il  bene,  il  vero  si  rifiuta  alla  conoscenza  e  si  chiude all’indagine 
umana.



As Noúres – Pietro Ubaldi 115

realíssimas  forças  imponderáveis,  quem  não  é  provido  de  adequada 
sensibilidade e não possui o refinamento psíquico apropriado, se abstenha 
de intervir em tais fenômenos, pois não só  os deforma ou os destró i, mas 
também  podem  infligir  golpes  dolorosos  e  danosos  à  sensibilidade  do 
médium. Se trata de uma nova e sutilíssima química do futuro, na qual se 
combinarão  em  novas  harmonias  ou  dissonâncias  os  elementos  de 
novíssimas  progressivas  sinfonias  fenomênicas.  Se  a  ciência  não  souber 
evoluir e transformar-se como método, como premissas e como conceito 
diretivo, não  alcançará  jamais tais fenômenos. Os destruirá, os distorcerá, 
sem entendê-los. Essa percepção inspirativa pode ser entendida como uma 
prece, pois implica um elevamento espiritual que se alinha às forças boas, 
i. é., positivas e criativas do universo. A visão da verdade é  uma ascensão 
do espírito rumo à  unidade. A investigação científica neste nível é prece, é  
religião, é  santidade, e não pode progredir senão sintonizando-se com a 
harmonia do universo; porque em um certo ponto o verdadeiro e o bem se 
identificam e, sem o bem, o verdadeiro se recusa ao conhecimento e se 
fecha à investigação humana.



116 Le Noúri – Pietro Ubaldi

III. Il soggetto

Abbiamo  osservate  le  caratteristiche  fondamentali  del  fenomeno 
ispirativo facendolo muovere nel suo ambiente e quale io lo ho vissuto. Ma 
poiché  in natura nessuna cosa avviene in astratto, ma sempre individuata 
nel  caso  particolare  della  realtà  concreta,  non  si  può  prescindere  dal 
soggetto, inteso come organismo fisico e psichico, l’istrumento attraverso 
il quale il fenomeno si verifica. In un primo momento è necessario essere 
particolare per essere veri. Solo poi potremo generalizzare. È per ciò che 
non isolo  il  fenomeno dalla  forma concreta  del  suo  mezzo.  E  questa 
conoscenza ho il dovere di offrire io per primo che più immediatamente 
la sento e la posseggo, mentre gli altri non possono ottenerla che per vie 
più lontana e indirette.

Ho parlato di scienza. Ora la vera scienza non può  essere un fatto 
esteriore, meccanico, applicabile a tutti come si suole fare oggi, ma è  una 
qualità  interna, uno stato profondo di pensiero in cui tutta la personalità  si 
deve trasformare. Essa deve mutare la concezione e il regime di vita, il 
modo di sentire e di agire. È  una cosa immensamente lontana dalla vernice 
culturale che oggi, con università  e lauree si può  applicare sulla pelle di 
tutti  e  che  non  è  nulla  perché  sostanzialmente  non  sposta  nulla  e  se 
l’individuo è  un selvaggio lo lascia perfettamente selvaggio. Questo è  un 
meccanismo  esteriore  utilitario,  la  vera  scienza  è  una  cosa  profonda, 
totalitaria, un rovesciamento di anima, una religione e una fede, di fronte a 
cui non si può  più  sorridere scettici e restare agnostici. La vera scienza è 
apostolato e martirio e non può  nascere dalla psicologia del guadagno.

Tutto ciò  ho dovuto vivere per portare a compimento la mia opera. 
Se  non  ho  compiuta  la  fatica  di  una  preparazione  culturale  nel  senso 
comune, ho dovuto compiere quella tanto maggiore di mutare me stesso 
spiritualmente fino al punto di saper raggiungere e toccare le sorgenti del 
pensiero. I corsi culturali li ho compiuti dentro me stesso, solo, in faccia al 
mistero, guidato dalle leggi biologiche, sostenuto dalle forze gigantesche 
dell’imponderabile.  Non  credo  ai  riconoscimenti  umani.  Credo  a 
quest’altro tipo di  sapere,  in cui bisogna essere,  più  che apparire e che 
serve per l’eternità. Credo a quest’altra sapienza in cui si muovono le forze 
della  vita  e  che  non  può  mentire,  perché  conquistata  sanguinando  nel 
dolore.  La  forza  della  conoscenza  è  data  solo  a  chi  ha  molto  sofferto 
dinanzi a Dio. Certe espressioni di fede assoluta, certe frasi audaci che 
trascinano, bisogna aver conquistato di fronte all’eternità  il diritto di dirle. 
Solo incamminandosi sulla via della croce si acquista il diritto di giudicare.

73

74

75



As Noúres – Pietro Ubaldi 117

III. O sujeito

Observamos  as  características  fundamentais  do  fenômeno 
inspirativo, fazendo-o se mover no seu ambiente e como eu o vivenciei. 
Mas,  porque  na  natureza  nada  acontece  em  abstrato,  mas  sempre 
individualizado  no  caso  particular  da  realidade  concreta,  não  se  pode 
prescindir  do  sujeito,  entendido  como  organismo  físico  e  psíquico,  o 
instrumento  através  do  qual  o  fenômeno  se  verifica.  Em  um  primeiro 
momento,  é  necessário  ser  particular  para  ser  verdadeiro.  Só  depois 
podemos  generalizar.  É  por  isso  que  não  isolo  o  fenômeno  da  forma 
concreta  de  seu  meio.  E  este  conhecimento  tenho o  dever  de  oferecer 
primeiro,  eu que que primeiro mais  imediatamente o sinto e  o possuo, 
enquanto os  outros  não  podem obtê-lo  senão  por  vias  mais  distantes  e 
indiretas.

Falei  de  ciência.  Ora,  a  verdadeira  ciência  não  pode  ser  um  fato 
exterior, mecânico, aplicável a todos, como se habitua fazer hoje, mas é uma 
qualidade  interna,  um  estado  profundo  de  pensamento  no  qual  toda  a 
personalidade se deve transformar. Ela deve mudar a concepção e o regime de 
vida, a modo de sentir e de agir.  É  algo imensamente distante do verniz 
cultural que hoje, com universidades e láureas, se pode aplicar à pele de todos, 
e que não é nada porque substancialmente não muda nada, e se o indivíduo é 
um selvagem, o deixa perfeitamente selvagem. Este é um mecanismo exterior 
utilitário,  a  verdadeira  ciência  é  uma  coisa  profunda,  totalitária,  um 
emborcamento de alma, uma religião e uma fé, diante da qual não se pode 
mais sorrir com ceticismo e permanecer agnóstico. A verdadeira ciência é  
apostolado e martírio e não pode nascer da psicologia do lucro.

Tudo isso tive que viver para dar cumprimento a minha obra. Se 
não cumprisse a tarefa de uma preparação cultural no senso comum, teria 
que cumprir aquela muito maior de mudar a mim mesmo espiritualmente 
a ponto de saber alcançar e tocar as fontes do pensamento. Os cursos 
culturais os completei dentro de mim, só , enfrentando o mistério, guiado 
pelas  leis  biológicas,  sustentado  pelas  forças  gigantescas  do 
imponderável.  Não  creio  nos  reconhecimentos  humanos.  Creio  nesse 
outro tipo de saber, no qual precisa ser, mais que parecer e que serve 
para  a  eternidade.  Creio  nessa  outra  sabedoria  na  qual  se  movem as 
forças da vida e que não pode mentir, porque conquistada sangrando na 
dor. A força do conhecimento é  dada só  a quem muito sofreu diante de 
Deus.  Certas  expressões  de  fé  absoluta,  certas  frases  audazes  que 
arrastam, precisa ser conquistado diante da eternidade o direito de dizê-
las. Somente trilhando o caminho da cruz se adquire o direito de julgar.

73

74

75



118 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Dietro la produzione ultrafanica mia, come certamente avviene per altri 
ipersensitivi,  c’è  tutta  la  storia  della  vita  eterna  esplodente  in  questo 
culmine; c’è  un dramma apocalittico in cui tutte le forze del bene e del 
male il male mi si sono scatenate intorno avventandosi contro la mia anima 
per dilaniarla e sublimarla,  io ho attraversato solo lo sconfinato deserto 
della disperazione e nessuno ha compresso, nella folle ridda degli egoismi 
nessuno ha mai saputo tendere un gesto di amore al mio essere infranto. 
Ma ora ho vinto. Non ho più  bisogno della comprensione della terra perché  
mi  è  giunta  dal  cielo.  Lascio  la  frase  di  superbia  come  mi  è  sfuggita 
umanamente nel primo impeto, perché la mia anima appaia nuda anche nel 
suo difetto. Ora mi piego umiliato di tanta fortuna, mi piego verso i miei 
fratelli  della terra, perché tutti  dobbiamo iniziare e percorrere il  lungo 
cammino.

Ecco il soggetto. La mia produzione intellettuale è  l’esplosione della 
mia  passione  di  bene,  costretta  in  un  organismo  scientifico  perché  si 
imponesse così alla razionalità  umana. Fare del bene è  la più  difficile lotta 
e io l’ho voluto su larghissima scala, un bene nato dal mio tormento e che 
ora andrà  da sé. Questa è  la reazione della mia sofferenza: il perdono di 
Cristo.  Questa  è  l’idea  gigantesca  che  nella  mia  opera  si  è  vestita  di 
formule  e  di  concetti;  questa  la  passione  che  si  è  fissata  nella  veste 
razionale, dalla quale erompe tuttavia e dà  ali allo scritto. Tale diventa il 
bisogno  di  amare  quando  l’anima  s’identifica  con  le  correnti  spirituali 
dell’ispirazione.

Ho detto sofferenza. Quale sofferenza? Fisica e morale ad un tempo. 
Per comprendere la mia personalità  è  necessario avere assimilati i concetti 
nella Sintesi esposti come conclusioni nel campo dell’evoluzione individuale, 
e specialmente quelli riguardanti: le vie dell’evoluzione umana, la legge del 
lavoro,  il  problema  della  rinuncia,  la  funzione  del  dolore,  l’evoluzione 
dell’amore, psichismo e degradazione biologica. Non li ripeto. Quei concetti 
li ho tutti vissuti. Il punto di vista con cui la scienza materialistica demolisce 
nel patologico questi tipi di personalità  è  stato da me distrutto a fondo. La 
sofferenza è  data dalla fatica di realizzare la mia evoluzione spirituale, fuso 
come sono in un organismo animale che mi tira in basso, costretto ad un 
lavoro che mi tira in basso, situato in un’atmosfera umana che mi tira in 
basso. Lo spirito ha veramente una forza titanica per saper attuare il suo 
lavoro in tali condizioni. Nella mia fatica vi furono le ore torbide e le ore 
della  sconfitta.  Le  spinte  biologiche  del  passato  sono  forze  reali  che 
reagiscono e si avventano contro chi voglia schiacciarle. In me lo spirito, 
principio positivo, attivo, che sempre dà  gratuitamente, virile nella lotta, ha 
scelto il nemico più  grande, le forze della vita, di cui gli uomini non sono 
che gli esecutori incoscienti (istinti) e si è  voluto imporre alla materia, al 
passato  sopravvivente  nell’animalità,  il  principio  negativo,  passivo,  che

76

77



As Noúres – Pietro Ubaldi 119

Por trás da minha produção ultrafânica, como certamente acontece com 
outros hipersensíveis, reside toda a história da vida eterna explodindo neste 
clímax; há um drama apocalíptico no qual todas as forças do bem e do mal 
foram desencadeadas ao meu redor, precipitando-se contra a minha alma 
para despedaçá-la e sublimá-la, eu atravessei sozinho o ilimitado deserto 
da  desesperação  e  ninguém  me  compreendeu,  no  louca  roda-viva  do 
egoísmo ninguém jamais foi soube estender um gesto de amor ao meu ser 
quebrado. Mas agora venci.  Não preciso mais da compreensão da terra 
porque  me  veio  do  céu.  Deixo  a  frase  de  soberba  como  me  escapou 
humanamente no primeiro ímpeto, para que a minha alma apareça nua 
mesmo em suas falhas. Agora me curvo, humilhado por tanta boa sorte, me 
curvo diante de  meus irmãos  da terra,  porque todos devemos iniciar  e 
percorrer o longo caminho.

Eis o sujeito. A minha produção intelectual é  a explosão da minha 
paixão  de  bem,  confinada  a  um  organismo  científico  para  que  se 
impusesse assim à  racionalidade humana. Fazer o bem é  a mais difícil 
luta, e eu o quis em grande escala, um bem nascido do meu tormento e 
que agora caminhará por si. Esta é a reação do meu sofrimento: o perdão 
de  Cristo.  Esta  é  a  ideia  gigantesca  que,  na  minha obra,  se  vestiu  de 
fó rmulas e de conceitos; esta é a paixão que se fixou na veste racional, da 
qual, todavia, irrompe e dá  asas ao escrito. Tal se torna a necessidade de 
amar  quando  a  alma  se  identifica  com  as  correntes  espirituais  da 
inspiração.

Disse sofrimento. Que sofrimento? Físico e moral ao mesmo tempo. Para 
compreender a minha personalidade, é necessário ter assimilado os conceitos na 
Síntese  expostos  como  conclusões  no  campo  da  evolução  individual,  e 
especialmente aqueles relativos: às vias da evolução humana, à  lei do trabalho, 
ao problema da renúncia, à função da dor, à evolução do amor, ao psiquismo e à 
degradação biológica. Não os repito. Aqueles conceitos os vivenciei todos. O 
ponto de vista com a qual a ciência materialista demole no patológico esses 
tipos de personalidades foi por mim destruído completamente. O sofrimento é 
dado pelo esforço de realizar a minha evolução espiritual, fundido como estou 
em um organismo animal  que  me  arrasta  para  baixo,  constrangido  a  um 
trabalho que me arrasta para baixo, situado em uma atmosfera humana que me 
arrasta para baixo. O espírito tem verdadeiramente uma força titânica para 
saber realizar o seu trabalho em tais condições. Na minha tarefa, houve horas 
turbulentas e horas de derrota. Os impulsos biológicos do passado são forças 
reais  que reagem e investem contra  quem queira  esmagá-las.  Em mim, o 
espírito, princípio positivo, ativo, que sempre dá  livremente, viril na luta, 
escolheu o  maior  inimigo,  as  forças  da  vida,  das  quais  os  homens  são 
apenas os executores inconscientes (instintos) e quis impor à  matéria, ao 
passado sobrevivente na animalidade,  o princípio negativo,  passivo,  que

77

76



120 Le Noúri – Pietro Ubaldi

sempre chiede un compenso utilitario. Non si può  pretendere di insegnare 
agli altri se prima non si è almeno esperimentato quanto sia difficile fare se 
stessi. Questa fatica operata nelle profondità  della mia natura umana, alle 
radici  degli  istinti  primordiali,  implica  una  tenacia,  un  equilibrio,  una 
lucidità  che  si  mantengono solo  a  costo  di  una  tensione  e  presenza  di 
spirito intensi e costanti. Immagina il lettore che cosa significhi avere per 
antagonista le forze biologiche? Chi vive di istinti e non discute la propria 
natura umana e vive d’accordo con le spinte millenarie e va con la corrente, 
non può  immaginare. Ma io sono un rivoluzionario e un ribelle e tutte le 
forze  ataviche  si  addensano  attorno  al  violare  che  vuole  superarle.  Ho 
vissuto  giorni  di  tempesta  in  cui  tutta  la  bufera  dell’universo  sembrava 
aggredirmi. Il bene e il male sono forze reali e io nella mia ipersensibilità  
ne ho misurato tutto l’impeto. Ho agonizzato in balia di correnti barontiche 
che mi volevano strangolare.  Ho contesa e difesa passo a passo la mia 
strada, calcolando l’assalto e la resistenza, con la strategia cosciente di chi 
vuole  dominare  e  vincere.  Fu  guerra  spossante  di  trincea.  Mentre  mi 
abbandonavo all’estasi  dei  mistici  per salire,  poi controllato le posizioni 
razionalmente, con obiettività  scientifica, per consolidare le basi. Non si 
vola  che  per  lunghi  esperimenti  in  cui  si  deve  conquistare  una  tecnica 
complessa. E io ho raccontato in termini di scienza le vie delle ascensioni 
spirituali dei mistici. E tutto questo non fu che uno  degli aspetti della mia 
sofferenza.

Di tutte ciò  debbo parlare perché lumeggia la mia medianità, perché  
questa dolorosa fatica del distacco dall’inferiore natura umana, che io ho 
lasciato dietro di me sanguinante a brandelli lungo il cammino della mia 
vita, fu la condizione di quella medianità, lo preparò , la spiega. Perché così 
ne definisco il tipo, quello cioè  di uno stato d’iperestesia nervosa e super-
psichismo  intellettuale,  raggiunti  lungo  le  vie  normali  che  sono  alla 
continuazione  dell’evoluzione  organica  darwiniana.  È  stato  attraverso 
questa  fatica  di  superamenti  biologici  che  io  ho  raggiunta  quella 
trasformazione della mia coscienza nella superiore dimensione concettuale 
che  mi  permette  la  visione,  l’uso  del  nuovo  metodo  di  indagine  per 
intuizione e la captazione delle noúri che sono il centro di questo studio.

Tracciai i rapporti tra lo sviluppo spirituale, ascensione morale e il 
mio  tipo  di  medianità  nel  mio  articolo:  “Selbsbeobachtete  Medialität,  
Geistige  Entwicklung  und  sittlicher  Aufstieg  ais  Faktoren  einer  hohen  
Medialität”.  È  apparso  nella  Zeitschrift  für  metapsychische  Forschung, 
diretta dallo Schröder, di Berlino. Ora, questa che chiamo medianità non è  
che la  progressiva realizzazione del  mio sviluppo intellettuale  raggiunto 
non  per  vie  culturali  esteriori,  ma  per  la  sensibilizzazione  ottenuta 
attraverso la purificazione morale e organica di tutto il mio essere fisico e 
psichico.  Se,  come  ho  detto,  ogni  emanazione  barontica  inquina  il

78

79



As Noúres – Pietro Ubaldi 121

sempre exige uma recompensa utilitária. Não se pode pretender ensinar aos 
outros sem antes ter ao menos experimentado o quão difícil é fazer-se a si 
mesmo. Esta tarefa operada nas profundezas da minha natureza humana, nas 
raízes dos instintos primordiais, implica uma tenacidade, um equilíbrio, uma 
lucidez que se mantém só à custa de uma tensão e presença de espírito 
intensas e constantes. Imagina o leitor o que significa ter por antagonista as 
forças biológicas? Quem vive de instintos e não discute a própria natureza 
humana e vive de acordo com os impulsos milenares e vai com a corrente, 
não pode imaginar. Mas eu sou um revolucionário e um rebelde, e todas as 
forças atávicas se adensam em torno do violador que quer superá-las. Vivi 
de tempestade em que todos os vendavais do universo pareciam me agredir. 
O bem e o mal são forças reais, e eu na minha hipersensibilidade, lhe medi 
todo o ímpeto. Agonizei à mercê de correntes barônticas que queriam me 
estrangular. Disputei e defendi passo a passo a minha estrada, calculando o 
assalto e a resistência, com a estratégia consciente de quem quer dominar e 
vencer.  Foi  guerra exaustiva de trincheira.  Enquanto me abandonava ao 
êxtase dos místicos para ascender, controlava as posições racionalmente, 
com objetividade científica, para consolidar as bases. Não se voa senão por 
longos experimentos nos quais se deve conquistar uma técnica complexa. E 
eu  relatei  em  termos  científicos  as  vias  das  ascensões  espirituais  dos 
místicos. E tudo isso não foi senão um aspecto do meu sofrimento.

De  tudo  isso  devo  falar  porque  ilumina  a  minha  mediunidade, 
porque  esta  dolorosa  tarefa  para  me  desapegar  da  inferior  natureza 
humana,  que  eu  deixei  para  trás  sangrando  em  farrapos  ao  longo  do 
caminho da minha vida, foi a condição daquela mediunidade, o preparou, a 
explica.  Pois  é  assim que defino o  tipo,  i.  é.,  aquele  de  um estado de 
hiperestesia nervosa e superpsiquismo intelectual, alcançados ao longo das 
vias normais que são a continuação da evolução orgânica darwiniana. Foi 
através  deste  esforço  de  superações  biológicas  que  eu  alcancei  aquela 
transformação da minha consciência na superior dimensão conceitual que 
me permite a visão, o uso do novo método de investigação por intuição e a 
captação das noúres que são o centro deste estudo.

Tracei  as  relações  entre  o  desenvolvimento  espiritual,  ascensão 
moral  e  o  meu tipo de mediunidade no meu artigo:  “Selbsbeobachtete  
Medialität, Geistige Entwicklung und sittlicher Aufstieg ais Faktoren einer  
hohen  Medialität”.  Ele  foi  publicado  na  Zeitschrift  für  metapsychische  
Forschung,  editado  por  Schröder,  de  Berlim.  Ora,  o  que  chamo  de 
mediunidade não é senão a progressiva realização do meu desenvolvimento 
intelectual,  alcançado  não  por  vias  culturais  exteriores,  mas  pela 
sensibilização obtida através  da purificação moral e orgânica de todo o 
meu ser físico e psíquico. Se, como disse, cada emanação barôntica polui o

78

79



122 Le Noúri – Pietro Ubaldi

fenomeno, io dovevo prima di tutto eliminare nel mio organismo la genesi 
di  tali  vibrazioni,  dovevo distanziarmene evolutivamente per giungere a 
non saper  più  rispondere,  entrare in  risonanza con tali  onde,  per  saper 
invece entrare in  risonanza con onde moralmente e  concettualmente di 
qualità  superiori. Come si vede, ne concludo, cosa ignota alla scienza, che 
la  vera cultura è  un fatto anche di  carattere morale;  che le  porte  della 
conoscenza non si aprono se non a chi se ne sia reso degno e dia garanzia 
del buon uso che di quella farà. Ora, siccome questi superamenti biologici 
dell’ascensione morale non si  ottengono che attraverso una lotta titanica 
contro le resistenze del misoneismo atavico e non si vincono se non quando 
l’incendio  dello  spirito  si  impegna  nella  lotta  contro  le  attuali  leggi 
biologiche, il fenomeno di medianità  è strettamente condizionato da quella 
dolorosa fatica di liberazione. Ecco perché  ho dovuto parlare di dolore. È  
giusto, è  logico e scientificamente equilibrato che la maggior potenza e 
felicità  che l’evoluzione conferisce, sia dovuta guadagnare e si compensi 
nella  fatica  della  conquista.  Ho  dovuto  parlare  di  sofferenza  perché 
condizione di ascensione spirituale e questa, condizione di medianità, che 
non  fu  per  me  dono  gratuito.  Così  questo  libro  sulle noúri,  come 
qualunque mio discorso sulla medianità, deve essere anche il libro e il 
discorso dell’ascensione morale, della purificazione spirituale.

Se  altrove  posi  il  dolore  a  base  dell’evoluzione  (redenzione),  qui 
debbo aggiungere che il dolore va posto a base della medianità. Di quali 
nuovi fattori, strani e sottili dobbiamo tener conto, fattori del destino che 
non  si  determinano  a  volontà,  che  non  esistono  nei  gabinetti  di 
sperimentazione!  Per  poter  avanzare  nell’indagine  scientifica  e  veder 
nell’intimo  delle  cose,  è  necessaria  la  sottilizzazione  dell’istrumento  di 
indagine:  la  coscienza.  Bisogna  dunque  introdurre  nella  scienza,  se 
vorremo avanzare, non più  solo microscopi e telescopi, raggi e strumenti, 
ma bontà  di  vita  e  rettitudine  di  intenzioni,  quali  correnti  positive  che 
pesano  sul  fenomeno.  Nel  mio  caso  il  rapporto  tra  il  fattore  lucidità  
medianica e il fattore purezza morale è  così stretto che potrei tracciare un 
diagramma per  segnarne  l’andamento parallelo  di  sviluppo:  un regresso 
morale segue subito un intorbidamento di visione intellettuale. Profondità  
di  visione  e  purezza  di  registrazione  non  si  ottengono  che  spingendo 
sempre più  nel profondo dell’essere il processo di purificazione, appunto 
per attribuirgli la capacità di risonanza e di sintonizzazione per affinità con 
le noúri  più  pure, più  profonde, quindi più  potenti,  più  vicine al centro 
spirituale dell’universo. Per questo ho parlato nel mio caso di medianità 
progressiva, riducibile ad un normale processo evolutivo. Potrei adoperare 
una  terminologia  mistica  e  religiosa  che  per  me  è  equivale  a  quella 
scientifica: ma questa è più  adatta a precisare e meglio risponde alla forma 
mentale  odierna.  Ora,  solo  dopo  queste  ultime  osservazioni,  si  può  
comprendere in pieno la storia, esposta in principio, della mia medianità.

80



As Noúres – Pietro Ubaldi 123

fenômeno, eu tinha antes de tudo eliminar no meu organismo a gênese de 
tais vibrações, tive que me distanciar evolutivamente delas a ponto de não 
mais ser capaz de responder, entrar em ressonância com tais ondas, para 
saber,  em  vez  disso,  entrar  em  ressonância  com  ondas  moral  e 
conceitualmente  de  qualidades  superiores.  Como  se  vê,  concluo,  coisa 
ignorada pela ciência, que a verdadeira cultura é  um fato também moral; 
que as portas do conhecimento não se abrem senão a quem se faz digno e 
dê  garantia  do  bom  uso  que  dela  fará.  Ora,  como  estas  superações 
biológicas de ascensão moral se obtém senão através de uma luta titânica 
contra a resistência do misoneísmo atávico e não se vencem senão quando 
o incêndio do espírito se empenha na luta contra as atuais leis biológicas, o 
fenômeno  de  mediunidade  é  estritamente  condicionado  por  aquela 
dolorosa tarefa de libertação. Eis porque tive que falar de dor. É  justo, é  
lógico e cientificamente equilibrado que a maior potência e felicidade que 
a evolução confere devam ser conquistados e se compensem no esforço da 
conquista. Eu precisava falar de sofrimento porque é condição de ascensão 
espiritual e esta,  condição de mediunidade, que não foi para mim dom 
gratuito.  Assim  este  livro  sobre  as  noúres,  como  todas  as  minhas 
discussões sobre mediunidade, deve ser também o livro e o discurso da 
ascensão moral, da purificação espiritual.

Se alhures coloco a dor como base da evolução (redenção), aqui devo 
acrescentar que a dor deve ser posta como base da mediunidade.  Quais 
novos fatores, estranhos e sutis devemos levar em conta, fatores do destino 
que  não  se  determinam  a  vontade,  que  não  existem  nos  gabinetes  de 
experimentação!  Para  poder  avançar  na  investigação  científica  e  ver  no 
íntimo das coisas, é necessária a sutilização do instrumento de investigação: 
a consciência. Precisa, portanto, introduzir na ciência, se quisermos avançar, 
não apenas microscópios e telescópios, raios e instrumentos, mas bondade 
de vida e retidão de intenções, como correntes positivas que pesam sobre o 
fenômeno. No meu caso, a relação entre o fator lucidez mediúnica e o fator 
pureza moral é  tão estreita que poderia traçar um diagrama para assinalar-
lhe o andamento paralelo de desenvolvimento: uma regressão moral segue 
súbito uma turvação de visão intelectual. Profundidade de visão e pureza de 
registro não se obtém senão empurrando sempre mais no fundo do ser o 
processo  de  purificação,  precisamente  para  atribuir-lhe  a  capacidade  de 
ressonância e de sintonização por afinidade com as noúres mais puras, mais 
profundas, portanto, mais potentes, mais próximas do centro espiritual do 
universo. Por isto falei, no meu caso, de mediunidade progressiva, redutível 
a um normal processo evolutivo. Poderia adotar uma terminologia mística e 
religiosa, que para mim equivale àquela científica: mas esta é mais adequada 
a precisar e melhor responde à forma mental hodierna. Agora, só  após estas 
ú ltimas observações, se pode compreender plenamente a história, exposta no 
princípio, da minha mediunidade.

80



124 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Questa sofferenza che è  in me non è  dunque patologica; ma se ne 
comprende la normalità  che è  giustificata dalle condizioni particolari che 
attraversa la mia personalità, non equilibrata come è  quella della media in 
un  ambiente  di  forze  proporzionate,  ma  spinta  in  una  fase  in  cui 
quell’equilibrio  subisce violenti  spostamenti  per  introduzione nel  campo 
dinamico  della  mia  vita,  di  nuovi  spinte.  Per  comprendere  la  mia 
medianità, bisogna comprendere me e questi problemi, non è quindi questa 
una questione oziosa.  Squilibrio dunque,  si  dirà?  Ma questo è  il  primo 
squilibrio del volo, che si è  equilibrato già  in un equilibrio più  dinamico e 
più  agile; questo è uno squilibrio che anche nel periodo delle formazione fu 
da me guidato per portarlo a questi risultati e arginato nei limiti di una 
intensa  produttività.  Io  ho  sempre  dominato  questo  scatenarsi  di  forze 
perché  non mi disorientassi e la pseudo-nevrosi è  caduta soggetta ai miei 
piedi: ciò  significa un equilibrio e una potenza più  che normale. Ma io da 
quella distruzione di animalità  che stronca egoismi, avidità, passioni, sono 
rinato in una vita più  grande, in una giovinezza di spirito che non muore 
mai. E questa è  stata la mia più  grande conquista, la mia redenzione come 
Cristo ce la ha additata, raggiunta sulla croce attraverso il dolore. Ed Egli 
per  primo ha  ubbidito  alla  Legge  per  mostrarci  anche  per  un  Dio  la 
necessità di seguirla e come essa sia sentita tanto più inviolabile quanto 
più in alto si sale, nell’armonia dell’ordine divino. Concetti che la scienza 
non può capire ma che pur sono alle base dell’evoluzione umana.

“Se saliamo ai più  alti livelli”, dice un mio registrazione, “sembra che 
il  vecchia  forma biologica  che si  atrofizza  non possa  più  sopportare  lo 
psichismo ipertrofico,  e  sorgono squilibri  apparenti  che  la  scienza,  non 
sapendoli  comprendere,  definisce  patologici,  facendoli  rientrare  nelle 
forme  della  nevrosi”.  Attenti  dunque  a  non  ingannarsi  con  l’osservare 
superficialmente in base solo a qualche sintomo, a non accomunare così 
alla leggera il patologico col supernormale, mettendo ambedue ugualmente 
fuori legge, che deve essere vera solo perché  è  della maggioranza. Non 
eleviamo,  con  questa  adorazione  del  tipo  medio,  un  monumento  alla 
mediocrità  umana e impariamo finalmente a vibrare di una passione più  
alta che non sia quella dell’eterno mangiare e riprodursi e insuperbire e 
arricchire; spezziamo una volta il ciclo in cui sempre si ripete l’animalità  
umana. Ma altra è  la verità. Ogni forma di vita elabora appena nata le sue 
difese e chi ha abbandonato sulla via del perdono e dell’amore, sulle orme 
di Cristo, le sue offese e difese, non è  disarmato per questo e sa lottar 
ugualmente la sua lotta. Egli ha la conoscenza e si muove in un mare di 
luce. Anche se l’aggressività  umana scalfisce nella sua anima la sconfitta di 
un’ora,  egli  sente  e  attrae  le  forze  dell’universo,  ha  la  potenza  della 
sincerità, della verità, della giustizia, lotta per un principio, per un ideale, e 
quelle forze insorgono come per una violazione di se stesse e del principio

81

82



As Noúres – Pietro Ubaldi 125

Este sofrimento que está  em mim não é, portanto, patológico; mas se 
lhe compreende a normalidade que é  justificada pelas condições particulares 
que atravessa a minha personalidade, não equilibrada como é aquela da média 
em um ambiente de forças proporcionadas, mas lançada em uma fase em que 
aquele equilíbrio sofre violentos desvios por introdução no campo dinâmico 
da minha vida, de novos impulsos. Para compreender a minha mediunidade, 
precisa compreender a mim mesmo e a estes problemas, não é, portanto, esta 
uma questão ociosa. Desequilíbrio,  então,  se dirá?  Mas este é  o primeiro 
desequilíbrio do voo, que já se equilibrou em um equilíbrio mais dinâmico e 
mais ágil; este é  um desequilíbrio que, mesmo no período das formações foi 
por mim guiado para levá-lo a estes resultados e contido nos limites de uma 
intensa produtividade. Eu sempre dominei este desencadear-se de forças para 
que não me desorientasse e a pseudoneurose caiu subjugada aos meus pés: 
isso significa um equilíbrio e uma potência além do normal. Mas eu daquela 
destruição  de  animalidade  que  esmaga  egoísmos,  avidezes,  paixões, 
renasceram em uma vida maior, em uma juventude de espírito que não morre 
jamais. E esta foi a minha maior conquista, a minha redenção, como Cristo 
nos  mostrou,  alcançada  na  cruz  através  da  dor.  E  Ele  foi  o  primeiro  a 
obedecer à  Lei para nos mostrar, mesmo para um Deus, a necessidade de 
segui-la  e  como  ela  é  sentida  tanto  mais  inviolável  quanto  mais  alto  se 
ascende, na harmonia da ordem divina. Conceitos que a ciência não pode 
entender, mas que porém estão na base da evolução humana.

“Se  ascendermos  aos  níveis  mais  altos  níveis”,  diz  uma  minha 
gravação,  “parece que a velha forma biológica que se atrofia não possa 
mais suportar o psiquismo hipertrófico, e surgem desequilíbrios aparentes 
que  a  ciência,  não  sabendo-lhe  compreender,  define  como patológicos, 
fazendo-os reentrar nas formas da neurose”. Portanto, tenhamos cuidado 
para não nos enganarmos com observações superficialmente baseadas só  
em alguns sintomas, para não equipararmos tão levianamente o patológico 
ao supranormal,  colocando ambos igualmente fora  da lei,  que deve ser 
verdadeira só  porque é a da maioria. Não elevemos, com esta adoração do 
tipo  médio,  um  monumento  à  mediocridade  humana  e  aprendamos 
finalmente a vibrar de uma paixão mais alta que não seja aquela do eterno 
comer e reproduzir-se e ensoberbar-se e enriquecer; quebremos de uma 
vez, o ciclo no qual sempre se repete a animalidade humana. Mas outra é a 
verdade. Cada forma de vida elabora assim que nasce as suas defesas e 
quem abandonou sob a via do perdão e do amor, nas pegadas de Cristo, as 
suas ofensas e defesas, não está  desarmado por isto e sabe lutar igualmente 
a sua luta. Ele tem conhecimento e se move em um mar de luz. Mesmo se 
a agressividade humana lhes arranhe na sua alma a derrota de uma hora, 
ele sente e atrai as forças do universo, tem a potência da sinceridade, da 
verdade, da justiça, luta por um princípio, por um ideal, e aquelas forças 
insurgem  como  por  uma  violação  de  si  mesmas  e  do  princípio

81

82



126 Le Noúri – Pietro Ubaldi

divino che le regge, quando chi parla in nome del bene viene schiacciato. 
Chi ha gettato lontano da sé  le armi della lotta umana, prende queste più  
sottili e potenti, di una lotta più  degna.

La mia sofferenza è  data dal fatto che, giunto lo spirito ad un dato 
livello,  non  sa  e  non  può  più  adattarsi  a  vivere  nel  carcere  sensorio 
dell’organismo corporeo. Vuole evadere in ogni istante la sua prigionia, la 
prigionia di  tutto l’ambiente terrestre.  È  tragico udire il  canto della gran 
patria lontana, invocarla in terra di esilio e non poterla raggiungere. È  un 
contrasto di  forze meraviglioso e sapiente,  in cui lo spirito è  costretto a 
ripiegare la sua potenza sulla materia per scuoterla, animarla, trascinarla con 
sé  in alto, giacché  non può  staccarsene e abbandonarla. Solo quel mezzo 
denso offre la resistenza necessaria per farne una palestra di esercitazioni. 
Ecco perché  si nasce quaggiù  con tale incendio nell’anima. Allora questa 
deve  calmare  il  suo  slancio,  studiare  l’ambiente,  analizzare  se  stessa, 
incanalare le sue forze verso una produttività reale. E in questa compressione 
di slancio lo spirito si potenzia, si concentra e l’anima ricacciata dentro di sé 
da un esterno che non la sazia perché non le corrisponde, sembra trovare in 
questa  compressione  la  forza  di  scendere  nel  profondo,  sempre  più  nel 
profondo e ivi attingere potenza alle grandi sorgenti della vita. Allora e allora 
solo,  quando si  è  così  dalla  sapienza divina chiusi  in  questo incastro,  si 
riprende  costretti  e  con  la  forza  della  disperazione  la  via  della  propria 
evoluzione biologica e si continua in quella delle ascensione spirituali. La 
sapienza che ha creato nel passato i nuovi organi e organismi, i nuovi istinti 
e  le  nuove  attitudini psichiche,  ha  ubbidito  a  questa  stessa  legge  di 
bisogno  di  espansione  compresso,  di  necessità  di  vita  o  di  morte. 
L’evoluzione è una forza irrefrenabile e quando si è al bivio, nell’epoca 
paleontologica  come oggi  nella  fase  dell’evoluzione  psichica,  bisogna 
scegliere: o avanzare o morire. Io ho dovuto avanzare. Il gran numero, 
nella sua ora, dovrà fare altrettanto.

Tutto ciò  serve a far comprendere come a base della mia medianità io 
ponga,  come  caratteri  fondamentali,  questi  di  normalità  in  quanto  è 
fenomeno  biologico,  di  progressività  in  quanto  è  evoluzione  morale.  La 
disarmonia  tra  l’ipertrofico  sviluppo  psichico  e  la  funzionalità  organica 
necessariamente portata in progressive riduzioni verso l’atrofia, porta con sé 
una continua e sottile sofferenza nervosa non localizzata, diffusa, ma intensa 
e incessante come una vera sensazione della vita. Poiché la gioia di vivere si 
è trasferita tutta nel centro psichico dello spirito. Il processo di purificazione 
è  così  completo  e  profondo  da  interessare  anche  gli  strati  profondi  del 
metabolismo organico. Questo processo di intimo rinnovamento che crea 
funzionalità  nuove, dà  un senso di agonia alla vita al livello fisico, perché  
avviene in profondità, è  mutamento sostanziale di forme e modo di essere, 
discende  fino  a  toccar  gli  intimi  moti  elettronici  degli  atomi  e  i  moti

84

83



As Noúres – Pietro Ubaldi 127

divino que os rege, quando quem fala em nome do bem é  esmagado. Que 
atirou para longe de si as armas da luta humana, empunha estas mais sutis e 
potentes, de uma luta mais digna.

O meu sofrimento é  dado pelo fato que, atingido o espírito um dado 
nível,  não  sabe  e  não  pode  adaptar-se  a  viver  no  cárcere  sensório  do 
organismo corpóreo. Quer evadir em cada instante da sua prisão, a prisão de 
todo o ambiente terrestre. É  trágico ouvir o canto da grande pátria distante, 
invocá-la na terra de exílio e não poder alcançá-la. É  um contraste de forças 
maravilhoso  e  sábio,  no  qual  o  espírito  é  constrangido  a  curvar  a  sua 
potência sobre a matéria para sacudi-la, animá-la, arrastá-la consigo para o 
alto, já  que não pode se desprender e abandoná-la. Só  aquele meio denso 
oferece a resistência necessária para torná-lo um campo de treinamento. Eis 
porque se nasce aqui em baixo com tal incêndio na alma. Então esta deve 
acalmar seu ímpeto, estudar o ambiente, analisar a si mesma, canalizar as 
suas forças para uma produtividade real. E nesta compressão do impulso, o 
espírito se fortalece, se concentra, e a alma, forçada a recuar para dentro de 
si mesma por um exterior que não a satisfaz porque não lhe corresponde, 
parece  encontrar  nessa  compressão  a  força  para  descer  às  profundezas, 
sempre mais no profundo, e ali extrair poder das grandes fontes da vida. 
Então,  e  só  então,  quando se é  assim pela sabedoria divina preso nessa 
armadilha, se é forçado, com a força do desespero, a retomar o caminho da 
própria evolução biológica e se continua naquela das ascensões espirituais. A 
sabedoria que criou no passado os novos órgãos e organismos, os novos 
instintos  e  as  novas  aptidões  psíquicas,  obedeceu  a  esta  mesma  lei  de 
necessidade de expansão reprimida, de necessidade de vida ou de morte. A 
evolução é uma força irrefreável e quando se está  em uma encruzilhada, na 
época paleontológica como hoje na fase da evolução psíquica, deve escolher: 
ou avançar ou morrer. Eu tive que avançar. O grande número, na sua hora, 
deverá fazer o mesmo.

Tudo  isso  serve  para  fazer  compreender  como  a  base  da  minha 
mediunidade eu ponha como características fundamentais de normalidade 
enquanto é  fenômeno biológico, de progressividade enquanto é  evolução 
moral.  A desarmonia entre o hipertrófico desenvolvimento psíquico e a 
funcionalidade orgânica, necessariamente levada em progressivas reduções 
rumo à  atrofia, traz consigo um contínuo e sutil sofrimento nervoso, não 
localizado, difuso, mas intenso e incessante como uma verdadeira sensação 
da vida. Pois a alegria de viver transferiu-se toda para o centro psíquico do 
espírito.  O  processo  de  purificação  é  tão  completo  e  profundo  para 
interessar também os estratos mais profundos do metabolismo orgânico. 
Este processo de íntima renovação, que cria funções novas, dá um senso de 
agonia  à  vida  ao  nível  físico,  porque  ocorre  em profundidade,  é  uma 
mudança substancial de formas e modos de ser, desce até o ponto de tocar 
os  íntimos  movimentos  eletrônicos  dos  átomos  e  os  motos

84

83



128 Le Noúri – Pietro Ubaldi

vorticosi  che  li  collegano  nella  chimica  cellulare,  è  veramente  una 
trasmutazione  di  organi  e  di  sostanze  in  altri  di  diversa  composizione 
chimica e di diverso orientamento atomico. La sostanza nell’evoluzione muta 
forma,  è  toccata  fino  all’anima  della  sua  struttura  cinetica.  Questa 
purificazione  non  è  solo  purificazione  e  fatica  morale,  ma  è  anche 
purificazione e fatica organica, che rientra nel campo della medicina.

In questi ipersensitivi la vita organica non tollera più  il grossolano e 
violento  ciclo  vegetativo  della  vita  dei  padri;  parallela  a  questa 
ipertrofizzazione di psichismo si verifica una inadattabilità  non solo morale 
ai  sentimenti  degli  istinti  animali  umani,  ma  anche  fisica  ad  un 
funzionamento vitale pigro, ingombrante, assorbente troppa energia quale è 
quello  dato  dall’assimilazione  intestinale,  dalla  respirazione,  dalla 
circolazione sanguigna. Ad un certo momento dell’evoluzione tutto ciò  pesa 
troppo, diventa non più  un veicolo di vita ma una massa ingombrante che lo 
spirito troppo sottilizzato non può  più  trascinare, al cui livello esso non sa 
più  discendere. Ma l’evoluzione ha dato sempre l’esempio della creazione di 
funzionalità  nuove;  e  perché  ora  si  dovrebbe  fermare,  che  cosa  si  può  
fermare nell’universo, e se l’evoluzione è un salire, dove potrà mai creare ora 
se  non  nel  campo  psichico?  Ma  ciò  è  strettamente  scientifico,  è  la 
continuazione, che pur bisogna vedere, della scienza accettata da tutti. La 
medicina parla di atrofie di questo e quell’organo, sviluppati nei progenitori, 
scomparenti ora perché non più  alimentati dall’uso, perché lentamente chiusi 
così fuori del ciclo del metabolismo organico. La funzionalità si sposta lungo 
la linea dell’evoluzione, man mano che l’essere progredisce e abbandona la 
forma di espressione del passato e se ne plasma di nuove. Ma per capire ciò 
bisogna  aver  capito  che  l’evoluzione  organica  darwiniana  non  è  che 
l’ultimo effetto sensibile di una evoluzione dello psichismo della vita, 
che in progredienti forme organiche si è espresso e si esprime. E se si  
parla  che  un  giorno,  nuovi  organi  potranno  atrofizzarsi,  ciò  avverrà 
perché l’atrofia sarà prima avvenuta nel centro psichico che allora avrà 
interrotto  l’alimentazione  energetica  per  le  vie  nervose,  dell’organo 
interessato; l’evoluzione organica sarà sempre la forma esteriore di una 
più profonda evoluzione psichica, di quella direttrice e lo spostamento da 
essa determinato negli organi non potrà verificarsi se non quando essa 
avrà compiute e stabilizzate le sue conquiste in piani più elevati.

Tutto  ciò  devo dire  perché  io  faccio  della  mia  medianità  un  caso 
d’evoluzione  anche  organica.  Non  posso  prescindere,  nello  studio  del 
fenomeno della captazione noúrica, dallo studio dell’organismo in cui questo 
fenomeno avviene e dai mutamenti profondi che in esso, per questo, sono 
dovuti e devono avvenire. Tutto ciò  è e deve essere connesso: il mio metodo 
dell’intuizione  è  un  super-elevamento  di  coscienza  al  suo  estremo  più  
avanzato, il quale è  pur comunicante con l’altro estremo che in me tende a

85

86



As Noúres – Pietro Ubaldi 129

vorticosos  que  os  conectam  na  química  celular,  é  verdadeiramente  uma 
transmutação de órgãos e de substâncias em outros de diversa composição 
química e de diversa orientação atômica. A substância na evolução muda de 
forma, é tocada até a alma da sua estrutura cinética. Esta purificação não é só  
purificação e esforço moral, mas é  também purificação e esforço orgânico, 
que reentra no campo da medicina.

Nestes hipersensíveis, a vida orgânica não tolera mais o grosseiro e 
violento ciclo vegetativo da vida dos ancestrais; paralela a esta hipertrofia 
de  psiquismo  se  verifica  uma  inadaptabilidade  não  só  moral  aos 
sentimentos  dos  instintos  animais  humanos,  mas  também  física  a  um 
funcionamento  vital  indolente,  dificultoso,  absorvente  demasiado  de 
energia, como é  aquele dado pela assimilação intestinal, da respiração, da 
circulação  sanguínea.  Em  certo  momento  da  evolução,  tudo  isso  pesa 
demais, se torna não mais um veículo de vida mas uma massa incômoda 
que o espírito assaz sutilizado não pode mais arrastar, a cujo nível ele não 
sabe mais descer. Mas a evolução deu sempre o exemplo da criação de 
funcionalidades novas; e por que agora se deveria parar, o que se pode 
parar no universo, e se a evolução é  uma ascensão, onde poderá  jamais 
criar agora, senão no campo psíquico? Mas isso é estritamente científico, é  
a continuação, que, no entanto, precisa ver, da ciência aceita por todos. A 
medicina  fala  da  atrofia  deste  ou  daquele  órgão,  desenvolvido  nos 
ancestrais,  desaparecidos  agora  porque  não  mais  alimentados  pelo  uso, 
porque  lentamente  excluído  do  ciclo  do  metabolismo  orgânico.  A 
funcionalidade se muda ao longo da linha da evolução, à  medida que o ser 
progride e abandona a forma de expressão do passado e molda novas. Mas, 
para entender isso precisa entender que a evolução orgânica darwiniana 
não é senão o ú ltimo efeito sensível de uma evolução do psiquismo da vida, 
que em progressivas formas orgânicas se expressou e se exprime. E se se 
fala que um dia,  novos órgãos  podem atrofiar-se,  isso então  acontecerá  
porque a atrofia terá  primeiro ocorrido no centro psíquico, que então terá  
interrompido  a  alimentação  energética  pelas  vias  nervosas,  do  órgão 
afetado; a evolução orgânica será  sempre a forma exterior de uma mais 
profunda  evolução  psíquica,  daquela  diretora,  e  a  mudança  que  ela 
determina  nos  órgãos  não  poderá  verificar-se  senão  quando  ela  tiver 
completado e estabilizado as suas conquistas em planos mais elevados.

Tudo isso devo dizer porque eu faço da minha mediunidade um caso 
de evolução também orgânica. Não posso prescindir, no estudo do fenômeno 
da captação noúrica, do estudo do organismo em que este fenômeno ocorre 
e das mudanças profundas que nele, por isto, são devidas e devem ocorrer. 
Tudo isso está  e deve estar conectado: o meu método de intuição é  uma 
superelevação  de  consciência  ao  seu  extremo  mais  avançado,  o  qual  é  
também  comunicante  com  o  outro  extremo  que  em  mim  tende  a

85

86



130 Le Noúri – Pietro Ubaldi

spegnersi, abbandonato al passato, cioè  la struttura e il funzionamento del 
mio organismo animale.  Più  il  primo avanza e  più  reagisce  sul  secondo 
modificandolo. Il processo di sensibilizzazione spirituale ha delle risonanze 
ai più  bassi livelli del mondo organico e la purificazione morale in alto si 
completa imponendo anche una purificazione cellulare, cioè  di cellule e di 
tessuti,  alla  sostanza  organica.  È  un  fatto  che  con  l’alimentazione  noi 
introduciamo le sostanze chimiche che costituiscono poi il nostro organismo. 
Per il sensitivo allora, il quale tutto percepisce come noúri, cioè anche come 
corrente di emanazione spirituale, certe sostanze così viste nella loro più  
profonda  essenza,  vengono  istintivamente  respinte  come  intollerabili.  La 
grossolana  struttura  normale  resiste  a  tanti  veleni  a  cui  il  sensitivo  non 
resistere  più .  Si  spostata  la  gamma media  della  tollerabilità  e  il  regime 
dietetico  comune  diventa  superlativamente  tossico.  Tossico  perché 
l’organismo  sensibilizzato  riesce  a  percepire  nelle  sostanze  nutritizie 
emanazioni che prima non percepiva; e quando esso quelle sostanze inadatte 
avrà introdotte nel suo organismo, sarà tormentato da quelle emanazioni per 
tutto il ciclo lungo che non termina che con la loro eliminazione finale dal 
metabolismo organico. Ed ecco una necessità  di sorveglianza sul cibo e al 
minimo errare una sorgente di nuove sofferenze; ecco in esso il pericolo 
continuo  dell’inquinarsi  della  capacità  recettiva  delle  noúri.  Poiché  tutto 
l’organismo del sensitivo è  un’orchestra risonante di correnti spirituali, e nel 
concerto non si può  introdurre nulla di eterogeneo specialmente, col cibo, 
direttamente in circolo. Una sostanza dissonante continua a mandare la sua 
voce, la sua radiazione cacofona finché ne rimangono tracce nell’organismo. 
Come ho parlato, riguardo al verificarsi del fenomeno, di sterilizzazione 
psichica dell’ambiente, parlo qui di purificazione cellulare. E questa deve 
essere non un fatto momentaneo, ma un metodo dietetico costante, tutto 
un  regime  di  vita.  Si  giunge  così  per  questa  via  a  tale  grado  di  
sintonizzazione nell’armonia universale, che non è più lecito violarla se 
non a costo di gravi sofferenze, anche nel campo morale, fatto di sottili 
vibrazioni e atteggiamenti di spirito. Si sente allora la colpa non come un 
vantaggio, ma come un dolore.

Purezza!  Ecco esteso  fin  nel  campo della  medicina  il  sistema dei 
mistici. Il cibo non è stato mai il loro amico; essi erano sempre tra i digiuni. 
La quantità  pesa, il cervello deve servire altre funzioni e attira per sé  la 
circolazione e  il  nutrimento del  sangue,  il  sistema nervoso non può  più  
discendere al servizio di una laboriosa digestione accumulatrice di grassi. Il 
mistico  è  magro,  vorrebbe  essere  trasparente.  Eppure  è  dinamico,  è  un 
continuo lampeggiamento di energia. Ciò  mostra che è cento volte più  vivo e 
più  giovane. Il lungo, circonvoluto cammino intestinale in cui il cibo sosta 
fino alla  putrefazione,  gli  porta  inevitabilmente  una nota  di  veleno nella 
sensazione organica della vita. Vinta la quantità  bisogna dirigere la qualità,

87



As Noúres – Pietro Ubaldi 131

desaparecer, abandonado ao passado, i. é., a estrutura e o funcionamento 
do meu organismo animal. Quanto mais o primeiro avança e mais reage ao 
segundo  modificando-o.  O  processo  de  sensibilização  espiritual  tem 
ressonâncias nos mais baixos níveis do mundo orgânico e a purificação 
moral no alto se completa impondo também uma purificação celular, i. é., 
de  células  e  de  tecidos,  à  substância  orgânica.  É  um  fato  que  com a 
alimentação nós introduzimos as substâncias químicas que constituem pois 
o  nosso  organismo.  Para  o  sensitivo,  então,  o  qual  tudo percebe  como 
noúres,  i.  é.,  também  como  corrente  de  emanação  espiritual,  certas 
substâncias assim vistas na sua mais profunda essência, são instintivamente 
rejeitadas como intoleráveis. A grosseira estrutura normal resiste a tantos 
venenos que o sensitivo não resiste mais. Se deslocada a gama média da 
tolerabilidade  e  o  regime  dietético  comum  torna-se  superlativamente 
tóxico.  Tóxico porque o organismo sensibilizado consegue perceber nas 
substâncias nutritivas emanações que antes não percebia; e quando ele tiver 
introduzido  aquelas  substâncias  inadequadas  no  seu  organismo,  será  
atormentado  por  aquelas  emanações  por  todo  o  longo  ciclo  que  não 
termina senão com a sua eliminação final do metabolismo orgânico. E eis 
uma necessidade de vigilância alimentar, e o menor erro torna-se fonte de 
novo sofrimento; daí o perigo contínuo de contaminar-se da capacidade 
receptiva das noúres. Pois todo o organismo do sensitivo é  uma orquestra 
ressonante de correntes espirituais, e no concerto não se pode introduzir 
nada de heterogêneo, com o alimento, diretamente em circulação.  Uma 
substância dissonante continua a emitir a sua voz, a sua radiação cacofona, 
enquanto permanecerem traços no organismo. Como falei, a respeito do 
verificar-se do fenômeno, de esterilização psíquica do ambiente, falo aqui 
de purificação celular. E esta deve ser não um fato momentâneo, mas um 
método dietético constante, todo um regime de vida. Se alcança assim, por 
esta via, a tal grau de sintonização na harmonia universal, que não é  mais 
lícito  violá-la  senão  a  custo  de  graves  sofrimentos,  mesmo  no  campo 
moral,  feito de sutis vibrações e atitudes de espírito.  Se sente,  então,  a 
culpa, não como uma vantagem, mas como uma dor.

Pureza! Eis o mesmo fim no campo da medicina o sistema dos 
místicos. O alimento não foi jamais o seu amigo; eles estavam sempre 
entre  os  jejuns.  A  quantidade  pesa,  o  cérebro  deve  servir  outras 
funçõ es e atrai para si a circulação e a nutrição do sangue, o sistema 
nervoso  não  pode  mais  se  rebaixar  ao  serviço  de  uma  laboriosa 
digestão  acumuladora  de  gordura.  O  místico  é  magro,  quer  ser 
transparente.  No  entanto,  é  dinâmico,  é  um  contínuo  lampejo  de 
energia. Isso mostra que ele está  cem vezes mais vivo e mais jovem. O 
longo,  sinuoso caminho intestinal,  onde o alimento permanece até  a 
putrefação, lhe traz inevitavelmente uma nota de veneno na sensação 
orgânica  de  vida.  Vencida  a  quantidade  precisa  dirigir  a  qualidade,

87



132 Le Noúri – Pietro Ubaldi

perché quel grossolano sistema di rifornimento dinamico a cui lo psichismo 
è  legato,  dia  il  maggior  rendimento  col  minor  danno  possibile.  Tossico 
diventa allora tutto ciò  che contiene alcool, droghe, il fumare, i brodi, la 
carne specie non bianca, tutto ciò  che è sugoso e eccitante al palato e non sia 
semplice e puro prodotto di natura. La frutta, le verdure, il pesce, il latte 
fermentano meno. E poi vita all’aperto, in contatto diretto con il sole e con 
l’aria, con le grandi correnti della vita. È  all’aperto che non solo avviene la 
sintonizzazione  psichica  che  registra  le  noúri,  ma  che  avviene  anche  la 
sintonizzazione di tutto l’organismo con esse. Il mistico dunque deve essere 
anche uno sportivo agile e dinamico in ogni sua età, resistente alla nevi, ai 
bagni, al sole, magro, abbronzato, giovane sempre di corpo e di spirito.

La  vera  salute  è  un  regime.  La  medicina  è  uno  spostamento  di 
principî  a  scopo utilitario.  Aggiungere nel  ricambio sostanze nuove per 
correggere  eccessi  precedenti,  sommando  un’azione  violenta  perché 
corregga la naturale reazione organica dell’errore commesso in precedenza, 
è un’assurdità, là dove era necessario invece non porre le cause malefiche e, 
quando ciò  sia avvenuto, almeno non tormentare ancora l’organismo, ma 
dargli  tempo  di  smaltirle.  Ma  è  comodo  credere  al  miracolo  e  poi  le 
medicine vendono, i saggi consigli non si vendono e costa fatica seguirli. 
E  così  sia.  E  così  si  sommano  i  danni.  È  un  principio  generale  che 
bisogna dare al corpo ciò che gli è necessario, come ad una macchina il 
suo alimento in combustibile; e ciò secondo il lavoro che all’organismo si 
chiede. Fino a pochi anni fa la maggioranza umana non faceva che lavoro 
fisico, la carne gli era quindi necessaria, i  pasti pantagruelici di Luigi 
XIV potevano essere il suo sogno e bisogno fisiologico. Ma in un tipo di 
uomo che oggi si va normalizzando a funzioni prevalentemente nervose e 
psichiche, quel sistema è tossico, nel mio caso insopportabile. Quando il 
lavoro della vita è quasi esclusivamente psichico, l’alimentazione deve 
essere adeguata. È ben logico. E dirò di più. Giorno per giorno, secondo 
il  lavoro  da  compiere,  sia  fisico  o  psichico,  la  quantità  e  qualità 
dell’alimentazione deve mutare a quel lavoro proporzionandosi. E se il 
lavoro è abitualmente sedentario e intellettuale,  il  regime dietetico sia 
abitualmente vegetariano.

Così la spiritualità  si completa fin nei più  bassi livelli dell’evoluzione 
organica, e su questa reagisce donando anche all’organismo fisico le sue 
qualità  di  giovinezza  perenne.  La  causa  della  vita,  il  suo  motore,  è  lo 
spirito; più  si è  spirito e più  si domina il decadimento senile e si sente che 
la morte non uccide. Si invecchia allora verso una giovinezza che è piena di 
forza perché  è  festa  di  spirito.  Invecchio e non muoio,  morirò  e  vivrò : 
esperienza sublime.

88

89



As Noúres – Pietro Ubaldi 133

para que o grosseiro sistema de suprimento dinâmico ao qual o psiquismo 
está  ligado,  dê  o  maior rendimento com o menor dano possível.  Tóxico 
torna-se então tudo o que contém álcool, drogas, o fumar, os caldos, a carne 
especialmente não branca, tudo o que é  suculento e excitante ao paladar e 
não seja simples e puro produto da natureza. As frutas, as verduras, o peixe, 
o leite fermentam menos. E pois vida ao ar livre, em contato direto com o 
sol e com o ar, com as grandes correntes da vida. É  ao ar livre que não só  
ocorre  a  sintonização  psíquica que registra  as  noúres,  mas que acontece 
também a sintonização de todo o organismo com elas. O místico, portanto, 
deve ser também um atleta ágil e dinâmico em cada idade, resistente à neve, 
aos banhos, ao sol, magro, bronzeado, sempre jovem de corpo e de espírito.

A verdadeira saúde é  um regime. A medicina é  uma mudança de 
princípios  a  escopo  utilitário.  Adicionar  ao  metabolismo  substâncias 
novas  para  corrigir  excessos  precedentes,  somando  uma ação  violenta 
para corrigir a natural reação orgânica do erro cometido em precedência, 
é  um absurdo, lá  onde, em vez disso, era necessário não por as causas 
nocivas  e,  quando  isso  ocorreu,  ao  menos  não  atormentar  ainda  o 
organismo, mas dar-lhe tempo para eliminá-las. Mas é  cômodo acreditar 
em milagres,  e então os remédios vendem, os sábios conselhos não se 
vendem, e custa esforço segui-los. E assim seja. E assim se somam os 
danos.  É  um  princípio  geral  que  precisa  dar  ao  corpo  o  que  lhe  é 
necessário, como a uma máquina o seu alimento em combustível; e isso 
segundo  o  trabalho  ao  organismo  se  pede.  Até  poucos  anos  atrás,  a 
maioria humana não fazia senão trabalho físico, a carne lhe era, portanto, 
necessária,  as  refeições  pantagruélicas  de  Luís  XIV podiam ser  o  seu 
sonho e necessidade fisiológica. Mas em um tipo de homem que hoje se 
vai normalizando a funções prevalentemente nervosas e psíquicas, aquele 
sistema é  tóxico, no meu caso, insuportável. Quando o trabalho da vida é 
quase exclusivamente psíquico, a alimentação deve ser adequada. É  bem 
lógico. E direi mais. Dia a dia, segundo o trabalho a cumprir, seja físico 
ou psíquico,  a  quantidade e qualidade da alimentação  devem mudar a 
aquele  trabalho  proporcionando-se.  E  se  o  trabalho  for  habitualmente 
sedentário  e  intelectual,  o  regime  dietético  que  seja  habitualmente 
vegetariano.

Assim, a espiritualidade se completa mesmo nos mais baixos níveis 
da evolução orgânica, e sobre esta reage conferindo também ao organismo 
físico  as  suas  qualidades  de  juventude  perene.  A causa  da  vida,  o  seu 
motor,  é  o  espírito;  quanto  mais  se  é  espírito  e  mais  se  domina  a 
decadência senil e se sente que a morte não mata. Se envelhece então rumo 
a  uma  juventude  que  é  plena  de  força,  porque  é  festa  de  espírito. 
Envelheço e não morro, morrerei e viverei: experiência sublime.

88

89



134 Le Noúri – Pietro Ubaldi

IV. I grandi ispirati

Ho esposto l’esame del mio caso nei suoi più  salienti particolari. È  
giunto il momento di uscire da questo caso individuale per assurgere ad 
una  visione  più  vasta  del  fenomeno,  osservando  i  casi  di  medianità  
ispirativa che la storia ci offre. Delle somiglianze, dei punti di contatto mi 
permetteranno  di  stabilire  la  legge  del  fenomeno,  meglio  che  non 
l’osservazione di un solo caso. Nel precedente studio di anatomia psichica 
ho  compiuta  la  vivisezione  della  mia  anima.  Ciò  era  necessario  per  la 
comprensione  dei  miei  scritti  medianici,  di  cui  il  presente  è  il 
completamento e la continuazione logica. Ma questo mio caso medianico 
si svolge sullo sfondo grandioso di tanti casi maggiori. Benché a grande 
distanza  di  importanza  storica  e  di  potenza,  e  nonostante  le  naturali 
differenze date dal temperamento del medium, dalla natura particolare 
delle circostanze e dall’ambiente imposto al suo lavoro, tutti questi casi 
hanno un fondo unico, delle note caratteristiche comuni, rinascenti anche 
nel mio caso minore e ciò convalida le mie affermazioni e interpretazioni 
del  fenomeno  con  questa  teoria  delle  noúri.  Tante  parole  si  sono 
adoperate per definirli: ispirazione, visione, estasi, rapimento, intuizione, 
medianità,  il  demone,  le  muse,  lo  spirito,  la  subcoscienza,  la 
supercoscienza, etc. Il misticismo, le religioni, lo spiritismo, la filosofia, 
l’arte, la psicologia, ogni atteggiamento del pensiero umano ha creata la 
sua espressione e ha osservato da un punto di vista particolare lo stesso 
fenomeno.  Il  mistico,  il  santo,  il  profeta,  il  poeta,  l’artista,  l’eroe,  lo 
scienziato, l’inventore, in un la parola il genio in tutte le sue forme, quel 
fenomeno  hanno  ugualmente  vissuto.  Fenomeno  proprio  ai  grandi 
avanzati nell’evoluzione, di cui quindi il genio non è che l’anticipo che 
agita la fiaccola dello spirito in mezzo alla grigia normalità. Il fenomeno 
è  universale  e  antico  quanto  l’uomo;  anzi  fu  appunto  nell’antichità 
maggiormente  in  onore,  quando  la  conoscenza  si  raggiungeva 
direttamente  per  rivelazione  e  il  metodo  intuitivo  e  deduttivo,  che  la 
razionalità  moderna  non  sa  più  usare,  era  spesso  l’unico  metodo  di 
indagine per la soluzione dei problemi e la conquista del sapere. La più 
vergine anima umana sembrava allora più vicina alle origini, da sapervi 
attingere direttamente. Oggi il pensiero è decaduto, precipitando in fondo 
alla razionalità e non sa ritrovare più i principî. Da questi grandi contatti 
spirituali nacquero le rivelazioni.

Entriamo  qui  in  un  mondo  meraviglioso.  Il  fenomeno  della 
registrazione medianica ispirativa non si può  più  contenere entro i limiti di 
un fenomeno scientifico, questo caso sta alla semplice captazione noúrica

90

91



As Noúres – Pietro Ubaldi 135

IV. Os grandes inspirados

Apresentei o exame do meu caso nos seus mais salientes detalhes. 
Chegou o momento de sair deste caso individual para ascender a uma 
visão  mais  vasta  do  fenômeno,  observando  os  casos  de  mediunidade 
inspirativa que a histó ria nos oferece. Semelhanças e pontos de contato 
me  permitirão  estabelecer  a  lei  do  fenômeno,  melhor  do  que  a 
observação de um só  caso. No  precedente estudo de anatomia psíquica, 
realizei  uma  vivissecção  da  minha  alma.  Isso  era  necessário  para  a 
compreensão  dos meus escritos mediúnicos,  dos quais o presente é  o 
complemento e a continuação lógica. Mas este meu caso mediúnico se 
desenvolve sobre o fundo grandioso de tantos casos maiores. No entanto 
a  grande  distância  de  importância  histó rica  e  de  potência,  e  não 
obstante as naturais  diferenças dadas pelo temperamento do médium, 
da natureza particular das circunstâncias e do ambiente imposto ao seu 
trabalho,  todos  estes  casos  têm  um  fundo  único,  das  notas 
característicos  comuns,  renascidos mesmo no meu caso menor e  isso 
convalida as minhas afirmações e interpretações do fenômeno com esta 
teoria  das  noú res.  Tantas  palavras  foram  adotadas  para  defini-las: 
inspiração,  visão,  êxtase,  arrebatamento,  intuição,  mediunidade,  o 
demônio, as musas, o espírito, o subconsciente, o superconsciente, etc. 
O misticismo, as religiões, o espiritismo, a filosofia, a arte, a psicologia, 
cada aspecto do pensamento humano criou a sua expressão e observou 
de um ponto de vista particular o mesmo fenômeno. O místico, o santo, 
o profeta,  o poeta,  o artista,  o heró i,  o cientista,  o inventor,  em uma 
palavra, o gênio em todas as suas formas, aquele fenômeno igualmente 
vivenciaram. Fenômeno peculiar aos grandes avançados na evolução, do 
qual,  portanto, o gênio não é  senão o precursor que agita a tocha do 
espírito em meio à  cinzenta normalidade. O fenômeno é  universal e tão 
antigo  quanto  o  homem;  aliás  foi  precisamente  na  antiguidade  mais 
honrado,  quando  o  conhecimento  se  alcançava  diretamente  por 
revelação e o método intuitivo e dedutivo, que a racionalidade moderna 
não sabe mais usar, era frequentemente o único método de investigação 
para a solução dos problemas e a conquista do saber. A mais virginal 
alma humana parecia então mais próxima das origens, para saber extrair 
diretamente delas. Hoje, o pensamento decaiu, precipitando no fundo à 
racionalidade e não sabe reencontrar mais os princípios. Destes grandes 
contatos espirituais, nasceram as revelações.

Entramos aqui em um mundo maravilhoso. O fenômeno da gravação 
mediúnica  inspirativa não  se  pode mais  conter  dentro dos limites  de um 
fenômeno  científico;  este  caso  está  para  a  simples  captação  noúrica

90

91



136 Le Noúri – Pietro Ubaldi

come la folgore alla scintilla elettrica, poiché  l’uomo viene sollevato in un 
turbine in faccia a Dio, il centro concettuale dell’universo, che appare e si 
rivela per segnare i destini del mondo. Se nel mio povero caso ho dovuto 
parlare di ascensione spirituale e di purificazione, quali condizioni di una 
sintonizzazione che non può  avvenire che per affinità, in quale vortice di 
potenza sarà avvenuta la trasumanazione di questi grandi ispirati che hanno 
letto il pensiero di Dio! Qui si tocca il caso limite della umana possibilità  
di ascensione. Se la ricezione noúrica è  fenomeno di elevamento umano 
nelle alte sfere del superconcepibile, a quale tensione dell’essere, a quale 
vertigine di altezza, a quale vertice di potenza sarà mai giunto in questi casi 
l’animo umano! E come diventa piccola e inadeguata  la scienza e la sua 
analisi di fronte a questi fenomeni che reggono la storia del mondo! Di 
fronte  ai  grandi  ispirati,  a  questi  giganti  che  si  sono  mossi  in  una 
atmosfera di pensiero titanico, di fronte alla potenza di queste forze vive 
dello spirito che scendono sulla terra per fondersi  nella storia,  dare il 
soffio della vita alle civiltà e orientare il progresso del mondo, di fronte 
alle rivelazioni che hanno attinto, per contatto spirituale diretto, il vero 
delle sorgenti prime del pensiero di Dio, che cosa diventa la scienza con i 
suoi metodi esteriori, con i suoi preconcetti demolitori, con l’incertezza 
dei suoi dubbi e delle sue ipotesi? Che cosa diventa, di fronte a questi 
fenomeni che superano tutto l’uomo, la povera scienza umana sperduta 
per le vie dell’analisi e che pur tutto vuol giudicare, imprigionare nella 
piccola tecnica della sua sperimentazione? La scienza con il suo metodo 
ha  posto  essa  stessa  i  suoi  limiti,  costringendosi  all’incompetenza  in 
questi casi in cui nel fenomeno agiscono fattori trascendentali. In questi 
casi le noúri hanno portato l’uomo talmente in alto, lungo le gerarchie 
salienti  e  convergenti  verso  la  Divinità,  che  il  fenomeno  non  si  può 
ridurre ad un concetto scientifico, perché avviene fuori del mondo e della 
sua scienza.

Le religioni, questo orientamento dato dall’Alto allo spirito umano 
per guidarlo nella via delle sue ascensioni, sono una discesa dello spirito 
divino attraverso le rivelazioni. In fondo alle quale vi è  una sola e unica 
religione che cammina e in cui, adattandosi alla psicologia dei popoli, nelle 
forme  del  tempo,  l’idea  di  Dio  avanza.  Avanza  dall’Atlantide  all’India, 
all’Egitto, alla Grecia, al monoteismo intuito da Mosè e imposto al popolo 
d’Israele  perché  portasse  l’idea  fino  a  Cristo  che  doveva  continuarla  e 
fecondarla nel Suo Vangelo di amore. Tutti i grandi creatori del pensiero 
umano hanno attinto per ispirazione alla stessa sorgente unica, dicendola 
progressivamente sempre più  perfetta, Krisna, Zoroastro, Hermes, Mosè, 
Budda, Orfeo, Pitagora fino a Cristo che supera tutti. La verità  è  una. Le 
approssimazioni  umane  sono  diverse,  successive,  proporzionate  al 
progrediente  sviluppo  dell’evoluzione  psichica  dell’uomo.  Per  esso

92



As Noúres – Pietro Ubaldi 137

como o relâmpago para a faísca elétrica, pois o homem é elevado num 
turbilhão diante de Deus, o centro conceitual do universo, que aparece e se 
revela para assinalar os destinos do mundo. Se no meu pobre caso tivesse 
que falar de ascensão espiritual e de purificação, quais condições para uma 
sintonização que não pode ocorrer senão por afinidade, a qual vórtice de 
potência ocorrerá a transumanização destes grandes inspirados que leram o 
pensamento de Deus! Aqui se toca o caso limite da humana possibilidade 
de ascensão. Se a recepção noúrica é fenômeno de elevação humana nas 
altas esferas do superconcebível, a qual tensão do ser, a qual vertigem de 
altura, a qual vértice de potência terá chegado nestes casos a alma humana! 
E como se torna pequena e inadequada a ciência e a sua análise diante 
destes fenômenos que regem a história  do mundo! Diante dos grandes 
inspirados,  destes  gigantes  que  se  moviam  em  uma  atmosfera  de 
pensamento titânico, diante da potência destas forças vivas do espírito que 
descem  à  terra  para  se  fundir  na  história,  dar  o  sopro  da  vida  às 
civilizações e orientar o progresso do mundo, diante das revelações que 
extraíram, por contato espiritual direto, a verdade das fontes primárias do 
pensamento  de  Deus,  o  que  se  torna  a  ciência  com os  seus  métodos 
exteriores, com os seus preconceitos destrutivos, com a incerteza das suas 
dúvidas e das suas hipóteses? O que se torna diante destes fenômenos que 
superam todo  o  homem,  a  pobre  ciência  humana  perdida  nas  vias  da 
análise e que porém tudo quer julgar, aprisionar na pequena técnica da sua 
experimentação? A ciência, com o seu método, impôs ela mesma os seus 
limites,  constrangendo-se  à  incompetência  nestes  casos  no  qual  no 
fenômeno agem fatores transcendentais. Nestes casos, as noúres levaram o 
homem tão alto, ao longo das hierarquias salientes e convergentes rumo à 
Divindade, que o fenômeno não se pode reduzir a um conceito científico, 
porque ocorre fora do mundo e da sua ciência.

As religiões, essa orientação dada do Alto ao espírito humano para 
guiá-lo  na  via  das  suas  ascensões,  são  uma  descida  do  espírito  divino 
através das revelações. No fundo delas, há  uma só  e única que caminha e 
na qual, adaptando-se à psicologia dos povos, nas formas do tempo, a ideia 
de  Deus  avança.  Avança  da  Atlântida  à  Índia,  ao  Egito,  à  Grécia,  ao 
monoteísmo intuído  por  Moisés  e  imposto  ao  povo de  Israel  para  que 
levasse  a  ideia  até  Cristo,  que  devia  continuá-la  e  fecundá-la  no  Seu 
Evangelho de amor. Todos os grandes criadores do pensamento humano se 
inspiraram  na  mesma  fonte  única,  proclamando-a  progressivamente 
sempre mais perfeita: Krishna, Zoroastro, Hermes, Moisés, Buda, Orfeu, 
Pitágoras,  até  Cristo,  que  supera  todos.  A  verdade  é  uma  só .  As 
aproximações  humanas  são  diversas,  sucessivas,  proporcionais  ao 
progressivo desenvolvimento da evolução  psíquica do homem. Para ele,

92



138 Le Noúri – Pietro Ubaldi

l’idea  di  Dio,  nella  sua  essenza,  è  un  superconcepibile;  l’uomo  deve 
limitarla per ridurla nel suo concepibile, che ne è  l’unica misura che può  
nel  suo  relativo  segnare  i  confini.  Ma  questo  relativo  si  dilata  per 
evoluzione  del  soggetto  umano  e  subito,  parallela,  anche  quell’idea  si 
dilata.  Così  l’evoluzione  dell’idea  di  Dio  è  parallela  all’evoluzione 
umana.  Il  Dio della  volontà  e  della  potenza,  di  Mosè,  diventa  il  Dio 
cristiano  dell’amore  e  del  perdono,  diventerà  il  Dio  scientifico  della 
sapienza; il Dio terribile che appare tra le folgori sul Sinai, inesorabile e 
tremendo nella sua giusta vendetta, si completa e ingigantisce nel gesto 
più umano della bontà, si avvicina alla Terra e vi getta col Vangelo il 
seme della pace dell’animo e della convivenza sociale. E oggi la rude 
potenza della  rivelazione mosaica,  la  profonda bontà della  rivelazione 
evangelica  si  continuano  e  si  fondono  nella  luce  della  razionalità 
scientifica moderna, che pur ci ha insegnato a pensare e che oggi tocca 
l’ora della sua comprensione. Vi è così un continuo proporzionarsi, della 
discesa delle noúri rivelanti la Divinità, alle capacità intellettive umane; 
vi  è  un  parallelo  ascendere  dell’uomo  e  della  sua  rappresentazione 
concettuale del centro, una discesa progressiva di verità per rivelazione, 
una continua purificazione dagli attributi umani, di quel concetto, man 
mano che l’uomo egli stesso se ne purifica. In povere parole Dio, vero 
centro dinamico e concettuale dell’universo, racconta di sé, attraverso la 
rivelazione  affidata  a  pochi  prescelti,  quel  tanto  che  questo  bambino 
umano può comprendere man mano che cresce; perché dirgli di più di un 
concetto senza confini, sarebbe inutile e pericoloso. Devo parlare di Dio 
perché è appunto da quel centro che discende l’altissima noúri. Così la 
Divinità si avvicina sempre più all’uomo, sempre più viva e sensibile si 
realizza  nel  suo  cuore,  spogliandosi  man  mano  da  tutte  le  riduzione 
imposte dalla rappresentazione umana, si fa sempre più vera, sempre più 
trasparente della sua essenza nello spirito umano. Ciò è anche un suo 
ingigantire, perché la visione diventa vertiginosa; ma appunto per questo 
non  vien  concessa  che  per  gradi,  perché  l’idea  di  Dio  è  necessaria 
all’uomo,  deve  stargli  vicina  per  la  sua  vita,  deve,  per  essere  utile, 
proporzionarsi  alla  sua comprensione e bisogno di  azione,  deve come 
rappresentazione, mantenersi ad una giusta distanza che illumini senza 
accecare, si riveli e si nasconda ad un tempo.

Così  scende  il  grande  concetto  nel  mondo  per  successive 
approssimazioni.  Ispirati  e  rivelazioni  sono  uniti  in  catena,  nella  resa 
progressiva di un pensiero unico e continuo che regge il mondo. Vi è  una 
grande noúri  che scende in  continuità  attraverso strumenti  diversi  ed è 
questa divina unità  di principio che mantiene una continuità  di pensiero 
attraverso i  cicli,  che si  spezzano e si  riannodano, delle  varie civiltà.  È

93



As Noúres – Pietro Ubaldi 139

a  ideia de Deus, na sua essência, é um superconcebível; o homem deve 
limitá-la para reduzi-la ao seu concebível, que lhe é a única medida que 
pode no seu relativo marcar os limites.  Mas este relativo se dilata por 
evolução do sujeito humano, e súbito, paralelamente, também aquela ideia 
se  dilata.  Assim,  a  evolução  da  ideia  de  Deus  é  paralela  à  evolução 
humana. O Deus da vontade e do poder, de Moisés, torna-se o Deus cristão 
do amor e do perdão, tornar-se-á o Deus científico da sabedoria; o Deus 
terrível que aparece entre os relâmpagos no Sinai, inexorável e terrível na 
sua justa vingança, se completa e engrandece-se no gesto mais humano da 
bondade, se aproxima da Terra e ali semeia, com o Evangelho, a semente 
da paz de espírito  e  da convivência  social.  E hoje  a  rude potência  da 
revelação  mosaica,  a  profunda  bondade  da  revelação  evangélica, 
continuam e se fundem na luz da racionalidade científica moderna, que 
porém nos ensinou a pensar e que hoje atinge a hora da sua compreensão. 
Há assim um contínuo proporcionar-se, da descida das noúres que revelam 
a Divindade, às capacidades intelectivas humanas; há um paralelo ascender 
do  homem  e  de  sua  representação  conceitual  do  centro,  uma  descida 
progressiva  de  verdade  por  revelação,  uma  contínua  purificação  dos 
atributos humanos, daquele conceito, à medida que o homem ele mesmo se 
purifica.  Em  pobres  palavras  Deus,  verdadeiro  centro  dinâmico  e 
conceitual do universo, revela-se, através da revelação confiada a poucos 
escolhidos,  apenas  na  medida  em  que  esta  criança  humana  pode 
compreender à medida que cresce; pois contar-lhe mais sobre um conceito 
ilimitado seria inútil e perigoso. Devo falar de Deus porque é precisamente 
daquele  centro  que  desce  a  altíssima  noúre.  Assim,  a  Divindade  se 
aproxima sempre mais do homem, sempre mais viva e sensível, se realiza 
no  seu  coração,  despojando-se  pouco  a  pouco  de  todas  as  reduções 
impostas  pela  representação  humana,  se  faz  sempre  mais  verdadeira, 
sempre  mais  transparente  da  sua  essência  no  espírito  humano.  Isso  é 
também  um  seu  agigantar,  pois  a  visão  se  torna  vertiginosa;  mas 
justamente por isto não vem concedida senão gradualmente, porque a ideia 
de Deus é necessária ao homem, deve permanecer-lhe próxima pela sua 
vida, deve, para ser útil, proporcionar-se à sua compreensão e necessidade 
de ação, deve como representação, manter-se a uma justa distância que 
ilumine sem cegar, se revele e se esconda ao mesmo tempo.

Assim, desce o grande conceito ao mundo por sucessivas aproximações. 
Inspirados e revelações estão unidos em cadeia, na entrega progressiva de um 
pensamento único e contínuo que rege o mundo. Há  uma grande noúre que 
desce continuamente através de instrumentos diversos, e é esta divina unidade 
de princípio que mantém uma continuidade do pensamento através  dos 
ciclos,  que  se  quebram  e  se  reconectam,  das  várias  civilizações.  É

93



140 Le Noúri – Pietro Ubaldi

questa unità  originaria, che si ramifica nel pensiero umano, che mantiene, 
attraverso le vicende storiche del mondo, una linea rintracciabile e evidente 
di sviluppo logico. Ciò  prova che è  identico il centro irradiante animatore 
dei  vari  strumenti  registratori,  grandi  e  piccoli,  ma tutti  coordinati  nel 
tempo,  sotto  lo  stesso  impulso,  all’esecuzione  della  stessa  opera  della 
rivelazione progressiva del pensiero divino. Ognuno dice, spesso senza 
tutto  sapere,  la  sua  frase  tua  e  dall’unione  di  tante  frasi  verrà  si 
ricomporrà poi un discorso sapiente.

Così si fuse in un sol corpo la voce dei profeti del popolo d’Israele 
nell’idea del  Messia,  così  in  termini  ancora più  vasti,  si  ricongiunge la 
visione mosaica, che riduce a monoteismo il frantumarsi della unità  divina 
nel politeismo, attraverso tutto il cristianesimo, all’attuale monismo, che ci 
dà  la divinità  non solo una, giusta e buona, ma realmente palpitante, quale 
sensibile  psichismo  animatore,  presente  in  tutte  le  cose.  Mosè  doveva 
stampare con un marchio di fuoco nell’anima del suo popolo l’idea di un 
Dio terribile, che per noi è assurda e ripugna, che fummo accarezzati dalla 
pietà  di  Cristo.  Oggi  il  terrore  è  scomparso,  tanto  è  mitigata  quella 
vendetta che non conosceva pietà, ma sussiste il mistero; sempre meno si 
può  imporre una fede terrorizzando la mente e mutilando la conoscenza, e 
la rivelazione della bontà si continua nella rivelazione dei misteri. Oggi non 
si leva più  solo il gesto del profeta che dice: “penitenza, per placare l’ira di 
Dio; non solo il gesto di pietà  che dice: beati quelli che soffrono; ma si dà  
la spiegazione della inflessibilità  della giustizia divina e della redenzione 
cristiana attraverso il dolore, nei termini precisi di ragione e di scienza. 
Nulla è  modificato del pensiero precedente, pensiero perfetto. Ma esso è  
continuato.  Lo stesso pensiero dopo millenni  è  riportato alla  luce della 
coscienza umana oggi uscita di minorità, non più  come solo atto di fede e 
stato di grazia, ma come una imprescindibile necessità razionale che quella 
stessa dottrina “impone” per le vie nuove, le sole che in tempi di perduta 
fede rimangono attive, cioè  la razionalità  che è  appunto la forma mentale 
del nostro momento. La noúri, la stessa nelle sue profondità, riporta alla 
luce  il  Vangelo  sostanzialmente  dimenticato,  nuovamente  in  forma  di 
scienza.

Questo il bisogno dei tempi, perché  il Vangelo sia di nuovo sentito; 
perché  la  modernissima  concezione  del  sapere  non  si  disperda,  essa  è  
richiamata alle  origini,  fusa con le antichissime intuizioni  degli  iniziati, 
utilizzata nel momento della sopraggiunta maturità  spirituale come mezzo 
di  divulgazione  dei  misteri,  in  cui  non è  più  lecito  oggi  nascondere  la 
verità.  Unità  oggi  dice  la  grande noúri,  unità  di  religioni  e  di  scienza, 
ritrovamento  di  una  coscienza  unitaria  dell’umanità  intorno  ad  un  Dio 
unico,  idea  centrale  che  dovrà  salvare  e  reggere  il  mondo  nella  nuova 
civiltà  del terzo millennio. Così la scienza viene tutta ripresa con la Sintesi

94

95



As Noúres – Pietro Ubaldi 141

esta  unidade  originária,  que  se  ramifica  no  pensamento  humano,  que 
mantém, através dos eventos históricos do mundo, uma linha rastreável e 
evidente de desenvolvimento lógico. Isso prova que é idêntico o centro 
irradiante  animador  dos  vários  instrumentos  registradores,  grandes  e 
pequenos, mas todos coordenados no tempo, sob o mesmo impulso, para 
a  execução  da  mesma  obra  da  revelação  progressiva  do  pensamento 
divino. Cada um diz, muitas vezes sem tudo saber, a sua própria frase, e 
da união de tantas frases sairá recomposto depois um discurso sábio.

Assim se fundiu em um único corpo a voz dos profetas do povo de 
Israel na ideia do Messias, assim, em termos ainda mais vastos, se reúne a 
visão  mosaica,  que  reduziu  ao monoteísmo a  fragmentação  da  unidade 
divina no politeísmo, através de todo o cristianismo, ao atual monismo, que 
nos dá  uma divindade não só  una, justa e boa, mas realmente palpitante, 
qual sensível psiquismo animador, presente em todas as coisas. Moisés teve 
que marcar com um tição ardente na alma do seu povo a ideia de um Deus 
aterrorizante, que para nós é  absurda e repugnante, ainda que tenhamos 
sido acariciados pela misericórdia de Cristo. Hoje, o terror desapareceu, 
tanto foi mitigada aquela vingança que não conhecia piedade, mas subsiste 
o mistério; sempre menos se pode impor uma fé  aterrorizando a mente e 
mutilando o conhecimento, e a revelação da bondade continua na revelação 
dos mistérios.  Hoje,  não  se eleva mais só  o gesto do profeta  que diz: 
“penitência para aplacar a ira de Deus; não só  o gesto de piedade que diz: 
bem-aventurados os que sofrem; mas se dá  a explicação da inflexibilidade 
da justiça divina e da redenção cristã  através da dor, nos termos precisos 
da  razão  e  da  ciência.  Nada  mudou  do  pensamento  precedente, 
pensamento perfeito. Mas ele continuou. O mesmo pensamento depois de 
milênios é trazido à luz da consciência humana, hoje saída de menoridade, 
não  mais  como um mero ato de fé  e  estado de graça,  mas como uma 
imprescindível necessidade racional que aquela mesma doutrina “impõe” 
pelas  vias  novas,  as  únicas  que  em tempos  de fé  perdida  permanecem 
ativas, i. é., a racionalidade, que é  precisamente a forma mental do nosso 
momento. A noúre, a mesma nas suas profundezas, traz à  luz o Evangelho 
substancialmente esquecido, novamente em forma de ciência.

Esta é  a necessidade dos tempos, para que o Evangelho seja de novo 
sentido; para que a moderníssima concepção do saber não se desvaneça, ela é 
remetida  às  suas  origens,  fundida  com as  antigas  intuições  dos  iniciados, 
utilizada  no  momento  da  atingida  maturidade  espiritual  como  meio  de 
divulgação dos mistérios, nos quais não é mais licito hoje esconder a verdade. 
Unidade  hoje,  diz  a  grande  noúre,  unidade  de  religiões  e  de  ciência, 
redescoberta de uma consciência unitária da humanidade em torno de um Deus 
único, ideia central que deverá  salvar e reger o mundo na nova civilização do 
terceiro  milênio.  Assim,  a  ciência  é  toda  recuperada  com  a  Síntese

94

95



142 Le Noúri – Pietro Ubaldi

nel  ciclo  evolutivo  delle  rivelazioni,  per  preparare  nell’umanità  la 
maturazione  di  una  nuova  coscienza  cosmica.  Il  momento  storico  è 
grave,  solenne,  ricco di  valori  in  putrefazione e  di  germi in  frenetico 
sviluppo,  come  nei  tempi  messianici.  Nel  mio  stato  di  continua 
percezione  noúrica,  io  sento  le  correnti  spirituali  del  mondo  e  ho  la 
sensazione viva di imminenti nuovi orientamenti del pensiero umano, che 
rovesceranno le resistenze di tutti i misoneismi. E ho dato senza limiti 
tutto  me stesso alle  forze dell’Alto,  per  gettare  fra  tanti  un seme che 
germoglierà.

* * *

Guardando ai cicli delle rivelazioni del passato che più  sono vicini 
alla  civiltà  europea,  vediamo  in  principio  un  periodo  eroico  che  è 
sublimazione di  potenza di  volontà,  esplosione della  corrente positiva e 
maschile  della  vita,  il  ciclo  mosaico  e  del  profetismo  ebraico;  poi,  il 
periodo della bontà che è sublimazione dell’amore, esplosione del principio 
opposto  della  vita,  della  liberazione  nel  sacrificio,  della  redenzione  nel 
dolore. Nella prima rivelazione la voce di Dio virilmente dice: Io sono, 
nella  seconda la  stessa  voce redime la  donna ed eleva  la  sua  missione 
creativa  di  amore.  Oggi  la  rivelazione  riappare,  equilibrandosi  in  una 
pulsazione  di  ritorno,  per  alimentare  e  sospingere  in  alto  il  principio 
maschile che afferma e di nuovo dice: Io sono, ma non nel terrore della 
forza e del mistero, ma nella potenza luminosa della sapienza.

Mai nella storia del mondo l’ispirazione si è presentata in proporzioni 
così  gigantesche come in Mosè  nel  momento della promulgazione della 
legge sul  Sinai.  La voce emerge da un  fragor di  battaglia,  in mezzo al 
terrificante  scatenarsi  delle  forze  naturali,  condottiera  di  popoli  e 
dominatrice di  passioni,  emergente dal  caos delle vicende umane in un 
impeto schiacciante di potenza. La lotta tra le forze del bene e quelle del 
male  assume un aspetto  concreto,  discende fin nell’anima dei  fenomeni 
fisici, trema la terra, si aprono le acque dei mari. Dio è forza di fronte a cui 
vacilla il cielo e la terra. Senza dubbio Mosè portò  alla religione ebraica ed 
aveva con sé  a suo sostegno la sapienza dell’iniziazione egiziana. Ma fu la 
gran  voce  interiore  dell’ispirazione  che  lo  sorresse  e  guidò  nei  grandi 
momenti. Il pensiero era allora densamente rivestito di azione, si esprimeva 
subito in atto negli avvenimenti, doveva quindi possedere alla sua sorgente 
la  violenta  potenza energetica  che gli  permetteva di  penetrare gli  strati 
densi della materia e dell’animo umano, la verità  doveva essere semplice, 
precisa,  ma lanciata come un proiettile  e tagliente come una spada per 
poter  penetrare  nel  duro  cuore  dell’uomo.  Il  profeta  doveva  essere  un 
condottiero  di  popoli,  il  suo  pensiero  doveva  essere  armato  di  potenza 
umana e sovrumana. La legge di un Dio unico doveva imporsi per sua

96

97



As Noúres – Pietro Ubaldi 143

no  ciclo  evolutivo  das  revelações,  para  preparar  na  humanidade  a 
maturação de  uma nova consciência  cósmica.  O momento histórico é 
grave, solene, rico de valores em putrefação e de germes em frenético 
desenvolvimento,  como  nos  tempos  messiânicos.  No  meu  estado  de 
contínua percepção noúrica, eu sinto as correntes espirituais do mundo e 
tenho a  sensação viva de iminentes  novas orientações do pensamento 
humano, que derrubarão as resistências de todos os misoneísmos. E me 
entreguei sem limites às forças do Alto, para semear entre tantos uma 
semente que germinará.

* * *

Observando  os  ciclos  de  revelações  do  passado  que  são  mais 
próximos da civilização europeia, vemos no início um período heroico que 
é  sublimação  da  força  de  vontade,  explosão  da  corrente  positiva  e 
masculina da vida, o ciclo mosaico e do profetismo hebraico; depois, o 
período  da  bondade  que  é  sublimação  do  amor,  explosão  do  princípio 
oposto  da  vida,  da  libertação  no  sacrifício,  da  redenção  na  dor.  Na 
primeira revelação, a voz de Deus virilmente diz: Eu sou; na segunda, a 
mesma voz redime a mulher e eleva a sua missão criativa de amor. Hoje, a 
revelação  reaparece,  equilibrando-se  em uma pulsação  de  retorno,  para 
alimentar e impelir para o alto o princípio masculino que afirma e de novo 
diz: Eu sou, mas não no terror da força e do mistério, mas na potência 
luminosa da sabedoria.

Jamais  na  história  do  mundo  a  inspiração  se  apresentou  em 
proporções tão gigantesca como em Moisés no momento da promulgação 
da lei no Sinai. A voz emerge de um fragor de batalha, em meio ao terrível 
desencadeamento das forças naturais, condutora de povos e dominadora de 
paixões,  emergindo  do  caos  das  vicissitudes  humanas  em  um  ímpeto 
avassalador de potência. A luta entre as forças do bem e aquelas do mal 
assume  um aspecto  concreto,  descendo  à  própria  alma  dos  fenômenos 
físicos, treme a terra, se abrem as águas dos mares. Deus é força diante da 
qual vacilam o céu e a terra. Sem dúvida, Moisés trouce à religião hebraica 
e tinha consigo para apoiá-lo a sabedoria da iniciação egípcia. Mas foi a 
grande voz  interior  da  inspiração  que  o  sustentou e  guiou nos  grandes 
momentos. O pensamento estava então densamente revestido de ação, se 
expressava súbito em ato nos eventos, portanto, devia possuir na sua fonte 
a  violenta  potência  energética  que  lhe  permitia  penetrar  os  extratos 
densos  da  matéria  e  da  alma  humana,  a  verdade  devia  ser  simples, 
precisa, mas lançada como um projétil e afiada como uma espada para 
poder  penetrar  no  duro  coração  do  homem.  O  profeta  devia  ser  um 
condutor  de  povos,  o  seu pensamento devia  estar  armado de  potência 
humana e sobre-humana. A lei de um Deus único devia impor-se por sua

96

97



144 Le Noúri – Pietro Ubaldi

potenza in mezzo all’idolatria dei culti, doveva stamparsi nella coscienza di 
un  popolo  in  mezzo  all’anarchia  delle  nazioni.  La  solitaria  dolorante 
sublimazione mistica dei santi del cristianesimo non era ancor nata, prima 
dell’assottigliamento nella purezza doveva tuonare la forza per sgrossare 
l’animo  umano.  La  cosmogonia  mosaica  è  una  rude  e  immensa 
costruzione ciclopica, ridotta alle sue linee essenziali per esser compresa, 
ancor vera oggi, ma mancante di ogni dettaglio di disegno architettonico. 
Il  gesto  creatore  di  Dio  è  materiale  come  il  gesto  dell’uomo,  che 
proiettava nel cielo la moltiplicazione infinita dei propri attributi, che non 
sa dire di Dio se non quanto la propria evoluzione psichica gli permette 
di comprendere. Quel gesto si spiritualizza oggi nella voce che scende a 
lumeggiare e ad animare la scienza, e il pensiero della Genesi ritorna in 
un più alto piano di conoscenza.

La Genesi è  il primo libro del Pentateuco, a cui seguono: l’Esodo, il 
Levitico, i Numeri e il Deuteronomio, e fu scritto sotto ispirazione di Mosè 
mentre errava nel deserto col popolo d’Israele. Incomincia dalla creazione, 
descrive poi il diluvio (sommersione dell’Atlantide), la torre di Babele, la 
storia dei patriarchi fino a Giuseppe. L’Esodo è l’uscita del popolo d’Israele 
dall’Egitto e la promulgazione della legge sul Sinai. Lo spirito di Dio è  
presente  in  ogni  momento;  nel  cap.  XIX  dell’Esodo  è  un  continuo 
colloquio tra Mosè e Dio:

“1. Il terzo mese dopo l’uscita d’Israele dalla terra d’Egitto, in questo 
giorno arrivarono nella solitudine del Sinai.
2.  Imperocché,  partiti  da Raphidim, e giunti  al  deserto del  Sinai, 
posero  in  quel  luogo  gli  alloggiamenti,  e  ivi  Israele  si  attendò  
dirimpetto al monte.
3.  E Mosè  salì  verso Dio,  e  il  Signore  lo  chiamò  dalla  cima del 
monte,  e  dice:  Queste  cose  dirai  alla  casa  di  Giacobbe,  e  le 
annunzierai ai figlioli d'Israele:
............................................................................................................
9. Il Signore gli disse: Io verrò  tosto a te nell’oscurità  di una nuvola, 
affinché  il  popolo  mi  senta  parlare  a  te,  e  presti  a  te  fede 
perpetuamente. Riferì a dunque Mosè al Signore la parola del popolo.
10. Ed ei gli disse: Va a trovare il popolo, e fa, che si purifichino 
oggi e domani, e lavino le loro vesti.
11.  E  sieno  preparati  pel  terzo  giorno,  perocché  il  terzo  giorno 
scenderà il Signore davanti a tutto il popolo sul monte Sinai.
............................................................................................................
16. E già  era venuto il terzo dì, e splendeva il mattino, quando ecco 
che principiarono a sentirsi dei tuoni, e sfolgoreggiare i lampi, e una 
foltissima  nebbia  ricopersi  il  monte  e  lo  squillante  suono  della 
tromba  rimbombava  fortemente;  e  il  popolo,  che  era  dentro  gli

98



As Noúres – Pietro Ubaldi 145

potência em meio à idolatria dos cultos, devia imprimir-se na consciência 
de  um  povo  em  meio  à  anarquia  das  nações.  A solitária  e  dolorosa 
sublimação mística dos santos do cristianismo não havia ainda nascido; 
antes  da  sutilização  na  pureza,  precisava  ressoar  a  força  para 
desengrossar  a  alma  humana.  A cosmogonia  mosaica  é  uma  rude  e 
imensa construção ciclópica, reduzida às suas linhas essenciais para ser 
compreendida, ainda válida hoje, mas carente de cada detalhe de desenho 
arquitetônico.  O  gesto  criador  de  Deus  é  material  como  o  gesto  do 
homem,  que  projetava  no  céu  a  multiplicação  infinita  dos  próprios 
atributos, que não sabe dizer de Deus senão quanto a própria evolução 
psíquica lhe permite compreender. Aquele gesto se espiritualiza hoje na 
voz  que  desce  para  iluminar  e  animar  a  ciência,  e  o  pensamento  do 
Gênesis retorna a um mais alto plano de conhecimento.

O  Gênesis  é  o primeiro livro do Pentateuco,  ao qual  seguem: o 
Êxodo, o Levítico, os Números e o Deuteronômio, e foi escrito sob a 
inspiração de Moisés enquanto errava no deserto com o povo de Israel. 
Começa da criação, descreve depois o dilúvio (submersão da Atlântida), 
a torre de Babel, a história dos patriarcas até José. O Êxodo é a saída do 
povo de Israel do Egito e a promulgação da lei no Sinai. O espírito de 
Deus está presente em cada momento; no cap. XIX de Êxodo, há um 
contínuo colóquio entre Moisés e Deus:

“1. Ao terceiro mês depois da saída de Israel da terra do Egito, neste 
dia chegaram na solidão do Sinai.
2.  Pois,  partidos  de  Rafidim  e  chegados  ao  deserto  do  Sinai, 
estabeleceram naquele lugar os alojamentos, e ali Israel esperou em 
frente do monte.
3.  E  Moisés  subiu  até  Deus,  e  o  Senhor  o  chamou do cume do 
monte, e disse: Estas coisas dirás à  casa de Jacó , e as anunciarás aos 
filhos de Israel:
.....................................................................................................…...
9.  O Senhor lhe disse:  Eu virei  logo a ti  na obscuridade de uma 
nuvem,  para  que  o  povo  me  ouça  falar  contigo,  e  creia  em  ti 
perpetuamente. Relatou então Moisés ao Senhor a palavra do povo.
10.  E  ele  lhe  disse:  Vai,  encontra  o  povo,  e  faça  com  que  se 
purifiquem hoje e amanhã, e lavem as suas vestes.
11. E que estejam preparados para o terceiro dia, porque ao terceiro 
dia descerá o Senhor diante de todo o povo sobre o monte Sinai.
............................................................................................................
16. E já  era o terceiro dia, e esplendia a madrugada, quando eis que 
precipitaram a ouvir trovões, e resplandeceram relâmpagos, e uma 
fortíssima névoa recobriu o monte, e o estridente som da trombeta 
ribombava  fortemente;  e  o  povo  que  estava  dentro  dos

98



146 Le Noúri – Pietro Ubaldi

alloggiamenti, si intimorì.
17. E avendoli Mosè  condotti fuori degli alloggiamenti incontro a 
Dio, si fermarono alle falde del monte.
18. E tutto il  monte Sinai gettava fumo, perché  il  Signore ivi era 
disceso in mezzo al fuoco, e il fumo ne usciva, come da una fornace, 
e tutto il monte metteva terrore.
19. E il suono della tromba a poco a poco si faceva più  forte, e più  
penetrante. Mosè parlava, e il Signore gli rispondeva.
20. E discese il Signore sul monte Sinai, sulla cima stessa del monte, 
e chiamò  Mosè su quella sommità…
............................................................................................................
25. E Mosè discese, e riferì ogni cosa al popolo”.

Così nacque il Decalogo, dalla parola pronunciata da Dio. Cap. XX.
“1. E il Signore pronunciò  tutte queste parole:
............................................................................................................
2. Io sono il Signore Dio tuo, che ti trassi dalla terra di Egitto, dalla 
casa di schiavitù .
3. Non avrai altri dii dinanzi a me.
............................................................................................................
18. E tutto il popolo sentiva le voci, e le folgori, e il suono della 
tromba, e il monte che fumava; e atterriti, e abbattuti dalla paura si 
stettero in lontananza”.

Ecco il racconto del momento culminante della più  potente recezione 
noúrica che l’uomo conosca. E lo spettacolo è veramente di una grandiosità  
terribile.  La  mole  immensa,  severa  e  selvaggia  del  Sinai,  ricordante  il 
Brocken goethiano, la grande montagna nuda e scura di granito sulla cui 
cima è  il trono di Aelohim, circondata di leggende paurose, echeggiante 
dei boati del tuono; le cime nascoste nella tempesta delle nubi muggenti e 
lampeggianti di fulmini, le falde del monte nereggianti da masse umane 
ribollenti di passione, lanciate alla conquista del proprio destino; ecco lo 
sfondo grandioso, l’ambiente di sintonizzazione ove è  avvenuto il dialogo 
tra il profeta e la voce di Dio e tra il profeta e il suo popolo. La vibrazione 
era nella sua nuda potenza delle cose primordiali, era il primo grande urto 
cosmico delle forze spirituali e si è  risolto in un’atmosfera di rivolta e di 
sangue,  sotto  un  cielo  nero  di  tempesta,  con  la  strage  dei  idolatri 
disubbidienti alla legge, di fronte a cui l’ira del profeta spezza le tavole di 
pietra, forte del diritto assoluto del vero, della comunione con l’Alto, della 
protezione delle forze supreme. Senza questa prontezza e prepotenza di 
azione mai Mosè  avrebbe imposto la sua autorità  e la nuova legge di Dio. 
La ferocia umana imponeva le vie del terrore.

Il contatto con la divina sorgente si protrasse continuo nel popolo 
ebraico col profetismo. Questo mio povero studio sul fenomeno ispirativo

99

100

101



As Noúres – Pietro Ubaldi 147

alojamentos, ele atemorizou.
17. E havendo-os Moisés  conduzido para fora dos alojamentos ao 
encontro de Deus, se puseram ao pé do monte.
18. E todo o monte Sinai fumegava, porque o Senhor ali descera em 
meio ao fogo, e a fumaça subia, como de uma fornalha, e todo o 
monte infundia terror.
19. E o som da trombeta pouco a pouco se fazia mais forte, e mais 
penetrante. Moisés falava, e o Senhor lhe respondia.
20. E desceu o Senhor sobre o monte Sinai, sobre o próprio cume do 
monte, e chamou Moisés àquele cume…
.....................................................................................................…..
25. E Moisés desceu, e contou cada coisa ao povo”.

Assim nasceu o Decálogo, da palavra pronunciada por Deus. Cap. XX.
“1. E o Senhor pronunciou todas estas palavras:
............................................................................................................
2. Eu sou o Senhor teu Deus, que te tirei da terra do Egito, da casa 
da servidão.
3. Não terás outros deuses diante de mim.
............................................................................................................
18.  E todo o povo ouvia  as  vozes,  e  os  relâmpagos,  e  o  som da 
trombeta e o monte que fumegava; e aterrorizados, e abatidos pelo 
medo se puseram-se de longe.

Eis a história do momento culminante da mais poderosa recepção de 
noúrica que o homem conhece. E o espetáculo é  verdadeiramente de uma 
grandiosidade  terrível.  A  massa  imensa,  severa  e  selvagem  do  Sinai, 
reminiscente  do  Brocken goethiano,  a  grande  montanha  nua  e  escura  de 
granito  cujo  cume  se  encontra  o  trono  de  Eloim,  circundada  de  lendas 
assustadoras,  ecoando  com  os  rugidos  dos  trovões;  os  picos  ocultos  na 
tempestade das nuvens rugindo e brilhando com relâmpagos, as faldas do 
monte enegrecidas por massas humanas fervilhando de paixão, lançadas à  
conquista  do  próprio  destino;  eis  o  cenário  grandioso,  o  ambiente  de 
sintonização onde ocorreu o diálogo entre o profeta e a voz de Deus, e entre o 
profeta e o seu povo. A vibração era a potência nua das coisas primordiais; foi 
o primeiro grande choque cósmico das forças espirituais, e resultou em uma 
atmosfera de revolta e de sangue, sob um céu negro de tempestade, com a 
matança dos idólatras desobedientes à  lei, diante dos quais, a ira do profeta 
espedaçou  as  tábuas  de  pedra,  certo  do  direito  absoluto  da  verdade,  da 
comunhão com o Alto, da proteção das forças supremas. Sem esta prontidão e 
prepotência de ação, jamais Moisés teria imposto a sua autoridade e a nova lei 
de Deus. A ferocidade humana impunha as vias do terror.

O contato com a divina fonte se estendeu contínuo no povo hebreu com 
o  profetismo.  Este  meu  pobre  estudo  sobre  o  fenômeno  inspirativo

99

100

101



148 Le Noúri – Pietro Ubaldi

assurge qui senza volerlo a potenza interpretativa e dimostrativa di questo 
grande fenomeno storico e teologico che fu dagli apologetici considerato, 
accanto  ai  miracoli,  come  la  colonna  probatoria  della  verità  del 
cristianesimo.  E qui  la  scienza,  finalmente  non più  nemica,  dà  il  suo 
contributo. Se l’arte divinatoria è comune a tutti i popoli dell’antichità, il 
profetismo  presso  il  popolo  ebraico,  potenziandosi  nella  concezione 
monoteista, si eleva a mezzo di comunicazione diretta con la divinità, 
segue e rende il pensiero dell’eterno nella maturazione del destino di un 
popolo e, nell’attesa del messia, del destino del mondo.

Dopo il Pentateuco la Bibbia continua e nel libro di Giosuè, scritto da 
Giosuè stesso sempre per divina ispirazione, continua la storia del popolo di 
Dio. Mosè è morto, ma il divino colloquio non tace. Nei quattro libri dei Re, 
parla Samuele e i profeti Gad e Natan. Precisamente nel libro III dei Re, 
cap. XIX, si parla del profeta Elia che inoltratasi nel deserto “… desiderava 
la morte, e disse: Basta, o Signore, prendi l’anima mia. E si gettò  per terra, e 
si  addormentò ;  quand’ecco che l’angelo del  Signore  lo  toccò  e  gli  disse: 
Alzati e mangia. Si volge indietro e vede presso il suo capo un pane cotto 
sotto la cenere e un vaso di acqua. Egli dunque mangiò  e bevve. Fortificatosi 
con quel cibo, camminò  quaranta dí e quaranta notti, fino al monte di Dio 
Horeb. E giunto colà, se ne stava in una spelonca; e tosto il Signore gli parlò , 
e gli disse: Che fai tu qui, o Elia?…” E qui si svolge il colloquio. Più  avanti 
di Elia parla il libro IV dei Re, cap. II: “11) E mentre andavano avanti, e 
camminando discorrevano insieme, subitamente un cocchio di fuoco con 
cavalli di fuoco separarono l’uno dall’altro; ed Elia salì al cielo in un turbine”.

Il  libro  primo  di  Esdra  fu  da  questo  stesso,  che  era  di  stirpe 
sacerdotale e dottore nella legge di Dio, scritto sotto ispirazione. Anche il 
libro di Giuditta, che segue, è  ritenuto divinamente ispirato. Nel libro di 
Giobbe, questi spesso profetizza del Cristo. Nel libro dei Salmi il re David, 
strumento  dello  Spirito,  profetizza  di  Cristo  e  scrive  degli  inni 
meravigliosi che sono poesia, profezia, sapienza, preghiera. In David il 
presentimento del nuovo pensiero di Cristo è vivo. Nessuno aveva prima 
di lui osato parlare di Dio con tanto amore e confidenza in seno al popolo 
ebraico che intendeva la protezione divina come un imperio severo, cupo 
di punizioni tremende. David cantava sull’sua arpa non più di un Dio che 
soggiogava con lo spavento per le sue collere e le sue vendette, ma di un 
Dio dolce e buono che si  avvicina all’uomo nello splendore delle sue 
opere:

“I cieli narrano la gloria di Dio,
e le opere sue annunzia il firmamento.
Un giorno getta all’altro la parola,
e la notte alla notte lo racconta.

102

103



As Noúres – Pietro Ubaldi 149

surge aqui sem que o quisesse com potência interpretativa e demonstrativa 
deste grande fenômeno histórico e teológico, que foi pelos apologéticos 
considerado, ao lado dos milagres, como a coluna probatória da verdade do 
cristianismo.  E  aqui  a  ciência,  finalmente  não  mais  inimiga,  dá  a  sua 
contribuição.  Se  a  arte  divinatória  é  comum  a  todos  os  povos  da 
antiguidade,  o  profetismo  entre  o  povo  hebreu,  potencializando-se  na 
concepção  monoteísta,  se  eleva  a  meio  de  comunicação  direta  com a 
divindade, segue e torna o pensamento do eterno na maturação do destino 
de um povo e, na espera do Messias, do destino do mundo.

Após o Pentateuco, a Bíblia continua, e no livro de Josué, escrito por 
Josué  mesmo sempre por divina inspiração, continua a história do povo de 
Deus. Moisés está  morto, mas o divino colóquio não cala. Nos quatro livros 
dos Reis, falam Samuel e os profetas Gade e Natã. Precisamente no Livro III 
dos Reis, cap. XIX, se fala do profeta Elias que internando-se no deserto, “… 
desejava a morte, e disse: Basta, ó  Senhor, toma minha alma. E se lançou por 
terra, e adormeceu; e eis que o anjo do Senhor o tocou e lhe disse: Levanta-te 
e come. Se virou para trás e viu à sua cabeceira um pão cozido sob as cinzas e 
um vaso de água.  Então  ele  comeu e bebeu.  Fortificando-se com aquele 
alimento, caminhou quarenta dias e quarenta noites até  o monte de Deus, 
Horebe. E chegando lá, abrigou-se em uma caverna: e logo o Senhor lhe falou, 
e lhe disse: Que fazes tu aqui, Elias?…” E aqui acontece o colóquio. Mais 
adiante  de  Elias  fala  o  livro  IV  dos  Reis,  cap.  II:  “11)  E,  indo  eles,  e 
caminhando discorriam, subitamente um carro de fogo, com cavalos de fogo, 
separaram um do outro; e Elias subiu ao céu num redemoinho”.

O livro primeiro de Esdras foi por este mesmo, que era de linhagem 
sacerdotal  e  doutor da lei  de Deus,  escrito sob inspiração.  Também o 
livro de Judite, que se segue, é  considerado divinamente inspirado. No 
livro de Jó ,  este frequentemente profetiza sobre o Cristo. No livro dos 
Salmos, o rei Davi, instrumento do Espírito, profetiza sobre o Cristo e 
escreve hinos maravilhosos que são poesia, profecia, sabedoria e oração. 
Em Davi,  o  pressentimento  do  novo  pensamento  de  Cristo  está  vivo. 
Ninguém antes dele ousara falar de Deus com tanto amor e confiança 
entre o povo hebreu, que entendia a proteção divina como um império 
severo, cheio de punições terríveis. Davi cantava com sua harpa não mais 
sobre um Deus que subjugava com o pavor das suas có leras e das suas 
vinganças, mas de um Deus doce e bom que se aproxima do homem no 
esplendor das suas obras:

“Os céus narram a glória de Deus,
e as obras suas proclama o firmamento.
Um dia dirige ao outro a palavra,
e a noite à noite o relata.

102

103



150 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Non son parole, né discorsi
di cui si intende la voce,
ma in tutta la terra si spande il suono
e fino ai confini del mondo risuona”.

Ispirato è  Il libro dei Proverbi dettato dalla sapienza di Salomone, 
libro di sentenze sublimi. Ispirato fu il libro della Sapienza, attribuito allo 
stesso.  Ispirato  è  il  libro  chiamato l’Ecclesiastico.  Ed ecco nella  bibbia 
apparire  Isaia,  il  primo dei  grandi  profeti,  sublime nelle  sue predizioni 
riguardanti il Messia. Parla poi Geremia, già  profeta a 15 anni, fin dopo la 
rovina del  tempio e della  città  di  Gerusalemme, quando prostrato sulle 
rovine della città  santa, lasciò  erompere il suo dolore nelle Lamentazioni. 
Segue il suo discepolo Baruch, anche egli profeta. Ezechiele incominciò  a 
profetizzare nel quinto anno della sua cattività  in Babilonia; fu l’ispirato 
misterioso,  cupo e terribile che vede la distruzione di Gerusalemme, la 
dispersione degli  Ebrei,  poi  il  ritorno,  la  ricostruzione della  città  e  del 
tempio e il regno del Messia. Profezie relative al Messia contiene il libro di 
Daniele,  da lui  stesso scritto alla  corte  dei  re caldei.  Seguono i  profeti 
minori: Osea, Joele, Amos (forse anche martire); Abdia, Giona il naufrago 
vomitato dalla balena; Michea, a cui e dovuta la celebre profezia relativa a 
Betlhehem-Ephrata, dove doveva nascere il Messia; Nahum che predisse la 
distruzione di Ninive e vide sui monti “i piedi di Colui che annunzia la 
buona novella”, Habacuc che si crede, trasportato da un angelo a Babilonia 
desse  il  nutrimento  a  Daniele  rinchiuso  nella  fossa  dei  leoni,  Sofonia, 
Aggeo, pure profeta del Messia, Zaccaria in cui la profezia della venuta del 
Cristo  si  fa  sempre  più  chiara  fino  a  precisare  il  suo  ingresso  a 
Gerusalemme, la sua morte, i trenta danari prezzo del tradimento, la rovina 
di  Gerusalemme  e  la  persecuzione,  Malachia  infine  che  annuncia 
chiaramente la venuta del supremo Maestro.

Per otto secoli l’idea vivente di Dio lampeggia così nell’anima di un 
popolo,  la  stessa  luce  discende,  colorandosi  diversamente  attraverso  le 
personalità  diverse, fino sulla terra, è  sempre una voce con cui Dio grida e 
richiama gli uomini smarriti. L’ispirazione si fa auditiva o visiva secondo le 
attitudini del mezzo, ma la corrente è unica che assume forme di vibrazione 
diverse. Vi è  un pensiero costante svolto con mezzi così diverse e spezzato 
nel tempo, eppure coerente e continuo da testimoniare dietro di sé una unità 
di sorgente. Questa idea unica ha mantenuto compatto un popolo travagliato 
dalle  più  avventurose  vicende,  fino  alla  genesi  del  suo  fiore  magnifico, 
Cristo, dopo il quale esso si disperde. La Bibbia è il documento più  vasto di 
ricezione  noúrica  mondiale,  attingente  alle  sorgenti  più  alte.  Il  popolo 
ebraico ci dà  l’esempio di un fenomeno ispirativo gigantesco protratto per 
secoli e secoli, posto a preparazione dell’evento da cui doveva nascere la 
civiltà che doveva reggere il mondo. Non si può  dubitare e negare di fronte a

104

105



As Noúres – Pietro Ubaldi 151

Não são palavras, nem discursos
do qual se entende a voz,
mas em toda a terra se expande o som
e até aos confins do mundo ressoa”.

Inspirado é o livro dos Provérbios ditado pela sabedoria de Salomão, 
livro de sentenças sublimes. Inspirado foi o livro da Sabedoria, atribuído ao 
mesmo. Inspirado é  o livro chamado o Eclesiástico. E eis que na bíblia 
aparece Isaías, o primeiro dos grandes profetas, sublime nas suas predições 
a respeito do Messias. Fala depois Jeremias, já  profeta aos 15 anos, até  
depois da ruína do templo e da cidade de Jerusalém, quando, prostrado 
sobre  as  ruínas  da  cidade  santa,  deixou  irromper  a  sua  dor  nas 
Lamentações.  Segue  o  seu  discípulo  Baruque,  também  ele  profeta. 
Ezequiel começou a profetizar no quinto ano de seu cativeiro na Babilônia; 
foi  o  inspirado  misterioso,  obscuro  e  terrível  que  viu  a  destruição  de 
Jerusalém, a dispersão dos hebreus, depois o retorno, a reconstrução da 
cidade e do templo e o reino do Messias. Profecias relativas ao Messias 
contidas no livro de Daniel,  que ele  mesmo escreveu na corte  dos reis 
caldeus.  Seguem-no  os  profetas  menores:  Oseias,  Joel,  Amós  (talvez 
também  mártir);  Obadias,  Jonas,  o  náufrago  vomitado  pela  baleia; 
Miquéias,  a  quem devemos  a  célebre  profecia  relativa  a  Belém-Efrata, 
onde o Messias deveria nascer; Naum, que previu a destruição de Nínive e 
viu sobre os montes “os pés Daquele que anuncia a boa nova”; Habacuque, 
que se crê, transportado por um anjo para a Babilônia, para dar alimento a 
Daniel  preso  na  cova  dos  leões;  Sofonias;  Ageu,  também  profeta  do 
Messias, Zacarias em quem a profecia da vinda do Cristo se faz sempre 
mais clara até  precisar o seu ingresso em Jerusalém, a sua morte, os trinta 
denários  como preço da traição,  a  ruína de Jerusalém e a  perseguição; 
Malaquias enfim que anuncia claramente a vinda do supremo Mestre.

Durante oito séculos, a ideia viva de Deus relampeja na alma de um povo, 
a mesma luz desce, corindo-se diversamente através de personalidades diversas, 
até  a terra, é  sempre uma voz com a qual Deus clama e chama de volta os 
homens perdidos. A inspiração se faz auditiva ou visual segundo a aptidão do 
médium, mas a corrente é  única, assumindo formas de vibração diversas. Há 
um pensamento constante, desenvolvido com meios tão diversos e fragmentado 
no tempo, no entanto coerente e contínuo para testemunhar por trás de si uma 
unidade de fonte. Esta ideia única manteve unido um povo atormentado pelos 
mais aventureiros eventos, até  a gênese da sua flor magnífica, Cristo, após a 
qual  ele se dispersou.  A Bíblia é  o  documento mais vasto de recepção 
noúrica mundial, extraindo das fontes mais altas.  O povo hebreu nos dá  o 
exemplo de um fenômeno inspirativo gigantesco prolongando-se por séculos 
e séculos, posto em preparação do evento do qual nasceria a civilização que 
deveria  reger  o  mundo.  Não  se  pode  duvidar  ou  negar  diante  de

104

105



152 Le Noúri – Pietro Ubaldi

fatti storici di tale importanza. E il cristianesimo è stato atteso e preparato da 
questa altissima medianità  ispirativa che noi ora studiamo, di questi contatti 
superiori  si  è  continuamente  alimentato  e  rafforzato  nel  suo  faticoso 
cammino.

Di fronte al racconto biblico delle visioni dei profeti, come quella di 
Isaia, che vede Babilonia distrutta, ricordante quelle di S. Giovanni, come 
le visioni terrificanti di Ezechiele, come altre fatte di luce e di bontà, tutte 
grandiose; di fronte alle figure pensose di questi profeti prostrati dinanzi 
all’infinito, invocanti luce e pace per l’anima umana in tempesta, io, che ho 
scritta la dimostrazione scientifica della realtà  di queste forze tremende e 
che le sento agitarsi in me e nel mondo, odo delle strane risonanze nel 
profondo  della  mia  coscienza  e  mi  scuote  un  brivido  di  sgomento.  La 
sapienza  moderna  che  ha  ucciso  questa  sensibilità  potrà  scetticamente 
sorridere. Ma nelle lacrime di Geremia, nel gesto solenne di Ezechiele che 
profetizza, in questa voce concorde che da Isaia a Malachia parla di Cristo, 
su su fino alla Voce di Giovanna d’Arco che crea una martire e salva la 
Francia, io sento qualcosa di così tremendamente potente da non trovare 
altro atteggiamento di spirito che la preghiera. Tutto il resto è incoscienza. 
Incoscienza  in  un  momento  in  cui  l’Europa  tutta  si  arma  e  pur  trema 
dinanzi allo spettro di una guerra che sente sarebbe la fine della sua civiltà. 
Poiché  quel  gesto profetico è  retto dalla  mano di  Dio.  E l’Europa sarà 
divisa lungo un fronte mediano, in due parti, quella dell’ordine e quella del 
disordine, in cui lotteranno in forma concreta le forze cosmiche del bene e 
del male. Se le forze disgreganti del male vinceranno le forze costruttive 
del bene, allora le porte d’Europa disorganizzata resteranno spalancate di 
fronte alla minaccia immensa dell’Asia, il drago gigantesco e terribile che 
già solleva il capo guardando la preda succulenta. Ma una luce lo acceca, 
che parte da Roma, centro spirituale del mondo. Sulla terra e nel cielo è 
una tempesta immensa di pensiero che in grandi correnti lotta e si slancia 
alla conquista dell’unità spirituale del mondo.

* * *

L’idea  principale  sviluppata  dal  profetismo  ebraico  con  un  moto 
ascensionale di evidenza e di potenza fu l’idea della centralità  spirituale di 
Gerusalemme e della venuta del Salvatore del mondo. Sempre più  nitida si 
fa questa visione, fino ai particolari e in essa, nella contemplazione della 
dolce  figura  del  Cristo,  si  calmano le  tempeste  angosciose  dello  spirito. 
Alimentata  dalla  parola  vibrante  dei  profeti,  l’immagine  messianica  si 
scolpisce e ingigantisce nella coscienza, finché negli ultimi tempi si sentiva 
ovunque vagamente ma sicuramente vicina la realizzazione tanto attesa e 
predetta. La storia, nella pienezza dell’ora romana, conteneva i germi del 
disfacimento  e  della  resurrezione  come oggi;  gli  dei  pagani  vacillavano,

106

107



As Noúres – Pietro Ubaldi 153

fatos  históricos  de  tal  importância.  E  o  cristianismo  foi  aguardado  e 
preparado  por  esta  altíssima  mediunidade  inspirativa  que  nós  agora 
estudamos, destes contatos superiores se tem continuamente alimentado e 
reforçado no seu cansativo caminho.

Diante  do relato  bíblico  das  visões  dos  profetas,  como aquela  de 
Isaías, que vê Babilônia destruída, recordando aquelas de S. João, como as 
visões aterrorizantes de Ezequiel, como outras feitas de luz e de bondade, 
todas grandiosas; diante das figuras pensativas destes profetas prostrados 
diante do infinito, invocando luz e paz para a alma humana em tempestade, 
eu,  que  escrevi  a  demonstração  científica  da  realidade  destas  forças 
tremendas e que as sinto agitar-se em mim e no mundo, ouço estranhas 
ressonâncias no profundo da minha consciência e um sacode um calafrio 
de inquietação. A sabedoria moderna que matou esta sensibilidade poderá  
ceticamente  sorrir.  Mas  nas  lágrimas  de  Jeremias,  no  gesto  solene  de 
Ezequiel que profetiza, nesta voz concorde que de Isaías a Malaquias fala 
de Cristo, até  a Voz de Joana d'Arc que cria uma mártir e salva a França, 
eu sinto algo tão tremendamente potente que não encontro outra atitude de 
espírito senão a oração. Todo o resto é inconsciência. Inconsciência em um 
momento no qual a A Europa toda se arma e embora trema diante do 
espectro de uma guerra que sente poder ser o fim da sua civilização. Pois 
aquele gesto profético é regido pela mão de Deus. E a Europa será dividida 
ao  longo de  uma frente  mediana,  em duas  partes,  a  da  ordem e  a  da 
desordem, nas quais lutarão de forma concreta as forças cósmicas do bem 
e  do  mal.  Se  as  forças  desagregantes  do  mal  vencerem  as  forças 
construtivas  do  bem,  então  as  portas  da  Europa  desorganizada 
permanecerão  escancaradas  face  à  ameaça  imensa  da  Á sia,  o  dragão 
gigantesco e terrível que já  levanta a cabeça olhando a presa suculenta. 
Mas uma luz o cega, que parte de Roma, centro espiritual do mundo. Na 
terra e no céu há  uma tempestade imensa de pensamento que em grandes 
correntes luta e se lança à conquista da unidade espiritual do mundo.

* * *

A ideia  principal  desenvolvida  pelo  profetismo hebraico  com um 
moto ascensional de evidência e de potência foi a ideia da centralidade 
espiritual de Jerusalém e da vinda do Salvador do mundo. Sempre mais 
nítida se faz esta visão, até  aos detalhes e nela, na contemplação da doce 
figura  do  Cristo,  se  acalmam  as  tempestades  angustiantes  do  espírito. 
Alimentada pela palavra vibrante dos profetas,  a imagem messiânica se 
esculpe e agiganta na consciência, até  que nos ú ltimos tempos sentida em 
todos os lugares vaga, mas seguramente próxima a realização tão esperada 
e predita. A história, na plenitude da era romana, continha os germes da 
decadência  e  da  ressurreição,  como  hoje;  os  deuses  pagãos  vacilavam,

106

107



154 Le Noúri – Pietro Ubaldi

l’equilibrio del mondo si spostava verso un nuovo asse Qualcosa scuote la 
civiltà alle fondamenta e anche il mondo pagano si desta al primo urto che è 
sempre di anime e il mite Virgilio vede:

Ultima Cumoei venit jam carminis aetas,
Magnus ab integro soeclorum nascitur ordo,
Jam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna;
Jam nova progenies coelo demittitur alto.
Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum
Desinet, ac toto surget gens aurea mundo,
Casta, fave, Lucina; tuns jan regnat Apollo.
...Aspice, convexo nutantem pondere mundum,
Terrasque, tractusque maris, coelumque, profundum;
Aspice venturo laetantur ut omnia soeclo.

(VIRGILIO, Egloga, IV).

Con Cristo appare nella sua pienezza un concetto che sembra preparato 
di lunga mano nel passato di tutta l’evoluzione spirituale dell’umanità. Questa è 
matura  per  salire  un  nuovo  gradino  della  sua  ascensione  spirituale  e  la 
rivelazione inizia un ciclo nuovo. Il concetto di bene e di virtù  acquista un 
valore nuovo, il dolore si sublima sulla croce come mezzo di redenzione.  È  
annunciata la buona novella di un nuovo regno dei cieli che è  prima di tutto 
nel cuore degli uomini; si tocca una potenza nuova che Mosè non possedeva, 
la potenza dell’amore. “Non pensate che Io sia venuto per abolire la Legge o i 
Profeti; Io non sono venuto per abolirli, ma per completarli”, Cristo ha detto 
(Matteo, V, 17). La rivelazione continuava.

Sarebbe  assurdo  volere  ridurre  l’idea  del  Cristo  ad  un  fenomeno 
ispirativo,  tanto  lo  trascende,  tanto  inadeguati  sono  i  mezzi  di 
osservazione e comprensione umana, talmente profonda e completa fu la 
Sua unificazione con il  Centro concettuale dell’universo. Per la nostra 
comprensione abbiamo bisogno di fenomeni più accessibili, più mitigati 
di  potenza  verso  la  debolezza  umana,  meno  trasparenti  di  Divinità, 
perché essi non appaiono accecanti. Ho sentito nei miei stati ispirativi 
profondi il Cristo vicino, non il Cristo ridotto ad immagine umana, ma un 
Cristo reale, cosmico, uno spirito radiante centro di attrazione spirituale 
attorno a cui gravitano i mondi, che mi ha acceso e mi ha dato la forza di 
vivere e di operare, a cui debbo tutto. Esso mi attrae dalla vertigine dei 
cieli verso cui mi trascina di zona in zona, frustando la mia carne perché 
io possa alleggerirmi e salire, in una visione di sapienza e di bontà in cui 
la mia mente si perde. Altro non so dire di Cristo, altro non sono degno di 
dire, e taccio.

Sento giungere nel mondo eventi immensi e tremendi, sento un lontano 
fragore di tempesta, un’ondata immensa che minaccia la grande civiltà  e

108

109

110



As Noúres – Pietro Ubaldi 155

o equilíbrio do mundo se deslocava para um novo eixo. Algo abala a civilização 
até  os fundamentos e até  o mundo pagão acorda no primeiro choque que é 
sempre de almas e o manso Virgílio vê:

Ultima Cumoei venit jam carminis aetas,
Magnus ab integro soeclorum nascitur ordo,
Jam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna;
Jam nova progenies coelo demittitur alto.
Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum
Desinet, ac toto surget gens aurea mundo,
Casta, fave, Lucina; tuns jan regnat Apollo.
...Aspice, convexo nutantem pondere mundum,
Terrasque, tractusque maris, coelumque, profundum;
Aspice venturo laetantur ut omnia soeclo.

(VIRGÍLIO, É gloga, IV).

Com Cristo, surge na sua plenitude um conceito que parece ter sido 
preparado  de  longa  data  no  passado  de  toda  a  evolução  espiritual  da 
humanidade. Esta está  madura para subir um novo degrau da sua ascensão 
espiritual  e  a  revelação  inicia  um ciclo  novo.  O conceito  de bem e de 
virtude assume um valor novo, a dor se sublima na cruz como meio de 
redenção. É  anunciada a boa nova de um novo reino dos céus que está 
antes de tudo no coração dos homens; se toca uma potência nova, que 
Moisés não possuía, o poder do amor. “Não penseis que Eu vim abolir a 
Lei  ou  os  Profetas;  Eu  não  vim para  aboli-los,  mas  para  cumpri-los”, 
Cristo disse (Mateus V, 17). A revelação continuava.

Seria  absurdo  tentar  reduzir  a  ideia  do  Cristo  a  um  fenômeno 
inspirativo,  tanto  o  transcende,  tão  inadequados  são  os  meios  de 
observação e compreensão humana, pois tão profunda e completa foi a Sua 
unificação  com  o  Centro  conceitual  do  universo.  Para  a  nossa 
compreensão, precisamos de fenômenos mais acessíveis, mais mitigados de 
potência  em  relação  à  fraqueza  humana,  menos  transparentes  de 
Divindade, para que eles não parecem ofuscantes. Senti nos meus estados 
inspirativos  profundos  o  Cristo  próximo,  não  o  Cristo  reduzido  a  uma 
imagem  humana,  mas  um  Cristo  real,  cósmico,  um  espírito  radiante, 
centro de atração espiritual em torno do qual gravitam os mundos, que me 
acendeu e me deu a força de viver e trabalhar, a quem devo tudo. Ele me 
tira  da  vertigem dos  céus  para  os  quais  me arrasta  de  zona  em zona, 
fustigando a minha carne para que eu possa me aligeirar e subir, em uma 
visão de sabedoria e de bondade na qual minha a mente se perde. Outra 
coisa não sei dizer de Cristo, outra coisa não sou digno de dizer, e calo.

Sinto chegar no mundo eventos imensos e tremendos, sinto um distante 
fragor de tempestade, uma onda imensa que ameaça a grande civilização e

108

109

110



156 Le Noúri – Pietro Ubaldi

solo  pochissimi  vedono  e  sanno.  Ho  implorato  perché  si  vedesse  e 
sapesse. In questa aria greve di minacce in cui folleggia il mondo, il mio 
spirito oppresso non riposa che nella visione dolce del Cristo che calma 
le  acque infuriate  e  salva la  navicella  minacciante naufragio.  Cristo è 
veramente una forza reale sempre presente e guida i centri spirituali del 
mondo irradiando la Sua luce. E mi conforto nelle sue parole riportate 
dall’Apostolo Giovanni: “Ho ancora molte cose da dirvi, ma per ora sono 
al di sopra della vostra portata” (Giovanni, XVI, 12). “Vi ho detto queste 
cose in similitudini.  Ma viene il  tempo che non vi  parlerò per  via di 
similitudini, ma apertamente vi parlerò del Padre” (Giovanni, XVI, 25). 
Erano le  Sue parole  di  addio.  Ma prima aveva detto:  “Io  pregherò il 
Padre ed Egli vi darà un altro confortatore perché rimanga sempre con 
voi”. “Cioè lo Spirito di verità, che il mondo non può ricevere, perché 
non lo vede e non lo conosce; voi però lo conoscete, perché dimorerà in 
voi  e  sarà  con  voi”.  “Io  non  vi  lascerò  orfani;  io  ritornerò  a  voi” 
(Giovanni,  XIV,  16,  17,  18).  Quale  sarà  il  segno  dei  tempi?  Lo 
svelamento  completo  dei  misteri,  che  la  rivelazione  dona  alla  mente 
umana assurta a maturità attraverso la scienza. Poiché la rivelazione è 
progressiva  come  dicemmo  e  proporzionata  allo  sviluppo 
dell’intelligenza umana e il Cristo è con essa sempre presente, ed è giunta 
l’ora in cui il volgere della civiltà impone ancora un gran passo in avanti 
nella lenta progressiva realizzazione del Regno di Dio sulla terra, di cui il 
Vangelo non fu che l’annuncio; impone la sua attuazione individuale e 
organizzazione sociale nella collettività umana, l’avvento del Cristo nella 
società,  la  discesa  dello  spirito  di  verità,  di  amore,  di  giustizia  nelle 
istituzioni, in tutta la vita dei popoli. La Pentecoste limitata ai prescelti si 
estende a tutti i degni per bontà e i maturi per forze intellettive.

Il  primo  gigante  della  rivelazione  cristiana  è  S.  Giovanni  stesso. 
Giovanni,  anima  profonda,  intuitiva  e  ardente,  innamorata  e  triste, 
impetuosa e sognante, Giovanni che piegava il capo in grembo al Signore, 
perduto nei silenzi della contemplazione penetrava il pensiero profondo del 
Cristo per uno stato di grazia che gli dava l’amore. E anche più  tardi, fino a 
S.  Francesco,  nessuna  forza  tanto  ha  avvicinato  l’uomo  al  Cristo, 
spalancando le porte del suo cuore, quanto l’amore.

L’Apocalisse  dell’apostolo  Giovanni  fu  da  lui  scritta  dopo  il  suo 
Vangelo, verso il  XCVI di Cristo,  nel suo esilio nell’isola di Patmos. Il 
nome  greco  Apocalisse  equivale  a  rivelazione.  Questa  che  aveva  preso 
l’uomo per mano alle origini, per accompagnarlo fino alla nascita di Cristo, 
ora continuava predicendo i destini della Chiesa dai suoi combattimenti 
sulla  terra  fino  all’ultimo  suo  trionfo  finale  nel  cielo.  È  una  visione 
grandiosa, piena di mistero:

111

112



As Noúres – Pietro Ubaldi 157

só pouquíssimos veem e sabem. Implorei para que se visse e soubesse. Neste 
ar  carregado  de  ameaças  em  que  se  diverte  o  mundo,  o  meu  espírito 
oprimido não repousa senão na visão doce do Cristo que acalma as águas 
enfurecidas  e  salva  o  barco  que  ameaça  naufrágio.  Cristo  é 
verdadeiramente  uma  força  real,  sempre  presente  e  guia  os  centros 
espirituais do mundo irradiando a Sua luz. E me conforto nas suas palavras 
relatadas pelo apóstolo João: “Tenho ainda muitas coisas para dizer-vos, 
mas por ora estão além da vossa compreensão” (João XVI, 12). “Tenho-
vos dito estas coisas em parábolas. Mas vem o tempo que não vos falarei 
por via de parábolas, mas abertamente vos falarei do Pai” (João XVI, 25). 
Eram as Suas palavras de adeus. Mas antes havia dito: “Eu rogarei ao Pai, 
e  Ele  vos  dará  um  outro  consolador  para  que  permaneça  sempre 
convosco”.  “A saber,  o  Espírito  de  verdade,  que  o  mundo  não  pode 
receber, porque não o vê e não o conhece; vós porém o conheceis, porque 
habitará  em vós  e  estará  convosco”.  “Eu  não  vos  deixarei  órfãos;  eu 
retornarei para vós” (João XIV, 16, 17, 18). Qual será o sinal dos tempos? 
A revelação  completa  dos  mistérios  que  a  revelação  oferece  à  mente 
humana, elevada à maturidade pela ciência. Pois a revelação é progressiva, 
como  dissemos,  e  proporcional  ao  desenvolvimento  da  inteligência 
humana, e o Cristo está com ela sempre presente, e chegou a hora em que a 
mudança da civilização impõe ainda um grande passo à frente na lenta 
progressiva realização do Reino de Deus na terra, do qual o Evangelho não 
foi senão o anúncio; impõe a sua implementação individual e organização 
social na comunidade humana, o advento do Cristo na sociedade, a descida 
do espírito de verdade, do amor, de justiça nas instituições, em toda a vida 
dos povos. O Pentecostes limitado aos eleitos se estende a todos os dignos 
pela bondade e os maduros pelas força intelectivas.

O primeiro gigante da revelação  cristã  é  o  próprio S.  João.  João, 
alma  profunda,  intuitiva  e  ardente,  enamorada  e  triste,  impetuosa  e 
sonhadora, João, que inclinava a cabeça no colo do Senhor, perdido nos 
silêncios da contemplação, penetrava o pensamento profundo do Cristo por 
um estado de graça que lhe dava o amor.  E mesmo mais tarde,  até  S. 
Francisco,  nenhuma  força  aproximou  tanto  o  homem  ao  Cristo, 
escancarando-lhe as portas do coração, quanto o amor.

O Apocalipse do apóstolo João foi por ele escrito depois do seu 
Evangelho, por volta de 96 DC, no seu exílio na ilha de Patmos. O nome 
grego Apocalipse equivale a revelação. Esta que havia tomado o homem 
pela  mão  nas  origens,  para  acompanhá-lo  até  o  nascimento de Cristo, 
agora continuava a predizer os destinos da Igreja, dos seus combates na 
terra até  o ú ltimo seu triunfo final no céu. É  uma visão grandiosa, plena 
de mistério:

111

112



158 Le Noúri – Pietro Ubaldi

“CAP. I – 1) Rivelazione di Gesù  Cristo, la quale diè  a lui Dio per 
far conoscere ai suoi servi le cose che debbon tosto accadere; e ei 
mandò  a  significarla  per  mezzo  del  suo  Angelo  al  suo  servo 
Giovanni.
2) Il quale rese testimonianza alla parola di Dio, e testimonianza di 
tutto quello che vide di Gesù  Cristo.
………………………………………………………………………
9) Io Giovanni vostro fratello e compagno nella tribolazione e nel 
regno,  e  nella  pazienza di  Gesù  Cristo,  mi trovai  nell’isola  che si 
chiama Patmos,  a causa della parola di  Dio e della testimonianza 
(resa) a Gesù .
10) Fui in Spirito in giorno di domenica, e udii dietro a me una voce 
grande come di tromba.
11) La quale diceva: scrivi quello che vedi, in un libro…
12) E mi rivolsi per vedere chi parlava meco; e rivolto che fui, vidi 
sette candelieri d’oro.
………………………………………………………………………
19) Scrivi  a dunque le cose che hai  vedute,  e  quelle che sono, e 
quelle che debbono accadere dopo di questo”.
………………………………………………………………………

La percezione prima auditiva si trasforma in visiva; ad ogni tratto 
dice: io vidi. Ma la sorgente della grande corrente noúrica è  identica, non 
importa in quale forma di vibrazioni sensoria si materializzi per colpire i 
sensi. Vi è  il comando esplicito della voce: scrivi. Vi è  lo stordimento dei 
sensi che fa cadere come morto e la voce che dice: non temere: son io, il 
primo e l’ultimo.

* * *

Passano i secoli.  La voce che aveva fermato S. Paolo sulla via di 
Damasco  si  ripercuote  in  una  folla  di  martiri.  I  primi  secoli  del 
cristianesimo echeggiano di  voci,  ma poi  il  tenebroso Medio Evo dura 
fatica a ritrovare le sorgenti dello spirito e la tradizione si spezza. Come 
Socrate aveva il  suo Demone, la voce superiore che egli udiva parlargli 
dentro  dando  nobilissimi  dettami,  così  aveva  il  suo  demone  anche  il 
filosofo Filone. Porfirio e Plotino dichiaravano di attingere ad uno spirito 
familiare, sorgente di ispirazione. Come Maometto udrà  chiamare il suo 
arcangelo, così Alarico, Re dei Visigoti, si diceva ispirato dalla voce di uno 
spirito  che  lo  spronava  a  marciare  contro  Roma.  “Un  genio”,  diceva, 
“sempre mi guida: Avanti! Avanti! distruggi Roma!”. Voce quest’ultima 
forse tra le barontiche che non si elevano per nobiltà  di scopi morali e 
sociali per purezza di ispirazione e non meritano attenzione. Ciò  si può  
trovare  solo  in  seno  ad  una  grande  fede,  quando  l’ispirazione  è  anche

113

114



As Noúres – Pietro Ubaldi 159

“CAP. I – 1) Revelação de Jesus Cristo, a qual lhe deu Deus para 
fazer  conhecer  aos  seus  servos  as  coisas  que  em  devem  logo 
acontecer; e mandou uma mensagem por meio do seu Anjo ao seu 
servo João.
2) O qual testificou da palavra de Deus, e testificou de tudo o que viu 
de Jesus Cristo.
………………………………………………………………………
9) Eu, João, vosso irmão e companheiro na tribulação e no reino, e 
na paciência de Jesus Cristo, me encontrava na ilha que se chama 
Patmos,  por causa da palavra de Deus e  do testemunho (dado) a 
Jesus.
10) Fui arrebatado em Espírito no dia de domingo, e ouvi atrás de 
mim uma voz forte como de trombeta.
11) A qual dizia: Escreve o que vês num livro…
12) E voltei-me para ver quem falava comigo; e, quando me voltei, 
vi sete candelabros de ouro.
………………………………………………………………………
19) Escreve, pois, as coisas que viste, e aquelas que são, e aquelas 
que hão de acontecer depois disto”.
………………………………………………………………………

A percepção antes auditiva se transforma em visual; a cada instante, 
diz: eu vi. Mas a fonte da grande corrente noúrica é  idêntica, não importa 
em qual forma de vibrações sensória se materialize para atingir os sentidos. 
Há  o comando explícito da voz: escreve. Há  o atordoamento dos sentidos 
que faz cair como morto e a voz que diz: não tema: sou eu, o primeiro e o 
ú ltimo.

* * *

Passam os séculos. A voz que deteve S. Paulo na via de Damasco 
reverbera se repercute em uma multidão de mártires. Os primeiros séculos 
do  cristianismo  ecoam  de  vozes,  mas  depois  o  tenebroso  Medievo 
duramente trabalha para reencontrar as fontes do espírito e a tradição se 
quebra. Como Sócrates tinha o seu Demônio, a voz superior que ele ouvia 
falar  dentro  de  si,  dando  nobres  ditames,  assim  tinha  o  seu  demônio 
também o filósofo Fílon. Porfírio e Plotino declaravam ter de um espírito 
familiar, fonte de inspiração. Como Maomé  ouvia chamar o seu arcanjo, 
assim  Alarico,  Rei  dos  Visigodos,  se  dizia  inspirado  pela  voz  de  um 
espírito que o incitava a marchar contra Roma. “Um gênio”, dizia, “sempre 
me guia: Avante! Avante! Destró i Roma!”. Voz esta ú ltima, talvez, entre as 
barônticas que não se elevam por nobreza de escopos morais e sociais ou 
por pureza de inspiração e não merecem atenção. Isso se pode encontrar só  
no  seio  de  uma  grande  fé,  quando  a  inspiração  é  também

113

114



160 Le Noúri – Pietro Ubaldi

missione, apostolato, spesso martirio. E questa sola è degna e mi interessa. 
Se il filo della rivelazione si era spezzato, forse per ragioni profonde e forse 
solo  apparentemente,  la  fede  nel  Cristo  non  era  distrutta,  l’ascensione 
spirituale, culminante nella figura dei Santi lumeggianti in folla il Medio 
Evo, era continua e laboriosa, e le correnti scendevano sempre dall’alto per 
sposarsi alla terra e fecondarla e germogliavano esempi di olocausti nella 
tensione per abbracciarle. La grande emanazione di Cristo zampillava or 
qui or là, come una rivelazione non più  eroica e guerriera, apocalittica e 
tonante, ma appassionata e gentile che ammansava la ferocia dei tempi con 
la  dolcezza  dell’amore  evangelico.  E  sorgono  anime  nuove,  ardenti  di 
passioni più  alte, la potenza si smaterializza in un profumo di sentimento, 
la voce non tuona più  il fragore delle battaglie e il tremendo destino dei 
popoli, ma canta le armonie del creato.

E spunta Francesco di Assisi, quale diverso cantore di Dio, che non 
il rude Mosè  o il tempestoso Isaia o il terrificante Ezechiele e lo stesso 
apocalittico  Giovanni!  Veramente  col  Cristo  il  mondo dello  spirito  era 
mutato. La fede si  addolcisce come un canto di poeta e una visione di 
artista,  come si  trasmuta in bellezza la stessa verità  che ascende ad un 
piano più  alto. La fede canta e sorride tra i dolci pittori della scuola umbra 
e  toscana,  gorgheggiante  di  punti  graziosi  e  olezzante  di  dolci  visi  di 
Madonna.  E  siano  poeti,  artisti  o  santi,  è  sempre  la  stessa  sorgente 
ispirativa che scende dall’alto e fa del ‘300 il secolo delle più  pure creazioni 
spirituali. Che importa la forma con cui quella ispirazione poi si stampa 
nella materia? E grande ispirato fu Dante come fu Giotto e poi Raffaello. 
Sempre, là  dove è pensiero nuovo, profondo e nobile, l’alto vibra e si dona. 
Il ‘300 sembra una discesa di angeli in terra per spazzare le tenebre di un 
millennio. È  stato il primo addolcirsi dei costumi nella fede di Cristo, la 
prima ondata di  preparazione del  regno dei  cieli.  Parlo di  forze reali, 
presenti e decisive nell’evoluzione della civiltà. Parlo della mia mistica 
Umbria dove con tanta dolcezza ha fiorito quel sogno di fede.

La voce parlò  la prima volta a Francesco (1182-1226) in S. Damiano 
di Assisi. Così racconta il fatto il Padre V. Vacchinetti nella sua Vita di San 
Francesco: “C’era allora, come oggi, sul declivio della montagna (il Subasio 
presso Assisi),  una cappella dedicata a S. Damiano. S. Francesco amava 
recarsi nella penombra di quella chiesuola abbandonata, a pregare dinanzi ad 
un  Crocifisso.  Un  giorno  se  ne  stava  inginocchiato  ai  piedi  di 
quell’immagine del Redentore… e chiedeva di poter conoscere, finalmente 
quale fosse a suo riguardo la divina volontà, ed ecco che mentre, ancor tutto 
in lacrime e col cuore agitato per l’ardore della preghiera, tiene gli occhi 
rivolti al Crocifisso, lo vede avvicinarsi e dalle sue labbra divine sente uscire 
una voce che dice: ‘Non vedi tu che la mia Chiesa sta per crollare? Va 
dunque e restaurala per me!’ e per tre volte si ripete l’invito accorato, la

115

116



As Noúres – Pietro Ubaldi 161

missão,  apostolado,  muitas  vezes  martírio.  E  só  esta  é  digna  e  me 
interessa. Se o fio da revelação se rompeu, talvez por razões profundas e 
talvez  só  aparentemente,  a  fé  no Cristo  não foi  destruída,  a  ascensão 
espiritual, culminante na figura dos Santos que iluminaram em multidões 
o Medievo, foi contínua e laboriosa, e as correntes desciam sempre do 
alto  para  desposar  a  terra  e  fecundá-la,  e  germinavam  exemplos  de 
holocaustos  na  tensão  de  abraçá-los.  A grande  emanação  de  Cristo 
jorrava ora aqui ora lá, como uma revelação não mais heroica e guerreira, 
apocalíptica  e  estrondosa,  mas  apaixonada  e  gentil  que  amansava  a 
ferocidade  dos  tempos  com a  doçura  do  amor  evangélico.  E  surgem 
almas novas, ardentes de paixões mais altas, o poder se desmaterializa 
em perfume de sentimento, a voz não troveja mais o fragor das batalhas e 
o terrível destino dos povos, mas canta as harmonias da criação.

E desponta Francisco de Assis, qual diverso cantor de Deus, já  não o 
rude  Moisés,  o  tempestuoso  Isaías,  o  terrificante  Ezequiel  e  o  mesmo 
apocalíptico João! Verdadeiramente, com o Cristo, o mundo do espírito foi 
mudado. A fé  se adocica como um canto de poeta e uma visão de artista, 
como se transforma em beleza a própria verdade que ascende a um plano 
mais alto. A fé  canta e sorri entre os doces pintores das escolas úmbrica e 
toscana, gorjeante de pontos graciosos e perfumados com os doces rostos 
das Madonas. E sejam poetas, artistas ou santos, é  sempre a mesma fonte 
inspirativa que desce do alto e faz do Trecento o século das mais puras 
criações  espirituais.  Que importa  a  forma com a  qual  aquela  inspiração 
depois  se  imprime  na  matéria?  E  grande  inspirado  foi  Dante  como foi 
Giotto e depois Rafael. Sempre, lá  onde há  pensamento novo, profundo e 
nobre, o alto vibra e se doa. O Trecento parece uma descida de anjos na 
terra para varrer as trevas de um milênio. Foi o primeiro abrandamento dos 
costumes na fé de Cristo, a primeira onda de preparação do reino dos céus. 
Falo de forças reais, presentes e decisivas na evolução da civilização. Falo da 
minha mística Ú mbria, onde com tanta doçura floresceu aquele sonho de fé.

A  voz  falou  pela  primeira  vez  a  Francisco  (1182-1226)  em  S. 
Damião, em Assis. Assim relata o fato o Padre V. Vacchinetti na sua Vida 
de São Francisco:  “Havia então, como hoje, na encosta da montanha (o 
Subasio perto de Assis), uma capela dedicada a S. Damião. S. Francisco 
amava recolher-se na penumbra daquela igrejinha abandonada, para rezar 
diante  de  um Crucifixo.  Um dia,  ele  estava  ajoelhado aos  pés  daquela 
imagem do Redentor... e pedia para poder conhecer, finalmente qual era a 
seu respeito a divina vontade, e eis que, enquanto, ainda em lágrimas e 
com o coração agitado pelo ardor da oração, tendo os olhos voltados para o 
Crucifixo, o vê  se aproximando e de seus lábios divinos ouve sair uma voz 
que disse:  ‘Não vês  que a minha Igreja está  prestes a ruir? Vá  então e 
restaure-a  para  mim!’  e  três  vezes  se  repete  o  convite  sincero,  a

115

116



162 Le Noúri – Pietro Ubaldi

preghiera  divina:  ‘Vade  igitur  et  repara  illam  mihi!’  (quell’immagine 
conservasi ancora oggi nella Basilica di S. Chiara in Assisi). A questa voce 
Francesco, tremante di spavento e di commozione, rispose con entusiasmo: 
‘Lo farò  volentieri, o Signore. Libenter faciam, Domine!’. E tosto si alzò  per 
mettersi all’opera”.

Questa la narrazione.

La voce dall’alto torna a discendere per salvare i destini della Chiesa, 
l’impulso  di  Cristo  torna  a  manifestarsi  presente.  Questi  fenomeni  di 
eccezione  non avvengono a  caso,  ma in  momenti  particolari  con  scopi 
eccezionali.  Le pure correnti non scendono nel nostro piano per la sola 
curiosità  di scienza, ma ubbidiscono ad equilibri profondi che le guidano 
ad alimentare i valori spirituali del mondo quando questi vacillano. Già  da 
tempo Francesco cercava e non aveva ancora ritrovato se stesso. Si era 
dimenticato nella vita gaia della giovinezza, ma era oblio momentaneo, che 
al primo urto la sua anima si ridesta e dal profondo salgono le realtà  dello 
spirito per cui era matura. E nella prigionia del Perugini, poi nell’infermità  
a Spoleto, le prime visioni rivelano a Francesco il vero essere suo. Io credo 
che  questo  dei  primi  contrasti  interiori  sia  il  momento  psicologico  più  
decisivo  per  la  comprensione  di  quel  tipo  di  personalità  e  di  tutta  la 
fenomenologia  supernormale  che  gli  si  è  formata  attorno.  Questi 
spostamenti di equilibrio interiore che portano un’anima dal mondo a Dio, 
proiettandola nella vertigine dell’ispirazione mistica, hanno radici profonde 
in cui è la chiave del mistero. Queste subitanee crisi psicologiche non sono 
che  il  precipitare  dello  equilibrio  biologico  normale,  dietro  spinte 
maturatesi  nell’eterno.  E come sempre,  è  necessario studiare e capire il 
soggetto per capire il fenomeno. Francisco si isolava nel silenzio dei boschi 
e dei monti per pregare e per udire; questo bisogno di solitudine proprio 
agli ispirati è stato per lui fondamentale specie nei più salienti momenti 
della sua missione.

“Vade igitur et repara illam mihi!”. Tutto attorno a S. Damiano il 
cielo e la terra sorridono in una luce nuova, come pervasi della grande 
emanazione spirituale del Santo, la bellezza naturale sembra brillare di una 
più  profonda  bellezza  di  anima,  il  creato  tutto  attorno  si  vivifica  nello 
spirito,  prega  anch’esso  in  un  slancio  di  fede,  si  piega  in  sintonia  per 
alimentare il fenomeno di Francesco e della sua vibrazione di amore verso 
Dio.  Nei  momenti  della  sua  grande  ispirazione,  la  natura  è  sempre 
chiamata a collaborare in armonia di fede e di amore, come cosa viva, 
ardente, innamorata anch’essa di Dio, poiché la grande recezione noúrica è  
un  concerto  immenso  in  cui  canta  in  Dio  tutto  il  creato.  L’ispirazione 
dolcissima dell’amore di Cristo si verifica qui non più  tra le tempeste del 
Sinai, perché la nota di sintonizzazione è tutta diversa, ma nella musicalità  
dolce del paesaggio umbro che canta ancor oggi ed ascende, semplice e

117

118

119



As Noúres – Pietro Ubaldi 163

oração  divina:  ‘Vade  igitur  et  repara  illam  mihi!’ (aquela  imagem  se 
conserva  ainda  hoje  na  Basílica  de  S.  Clara,  em Assis).  A esta  voz, 
Francisco, tremendo de medo e de comoção, respondeu com entusiasmo: 
‘O farei de boa vontade, ó Senhor.  Libenter faciam, Domine!’ E logo se 
levantou para começar a obra”.

Esta a narrativa.
A voz do alto torna a desce para salvar os destinos da Igreja; o impulso 

de Cristo torna a manifestar-se presente. Estes fenômenos de exceção não 
ocorrem ao acaso, mas em momentos particulares com escopos excepcionais. 
As puras correntes não descem no nosso plano só  por curiosidade científica, 
mas obedecem a equilíbrios profundos que as guiam para alimentar os valores 
espirituais do mundo quando estes vacilam. Há  tempos Francisco buscava e 
ainda não havia reencontrado a si mesmo. Havia se esquecido de si mesmo na 
vida alegre de sua juventude, mas foi um esquecimento momentâneo, que ao 
primeiro  choque  a  sua  alma  se  desperta  e  das  profundezas  emergem as 
realidades do espírito para as quais estava madura. E na prisão dos Peruginos, 
depois  na  sua  enfermidade em Espoleto,  as  primeiras  visões  revelaram a 
Francisco o verdadeiro ser seu. Eu acredito que este dos primeiros conflitos 
interiores  seja  o  momento psicológico  mais  decisivo para  a  compreensão 
daquele tipo de personalidade e de toda a fenomenologia supranormal que se 
forma ao seu redor. Estas mudanças de equilíbrio interior que transportam a 
alma do mundo para Deus, projetando-a na vertigem da inspiração mística, 
têm raízes profundas na qual reside a chave do mistério. Estas repentinas 
crises psicológicas não são senão o precipitar do equilíbrio biológico normal, 
seguindo impulsos amadurecidos no eterno. E, como sempre, é  necessário 
estudar e entender o sujeito para entender o fenômeno. Francisco se isolava no 
silêncio dos bosques e dos montes para rezar e para ouvir; esta necessidade de 
solidão, própria dos inspirados, era para ele fundamental, especialmente nos 
mais cruciais momentos da sua missão.

“Vade igitur et repara illam mihi!”. Tudo em torno a S. Damião, o céu 
e  a  terra  sorriem  em  uma  luz  nova,  como  se  permeados  pela  grande 
emanação espiritual do Santo, a beleza natural parece brilhar de uma mais 
profunda beleza de alma, a criação tudo em torno se vivifica no espírito, 
reza também ela em um rompante de fé, curva-se em sintonia para alimentar 
o fenômeno de Francisco e da sua vibração de amor a Deus. Nos momentos 
de sua grande inspiração, a natureza é  sempre chamada a colaborar em 
harmonia de fé  e de amor, como coisa viva, ardente, enamorada também 
ela de Deus, pois a grande recepção noú rica é  um concerto imenso em 
que canta em Deus toda a criação. A inspiração docíssima do amor de 
Cristo se verifica aqui não mais entre as tempestades do Sinai, porque a 
nota  de  sintonização  é  toda  diversa,  mas  na  musicalidade  doce  da 
paisagem  úmbrica  que  canta  ainda  hoje  e  ascende,  simples  e

117

118

119



164 Le Noúri – Pietro Ubaldi

mite come per umiltà, perdendosi negli azzurri splendori del misticismo. E 
veramente mai ho trovato più  adatto ambiente di sintonizzazione spirituale 
che questo umbro paesaggio.

Ma Francesco aveva frainteso. Il risveglio di un’anima immersa nella 
carne,  per  quanto  quella  sia  potente,  non  può  essere  istantaneo;  il  suo 
sguardo è  in principio esteriore anche nei  concetti,  è  materializzato nei 
sensi  e  giunge solo più  tardi ai  profondi significati  dello spirito.  Anche 
Giovanna d’Arco fraintese. Ma poi in mezzo si purifica, il contatto si fa più  
vivo, la percezione più  trasparente. Anche qui, sebbene preso in un turbine, 
il fenomeno è progressivo. Non era dunque la restaurazione materiale della 
Chiesa di  S.  Damiano ottenuta trasportando pietre,  ma la  restaurazione 
spirituale  della  sua  Chiesa  che  Cristo  indicava.  “Io  non  vi  lascerò ;  io 
ritornerò  a voi”, già  Egli aveva detto. Voce universale, attiva e presente, 
che filtra nel mondo per le vie di chi sente, risponde e parla secondo la 
potenza  dell’orecchio  di  ciascuno  di  udirla.  Quale  evidenza  doveva 
raggiungere quindi attraverso un’anima come quella di Francesco!

Tutto è  in rapporto alle capacità  individuali,  alla sensibilizzazione 
spirituale e questa è  in rapporto al grado di purificazione raggiunto. Qui 
balza  in  primo  piano  la  relazione,  già  notata,  tra  elevazione  morale  e 
potenza  percettiva  dell’anima;  poiché  è  necessario  uno  stato  di  affinità 
vibratoria per poter ottenere la sintonizzazione. Si comprendono così i tre 
voti  francescani,  povertà,  castità,  ubbidienza,  che flagellano nel  corpo e 
nelle  passioni,  tutta  l’animalità  umana.  Per  sentire  la  parola  di  Cristo, 
Francesco doveva rendersi simile a lui nel dolore e nell’amore, e tanto gli 
furono  stretti  vicino  da  stamparsi  nel  suo  corpo  con  le  stimmate 
nell’incendio spirituale della Verna.

Nello spirito francescano vi è  una conoscenza profonda delle vie di 
questa laboriosa fatica dell’ascensione spirituale. Basti ricordare l’episodio 
della perfetta letizia, in cui di fronte agli assalti più  atroci e alle stroncature 
più  radicali imposte alla natura umana, Francesco conclude sempre, con un 
crescendo impressionante di esempi: “O frate Leone, scrivi che ivi è perfetta  
letizia” (Fioretti,  VII).  Ma una vera tecnica di  ascensione spirituale,  una 
descrizione dei metodi usati dal destino per imporla all’uomo, è descritta nel 
cap. XXVI dei Fioretti. Vi è ivi narrata, nella forma simbolica del tempo, la 
fatica  del  processo  evolutivo  dello  psichismo umano che  nella  Sintesi  è  
spiegato scientificamente, concordanze che si illuminano a vicenda. Un frate 
sogna che:

“... e’ fu rapito e menato in ispirito in su uno monte altissimo, al quale  
era  una  ripa  profondissima,  et  di  qua  e  di  là  sassi  speççati  et  
ischeggiosi, et schogli disuguali che uscivano fuori de’ sassi: di che infra  
questa ripa era pauroso aspetto a reguardare. Et l’Angelo, che menava

120

121

122



As Noúres – Pietro Ubaldi 165

mansa  como  se  por  humildade,  perdendo-se  nos  azuis  esplendores  do 
misticismo. E verdadeiramente jamais encontrei mais propício ambiente 
de sintonização espiritual do que esta úmbrica paisagem.

Mas Francisco havia se enganado. O despertar de uma alma imersa 
na carne, por quanto aquela seja potente, não pode ser instantâneo; o seu 
olhar é  em princípio exterior mesmo nos conceitos, é  materializado nos 
sentidos  e  alcança  só  mais  tarde  os  profundos  significados  do  espírito. 
Também Joana d'Arc se engana. Mas depois no meio se purifica, o contato 
se faz mais vivo, a percepção mais transparente. Também aqui, embora 
preso  num  turbilhão,  o  fenômeno  é  progressivo.  Não  foi,  portanto,  a 
restauração material da Igreja de S. Damião, obtida transportando pedras, 
mas a restauração espiritual da sua Igreja que Cristo indicava. “Eu não vos 
deixarei;  eu  retornarei  a  vós”,  já  Ele  havia  dito.  Voz universal,  ativa  e 
presente, que se infiltra no mundo pelas vias de quem sente, responde e 
fala segundo a potência do ouvido de cada um para ouvi-la. Qual evidência 
devia alcançar então através de uma alma como aquela de Francisco!

Tudo está  em relação  às  capacidades  individuais,  à  sensibilização 
espiritual, e esta está  em relação ao grau de purificação alcançado. Aqui 
vem à tona a relação, já notada, entre elevação moral e potência perceptiva 
da alma; pois é  necessário um estado de afinidade vibratória para poder 
obter a sintonização. Se compreendemo assim os três votos franciscanos, 
pobreza, castidade e obediência, que flagelam no corpo e nas paixões, toda 
a animalidade humana. Para sentir a palavra de Cristo, Francisco devia 
tornar-se semelhante a ele na dor e no amor, e lhes foi tão estreitamente 
próximo  que  os  estigmas  foram  impressos  no  seu  corpo  no  incêndio 
espiritual do Alverne.

No espírito franciscano reside um conhecimento profundo das vias deste 
laborioso esforço de ascensão espiritual. Basta recordar o episódio da perfeita 
alegria, no qual, diante dos assaltos mais atrozes e das repressões mais radicais 
impostas à  natureza humana, Francisco conclui sempre, com um crescendo 
impressionante de exemplos: “Ó frei Leão, escreve que aqui está a perfeita  
alegria” (Fioretti, VII). Mas uma verdadeira técnica de ascensão espiritual, uma 
descrição dos métodos usados pelo destino para impô-la ao homem, é descrita 
no capítulo XXVI dos Fioretti. Ali é narrada, na forma simbólica do tempo, o 
esforço do processo evolutivo do psiquismo humano que na Síntese é explicado 
cientificamente, concordâncias que se iluminam mutuamente. Um frade sonha 
que:

“… ele foi arrebatado e conduzido em espírito a um monte altíssimo, no  
qual havia uma ribanceira profundíssima, e daqui e dali seixos quebrados e  
lascados, e rochedos irregulares que se projetavam dos seixos: o que daquela  
ribanceira  era  uma  visão  assustadora  de  se  ver.  E  o  Anjo,  que  conduzia

120

121

122



166 Le Noúri – Pietro Ubaldi

questo  frate,  sì  llo  sospinse,  et  gittolo  giù  per  questa  ripa:  il  quale  
traballando, percuotendosi di schoglio in iscoglio, et di sasso in sasso,  
alla  perfine  giunse  al  fondo  di  questa  ripa,  tucto  smembrato  et  
minuççato, secondo che a llui pareva. Et giacendosi così mal concio in  
terra, dice colui che ’l menava: Levati su, che ti convien fare ancora  
grande  viaggio.  Rispuose  il  frate:  Tu  mi  pari  indiscreto  et  crudele  
huomo; ché mi vedi per morire nella chaduta, ché m’à così speççato, et  
dimmi  leva  su.  Et  l’Angelo  s’acosta  a  llui,  et  toccando  gli  saldò  
perfectamente tutti i membri, et sanollo. Et poi gli mostra una grande  
pianura piena di pietre aguççate et taglienti, et di spine et di triboli; et  
dice,  che per tucto questo piano gli  conviene passare a piedi ignudi  
insino che giunga al fine, nel quale gli conveniva entrare. Abbiendo il  
frate passato tutta quella pianura con grande angoscia et pena, l’Angelo 
gli  dice:  Entra  in  questa  fornace,  però  che  così  ti  conviene  fare.  
Rispuose costui:  Oimè, quanto mi se’  crudel guidatore! Ché mi vedi  
esser prosso che morto, per questa angosciosa pianura, e ora per riposo  
mi di’, che io entri in questa fornace ardente. E reguardando costui, e’  
vide intorno alla fornace molti  dèmoni colle  forche del  ferro in  
mano,  colle  quali  costui,  perché  indugiava  d’entrare,  sì  llo  
sospinsero dentro subitamente… l’Angelo che menava questo, sì llo  
sospinse fuori della fornace, e poi gli dixe: Apparecchiati a fare  
uno  orribile  viaggio,  il  quale  tu  ài  a  passare.  E  costui  
racomandandosi,  diceva:  O  durissimo  conductore,  il  quale  non  
m’ài niuna compassione! Tu vedi, ch’io sono quasi tucto arso in  
questa fornace, et anche mi vuo’ menare in viaggio pericoloso, et  
orribile: all’ora l’Angelo il toccò, et facelo sano e forte. Et poi il  
menò ad uno ponte, il quale non si poteva passare sança grande  
pericolo;  imperò  ch’egli  era  molto  sottile  e  strecto,  et  molto  
sdrucciolente, et sança sponde d'allato; et disotto passava un fiume  
terribile, pieno di serpenti et di dragoni e scorpioni, et gittavano  
grandissimo puçço; et dixegli l’Angelo: passa questo ponte, che al  
tutto  si  conviene  passare.  Risponde  costui:  et  come  il  potrò  io  
passare,  ch’io  non  caggia  in  questo  pericoloso  fiume?  Dice  
l’Angelo: Vieni dopo me, et poni il  tuo piè dove tu vedrai che io  
porrò  il  mio  e  così  passerai  bene.  Passa  questo  frate  dietro  a  
l’Angelo e com’egli gli aveva insegnato, tanto che giunge a meçço  
il ponte; et essendo così sul meçço il ponte, l’Angelo si volò via: et  
partendosi da llui, se n’andò in su uno monte altissimo, di là assai  
da  questo  ponte.  Consideroe  bene  il  luogo  dove  era  volato  
l’Angelo; ma rimanendo egli sança guidatore, et raguardando giù  
vedeva quegli animali terribili stare co’ capi fuori dell’acqua, et  
colle bocche aperte, apparecchiati a divorarlo se cadesse. Egli era



As Noúres – Pietro Ubaldi 167

este frade, o empurrou, e o jogou abaixo por esta ribanceira: o qual  
cambaleando, batendo-se de rocha em rocha, e de seixo em seixo, até  
por  fim  chegou  ao  fundo  desta  ribanceira,  todo  desmembrado  e  
despedaçado, como lhe parecia. E jazendo assim maltratado na terra,  
disse aquele que o estava guiando: Levante-se, que te convém fazer  
ainda  grande  viagem.  Respondeu  o  frade:  Tu  me  parece  homem 
indiscreto e  cruel;  pois  me vês  a morrer na queda,  que tanto me  
despedaçou,  e  me  diz  levante-se.  E  o  Anjo  se  aproximou  dele  e,  
tocando-o, uniu perfeitamente todos os seus membros, e o curou. E  
então lhe mostrou uma grande planície, cheia de pedras aguçadas e  
cortantes,  e  de espinhos e de estrepes;  e  disse,  que por toda esta  
planície lhe convém atravessar descalço até chegar ao fim, no qual lhe  
convém entrar. Tendo o frade passado toda aquela planície com grande 
angústia e pena, o Anjo lhe disse: Entre nesta fornalha, porque é isso  
que te convém fazer. Respondeu ele: Ai, como és para mim um guia  
cruel! Pois me vês à beira da morte, por esta angustiada planície, e  
agora, para descansar, me dizes, que eu entre nesta fornalha ardente. E 
olhando para ele,  viu  ao  redor  da  fornalha tantos  demônios  com 
forcados de ferro nas mãos, com os quais, porque ele hesitou em entrar,  
o  empurraram  para  dentro  subitamente...  O  Anjo  que  o  guiava,  
empurrou-o para fora da fornalha, e depois  lhe disse: Prepara-te para  
uma horrível viagem, a qual tu tens de passar. E ele, recomendando-se,  
dizia: Ó duríssimo condutor, o qual não me tens nenhuma compaixão!  
Tu vês, que eu estou quase todo queimado nesta fornalha, e também 
queres levar-me a uma viagem perigosa e horrível: naquela hora o  
Anjo o tocou e tornou-o são e forte. E então o conduziu a uma ponte, a 
qual não se podia passar sem grande perigo, porque era muito frágil e  
estreita, e muito escorregadia, e sem margens nas laterais; e abaixo  
dela  passava  um  rio  terrível,  pleno  de  serpentes  e  de  dragões  e  
escorpiões, e eles expeliam um grande fedor; e disse-lhe o Anjo: passa  
esta ponte, pois absolutamente lhe convém passar. Respondeu ele: E  
como posso eu passar, sem cair neste perigoso rio? Disse o Anjo:  
Venha depois de mim, e ponha o teu pé onde tu verá que eu porei o  
meu, e assim passarás bem. Passa este frade atrás do Anjo como ele  
o havia ensinado, tanto que chega ao meio da ponte; e estando assim  
no meio da ponte,  o Anjo voou para longe: e  deixando-o,  ele  se  
postou  sobre  um  monte  altíssimo,  muito  além  desta  ponte.  Ele  
considerou  bem  o  lugar  para  onde  havia  voado  o  Anjo;  mas  
permanecendo  ele  sem  guia,  e  olhando  para  baixo,  via  aqueles  
animais terríveis parados com suas cabeças para fora da água e com 
suas  bocas  abertas,  prontos  para  devorá-lo  se  caísse.  Ele  estava



168 Le Noúri – Pietro Ubaldi

in tanto tremore, che per veruno modo egli non sapeva che si fare,  
né che si dire; però non poteva tornare adietro, né andare inançi.  
Onde veggendosi in tanta tribulazione, che non aveva altro refugio  
che solo Idio, si s’inchinò, e abbracciò il ponte, et con tctto il cuore  
et  co  llagrime  si  racomanda  a  Dio,  che  per  sua  santissima  
misericordia il  dovesse soccorrere.  Et  facta l’oratione gli  parve  
cominciare  a  mettere  alie:  di  che  egli  con  grande  allegreça  
aspettava ch’elle crescessono, per potere volare di là dal ponte, là  
ove  era  volato  l’Angelo.  Ma  dopo  alcun  tempo,  per  la  grande  
voglia ch’egli aveva di passare questo ponte, si misse a volare; et  
perché l’alie non erano tanto grandi, e’ cadde in sul ponte, et lle  
penne gli  caddono;  di  che  costui  da capo abraccia  il  ponte,  et  
come in prima racomandasi a Dio; et fatta l’orazione, anche gli  
parve  mettere  alie;  ma  come  prima,  non  aspettando  che  le  
crescessono  perfettamente:  onde,  mettendosi  a  volare  inançi  
tempo, ricadde da capo in sul ponte, et le penne gli caddono. Per  
la  qual  cosa veggiendo che per la  fretta  ch’egli  avea di  volare  
inançi al tempo e’ cadea, cominciò a dir così tra se medesimo: Per  
certo che s’io metterò alie la terza volta, io aspetterò tanto, ch’elle  
saranno sì grandi, ch’io potrò volare sança ricadere. Et stando in  
questo  pensiero  e’ si  vide  la  terza  volta  metere  alie  et  aspetta  
grande tempo, tanto che le erano bene grandi; et parevagli per lo  
primo et per lo secondo e terço mettere alie, avere aspetando bene  
cento cinquanta anni. Et infine si leva questa terça volta, con tutto  
il suo isforço, a volito et volò insino al luogo dove era l’Angelo; et  
bussando  alla  porta  del  palagio,  nel  quale  egli  era  volato…  
cominciò a guardare le mura maravigliose di questo palagio; et  
queste  mura  parevano  talmente  di  tanta  chiarità  che  vedea  
chiaramente i cori de’ Sancti, et ciò che dentro si faceva… Sé tosto  
come fu entrato dentro, sentì tanta dolceçça, che dimenticò tutte le  
tribulatione, c’egli aveva avute, come se mai non fussono state…”.

Ecco  la  via  dell’assottigliamento  spirituale,  ecco  il  gabinetto  di 
sperimentazione in cui si preparano gli stati d’animo di recezione delle più  alte 
correnti noúriche. Dietro il racconto immaginoso qui si sente la fatica, la lotta, 
il caso vissuto, la percezione diretta delle forze spirituali della vita, si ode l’eco 
delle paurose prove dell’iniziazione egiziana,  imposte nei grandi templi  di 
Tebe o di Menfi dai sacerdoti d’Osiride, vi è un senso diffuso della scienza del 
bene e del  male che l’anima dolorosamente impara come già  narravano i 
misteri di Eleusi nella caduta della vergine Persefone per opera di Eros, nel 
tenebroso regno di Plutone. E veramente la divina Persefone, caduta nella 
sofferenza dell’inferno, era il simbolo dell’anima umana che espia nella vita e

123



As Noúres – Pietro Ubaldi 169

com tal tremor, que por modo algum ele não sabia o que fazer,  
nem o que dizer;  porém não podia voltar  nem seguir  em frente.  
Portanto, vendo-se em tal tribulação que não tinha outro refúgio  
senão Deus somente, se inclinou, e abraçou a ponte, e com todo o  
seu coração e com lágrimas se recomendou a Deus, que por sua  
santíssima  misericórdia  o  socorresse.  E  feita  esta  oração,  lhe  
pareceu que começaram a crescer asas: das quais ele com grande  
alegria  esperava que  elas  crescessem,  para poder  voar  de  lá  da  
ponte, para onde havia voado o Anjo. Mas depois de algum tempo,  
por causa do grande desejo que tinha de atravessar esta ponte, se  
pôs a voar; e porque as asas não eram tão grandes, caiu sobre a  
ponte,  e  as  penas  caíram;  disso,  abraçou  novamente  a  ponte,  e  
como antes recomendou-se a Deus; e feita a oração, também lhe  
pareceu  crescer  asas;  mas  como  antes,  não  esperando  que  elas  
crescessem  perfeitamente;  então,  começando  a  voar  antes  do  
tempo, recaiu de cabeça sobre a ponte, e as penas caíram. Por isto  
vendo que pela pressa que ele tinha de voar antes do tempo caia,  
começou a dizer assim para si mesmo: Por certo que se eu ganhar  
asas  pela  terceira  vez,  eu  esperarei  tanto,  que  elas  serão  tão  
grandes, que eu poderei voar sem cair novamente. E estando neste  
pensamento  se  viu  pela  terceira  vez  ganhando asas  e  esperando  
grande tempo, tanto que elas eram bem grandes; e pareceu-lhe pela  
primeira  e  pela  segunda  e  terceira  vez  que  ganhou  asas,  haver  
esperando bem cento e cinquenta anos. E enfim, se levanta nesta  
terceira vez, com todo o seu esforço, para voar e voou para o lugar  
onde estava o Anjo; e batendo à porta do palácio no qual ele havia  
voado...  começou  a  contemplar  as  paredes  maravilhosas  deste  
palácio; e essas paredes pareciam tão brilhantes que ele podia ver  
claramente os coros dos Santos e o que lá dentro se fazia... Assim  
que entrou, sentiu tanta doçura que esqueceu todas as tribulações  
que  ele  havia  experimentado,  como  se  elas  nunca  tivessem  
existido…”.

Eis a via da sutilização espiritual, eis o gabinete de experimentação no 
qual se preparam os estados de ânimo de recepção das mais altas correntes 
noúricas. Por trás do conto imaginativo aqui se sente o esforço, a luta, o caso 
vivido, a percepção direta das forças espirituais da vida, se ouve o eco das 
pavorosas provas da iniciação egípcia, impostas nos grandes templos de Tebas 
ou de Mênfis pelos sacerdotes de Osíris, há um senso difuso da ciência do 
bem e do mal que a alma dolorosamente aprende como já narravam os 
mistérios de Elêusis na queda da virgem Perséfone por obra de Eros, no 
tenebroso reino de Plutão. E, verdadeiramente a divina Perséfone, caída no 
sofrimento do inferno, era o símbolo da alma humana que expia na vida e

123



170 Le Noúri – Pietro Ubaldi

lotta per la sua redenzione, che cade e si purifica dalle basse passioni e ritrova 
la visione della verità. Poiché  ho detto e ripeto che il fenomeno noúrico che 
stiamo  studiando  non  è  che  il  fenomeno  dell’evoluzione,  il  fenomeno 
dell’ascensione dell’anima umana. La scienza non lo isoli, ma comprenda che è 
un fenomeno di una vastità  immensa in cui precipita l’equilibrio biologico di 
tutto un passato, stabilizzandosi in un più  alto equilibrio di forze spirituali; 
comprenda che l’anima non giunge alla percezione ispirativa che attraverso la 
dolorosa elaborazione dei millenni. Questo lampeggiamento di intuizione che 
le fa assidere in alto dinanzi al trono di Dio, finalmente degna di conoscere la 
verità, è all’apice della scala dell’evoluzione umana. Concludo con i Fioretti di 
Santo Francesco:

“L’aquila vola molto in alto: ma s’ella avesse leghato alcuno peso alle sue 
ali, ella non potrebbe volare molto in alto”.

L’apoteosi  di  Francesco  è  sulla  Verna.  La  corrente  divina  scende 
nella nuova forma di amore voluta dal Cristo e l’anima di Francesco non la 
raggiunge completa che nella pienezza della sua maturità, alla fine del suo 
cammino terrestre:

“Nel crudo sasso, intra Tevere ed Arno,
Da Cristo prese l’ultimo sigillo,
Che le sue membra du’ anni portano”.

Ecco brevemente il racconto vivo dai Fioretti:
“...e  sancto Francesco la mattina per tempo, innanzi  dî,  si  gitta in  
orazione dinanzi all’uscio della sua cella, volgendo la faccia inverso  
l’Oriente… Et stando così e infiammandosi in questa contemplazione,  
in questa medesima mattina egli vide venire da cielo un seraphino con  
sei  alie  risplendenti  e  afocate,  il  quale  serafino con  veloce  volare,  
appressandosi  a  sancto  Francesco  sì  ch’egli  il  poteva  discernere,  e  
cognobbe chiaramente c’avea in sé ymagine d’uomo crocifisso; ... Et  
stando  in  questa  ammirazione,  gli  fu  rivelato  da  colui  che  gli  
appariva: che per divina provvidenza quella visione gli era mostrata  
in tale forma, ecciò ch’egli intendesse che non per martirio corporale,  
ma per incendio mentale, egli doveva essere tutto trasformato nella  
espressa  similitudine  di  Christo  crocifisso.  In  questa  apparizione  
mirabile  tutto  il  monte  della  Vernia  parea  che  ardesse  di  fiamma  
splendidissima, la quale illuminava tutti e’ monti le monti e lle valli  
d’intorno  come  se  fosse  sole  sopra  la  terra;  onde  i  pastori,  che  
vegghiavano in quelle contrade, veggendo il monte infiammato e tanta  
luce  d’intorno,  si  ebbono  grande  paura,  secondo  ch’eglino  poi  
narrarono a’ frati, affermando che quella fiamma era durata sopra il  
monte  della  Vernia  per  ispatio  d’un  hora  e  più.  Similmente,  allo  
splendore  di  questo  lume,  il  quale  risplendea  negli  alberghi  della  
contrada per le finestre,  certi  mulattieri  c’andavano in Romagna si

124

125



As Noúres – Pietro Ubaldi 171

luta pela sua redenção, que cai e se purifica das baixas paixões e reencontra 
a  visão  da  verdade.  Pois  disse  e  repito  que  o  fenômeno  noúrico  que 
estamos estudando não é  senão o fenômeno da evolução, o fenômeno da 
ascensão da alma humana. A ciência não o isole, mas compreenda que é 
um fenômeno de vastidão imensa, no qual precipita o equilíbrio biológico 
de todo um passado, estabilizando-se em um mais alto equilíbrio de forças 
espirituais;  compreenda que a alma não alcança a percepção inspirativa 
senão  através  da  dolorosa  elaboração  dos  milênios.  Esse  lampejo  de 
intuição que a faz sentar-se no alto diante do trono de Deus, finalmente 
digna de conhecer a verdade, está  no ápice da escala da evolução humana. 
Concluo com I Fioretti de São Francisco:

“A águia voa muito alto: mas se tivesse amarrado algum peso às suas  
asas, ela não poderia voar muito alto”.

A apoteose de Francisco está  no Alverne. A corrente divina desce na 
nova forma de amor desejada pelo Cristo, e a alma de Francisco não a alcança 
completa senão na plenitude de sua maturidade, ao final do seu caminho 
terrestre:

“Na rocha bruta, entre o Tibre e o Arno,
De Cristo recebeu o último selo,
Que os seus membros por dois anos carregam”.

Eis brevemente e o relato vívido dos Fioretti:
“... e São Francisco, de manhã cedo, antes do amanhecer, lançou-
se em oração diante da porta de sua cela, voltando o rosto para o  
Oriente...  E  estando  assim  e  ardendo  nesta  contemplação,  nesta  
mesma  manhã  ele  viu  vir  do  céu  um  serafim  com  seis  asas  
resplandecentes  e  flamejantes,  o  qual,  com  voo  veloz,  
aproximando-se de São Francisco tanto que ele o podia discernir, e  
reconhecer claramente que trazia em si  a imagem de um homem  
crucificado;  ...  E  estando nesta  admiração,  lhe  foi  revelado por  
aquele que lhe aparecia: que pela divina providência aquela visão  
lhe  era  mostrada  de  tal  forma,  que  ele  entendesse  que  não  por  
martírio  corporal,  mas  por  incêndio  mental,  ele  devia  ser  todo  
transformado à expressa semelhança de Cristo crucificado. Nesta  
aparição  maravilhosa,  todo  o  monte  Alverne  parecia  arder  de  
chama fulgurante, a qual iluminava todas as montanhas e vales ao  
redor  como  se  fosse  o  sol  sobre  a  terra;  onde  os  pastores,  que  
vigiavam naquelas redondezas, vendo o monte inflamado e tanta  
luz ao redor, ficaram muito assustados, como depois narraram aos  
frades, afirmando que aquela chama havia durado sobre o monte  
Alverne por um espaço de uma hora ou mais. Da mesma forma,  
diante do esplendor dessa luz, a qual resplendia nos albergues da  
região pelas janelas, alguns tropeiros que iam para a Romanha se

124

125



172 Le Noúri – Pietro Ubaldi

levarono, credendo che fosse levato il sole materiale, e caricarono le  
bestie loro: e, caminando, vidono il detto lume cessare, e levare il sole  
materiale. Nella detta apparizione serafina, Christo, il quale appariva,  
parlò  a sancto  Francesco certe  cose  secrete  e  alte,  le  quali  sancto  
Francesco  giamai  in  vita  sua  non  volle  rivelare  a  persona…  
Disparendo  dunque  questa  visione  mirabile,  dopo  grande  spazio  e  
secreto  parlare,  lasciò  nel  cuore  di  sancto  Francesco  uno  ardore  
excessivo de l’amore divino; et nella sua carne lasciò una maravigliosa  
immagine e orma della passione di Christo…”.

Il  fenomeno  è  così  potente  da  assumere  forma  visiva,  auditiva  e 
raggiungere  effetti  fisici  permanenti.  Lo  spirito  del  Cristianesimo  ha 
toccato  alla  Verna,  uno  dei  più  alti  vertici  della  sua  realizzazione. 
Raggiunto al suo apice spirituale la vita di Francesco non aveva più  ragione 
di esistere sulla terra e si piega nella stanchezza del corpo logoro per tanto 
incendio,  si  spegne  cantando  le  armonie  del  creato.  Nel  cantico  delle 
creature l’unificazione è  raggiunta, l’anima si è  armonizzata nella sinfonia 
dell’universo,  tutto  rivive  nello  spirito,  alla  grande  corrente  spirituale 
dell’amore di Cristo che scende nel cuore umano, risponde in sintonia il 
canto di tutto il creato:

“… Laudato sie, mi’  Signore, cum tucte le tue creature, specialmente  
messor lo frate Sole, lo quale iorna et allumini noi per loi; …
Laudato si’, mi’ Signore, per sora luna et le stelle! In cielo l’ài formate  
clarite et pretiose et belle.
Laudato si’, mi’ Signore, per frate vento e per aere et nubilo et sereno  
et e onne tempo, per lo quale a le tutte creature dai sustentamento.
Laudato si’,  mi’  Signore, per frate focu, per lo quale enallumini la  
nocte; et ello è bello et iocundo et robustoso et forte.
Laudato si’, mi’ Signore, per sora nostra madre terra,
Laudato si’, mi’ Signore, per sora nostra morte corporale, da la  
quale nullu homo vivente po skappare…”

Le Laudi  del  Signore  per  le  sue  creature  sono  l’ultimo  canto  del 
grande ispirato, con cui la voce interiore si spegne. L’emanazione radiante 
del divino centro dell’universo, le vibrazioni spirituali salienti di riflesso dal 
principio  animatore  di  tutte  le  creature  e  di  tutte  le  cose,  si  sono  fuse 
nell’animo  del  grande  sensitivo,  artista,  poeta  e  santo  ad  un  tempo,  in 
un’armonia sola; e l’incanto di questa armonia in cui in Dio canta tutto il 
creato, sarà stato il suo paradiso in cielo come lo era stato in terra.

Ho parlato di Francesco con l’anima tremante di venerazione e di 
amore, come chi guarda un gigante tanto più  avanti nel cammino della vita, 
che  si  muove  su  per  le  cime  vertiginose  della  perfezione  che  pur  si 
vorrebbe seguire, ma dinanzi a cui le povere forze umane cadon prostrate.

126

127

128



As Noúres – Pietro Ubaldi 173

levantaram-se,  acreditando  que  havia  nascido  o  sol  material,  e  
carregaram  os  seus  animais;  e,  caminhando,  viram  a  dita  luz  
cessar e nascer o sol material. Na dita aparição seráfica, Cristo, o  
qual  aparecia,  falou  a  São  Francisco  certas  coisas  secretas  e  
elevadas,  as  quais  São  Francisco  jamais,  na  sua  vida,  desejou  
revelar a ninguém... Desaparecendo então esta visão maravilhosa,  
após grande espaço e secreta conversa, deixou no coração de São  
Francisco  um ardor  excessivo  de  amor  divino;  e  na  sua  carne  
deixou uma maravilhosa imagem e marca da paixão de Cristo...”.

O fenômeno é  tão  poderoso que assume forma visiva,  auditiva e 
alcança efeitos físicos permanentes. O espírito do Cristianismo atingiu no 
Alverne,  um dos mais  altos  vértices de sua realização.  Atingido o seu 
ápice espiritual, a vida de Francisco não tinha mais razão de existir na 
terra e ele se curva no cansaço do corpo desgastado por tanto incêndio, se 
esvai  cantando  as  harmonias  da  criação.  No  cântico  das  criaturas  a 
unificação  é  alcançada,  a  alma se  harmoniza  na  sinfonia  do  universo, 
tudo revive no espírito, à  grande corrente espiritual do amor de Cristo 
que desce no coração humano, responde em sintonia o canto de toda a 
criação:

“...Louvado  sejas,  meu  Senhor,  com  todas  as  tuas  criaturas,  
especialmente o irmão Sol, o qual nos dá o dia e nos ilumina por ele; …
Louvado sejas, meu Senhor, pela irmã lua e pelas estrelas! No céu, tu  
as tornaste claras, preciosas e belas.
Louvado sejas, meu Senhor, pelo irmão vento e pelo ar, nublado e sereno,  
e por todo o tempo, por meio do qual a todas as criaturas dás sustento.
Louvado  sejas,  meu  Senhor,  pelo  irmão  fogo,  por  meio  do  qual  
iluminas a noite; e ele é belo e brincalhão, robusto e forte.
Louvado sejas, meu Senhor, por nossa mãe terra,
Louvado  sejas,  meu  Senhor,  por  nossa  morte  corporal,  da  qual  
nenhum homem vivente pode escapar…”

Os louvores do Senhor pelas suas criaturas são o ú ltimo cântico do 
grande inspirado, com o qual a voz interior se esvai. A emanação radiante 
do divino centro do universo, as vibrações espirituais cheias de reflexo do 
princípio animador de todas as criaturas e de todas as coisas, se fundiram 
na alma do grande sensitivo, artista, poeta e santo ao mesmo tempo, numa 
única harmonia; e o encanto dessa harmonia, na qual em Deus canta toda a 
criação, terá sido o seu paraíso no céu como o era na terra.

Falei  de Francisco com a alma trêmula de veneração  e  de amor, 
como quem olha um gigante tão distante no caminho da vida, que se move 
para as alturas vertiginosas da perfeição  que se gostaria de seguir,  mas 
diante das quais as pobres forças humanas caem prostradas.

126

127

128



174 Le Noúri – Pietro Ubaldi

* * *

Parlare di tutti gli ispirati del Medio Evo, su fino ai tempi moderni, 
sarebbe un lavoro enorme che non si  può  ridurre nelle  brevi  pagine di 
questo volume, sarebbe un inutile sfoggio di erudizione, del resto di facile 
acquisizione  tra  le  pagine  di  una  enciclopedia,  sarebbe  una  trattazione 
soprattutto pesante per il lettore. Amo meglio vagabondare in braccio alle 
attrazione della mia simpatia, che è  del resto quella che garantisce la mia 
comprensione e mi permette una visione più  calda e più  intima.

Apparve, poco dopo di Francesco, in Foligno, una donna mirabile 
per la sua ispirazione, tanto che fu detta,  nonostante che fosse priva di 
studi,  magistra theologorum: la beata Angela da Foligno (1249-1309). Di 
fronte a certe verità  altissime vale spesso meglio sognare, perché le scopre 
più  facilmente il poeta che lo scienziato o lo scienziato deve farsi poeta per 
saper guardare al mondo con l’ingenuità  di un bambino. Anche in Angela 
abbiamo  il  periodo  preparatorio  della  maturazione,  dei  dubbi  e  dei 
contrasti, della vita di mondo che ad una svolta del destino si muta in una 
vita di perfezione morale. E in quel momento anche qui una voce parla, dà  
una  scossa  e  l’essere  si  trasforma.  Vi  è  sempre  un  momento  critico 
nell’evoluzione delle anime, nel quale gli equilibri precedenti precipitano 
per ristabilizzarsi nuovamente in un piano più  alto. L’irrompere dello stato 
ispirativo sembra essere la nota fondamentale del fenomeno della genesi 
mistica, così lo ritroviamo ed è  sempre connesso alla apparizione di stati 
morali  di  elevata  perfezione.  Riappaiono  quei  rapporti  già  in  principio 
notati. Angela udì la voce dell’ispirazione nella chiesa di S. Francesco in 
Foligno,  pochi  passi  lontana  dal  suo  palazzo,  mentre  pregava.  Quella 
voce la accese di divino amore e segnò il  mutamento della sua vita a 
povertà e contemplazione. Il  ricordo di Francesco, morto da poco, era 
vicino; vicina era la sua Assisi. La vita mondana si trasforma in vita di 
penitente e parallela esplode l’ispirazione. Si dice che si  recasse nella 
famosa basilica di frate Elia e di Giotto, compiendo a piedi il tragitto di 
circa 15 chilometri, sempre rapita in meditazione. Tornando una volta in 
Assisi, sente, poco dopo Spello, dove la via incomincia a salire, lo spirito 
dirle: “Ti accompagnerò fino a S. Francesco, favellando teco, facendoti 
gustare gioie divine… Io son quel desso che parlavo agli apostoli… sono 
io, lo Spirito… non temere…”. Destandosi dalla sua estasi nell’ingresso 
del  tempio,  si  mise  a  gridare  in  presenza di  tutti  la  sopraggiunta  sua 
delusione.  Poi  concludeva  come  S.  Paolo,  che,  rapito  al  terzo  cielo 
confessava “occhio non vide e mai orecchio udì le arcane parole...”. Il 
concetto  espresso  nella  terminologia  religiosa  tradizionale  resterebbe 
vero,  anche  se  tradotto  nella  moderna  terminologia  scientifica, 
dimostrativa ed esatta.

129

130



As Noúres – Pietro Ubaldi 175

* * *

Falar  de  todos  os  inspirados,  da  Medievo,  até  aos  tempos 
modernos, seria uma trabalho enorme que não se pode reduzir nas breves 
páginas deste volume, seria um inútil alarde de erudição, de resto de fácil 
adquisição  entre  as  páginas  de  uma  enciclopédia,  seria  um  tratado 
sobretudo penoso para o leitor. Prefiro vagar nos braços da atração da 
minha simpatia, que é, afinal, aquela que garante a minha compreensão e 
me permite uma visão mais calorosa e mais íntima.

Apareceu,  pouco  depois  de  Francisco,  em  Foligno,  uma  mulher 
notável por sua inspiração, tanto que foi chamada de, não obstante sua falta 
de  instrução,  magistra  theologorum:  a  beata  Â ngela  de  Foligno  (1249-
1309).  Diante  de  certas  verdades  altíssimas,  vale  muitas  vezes  melhor 
sonhar, porque as descobre mais facilmente o poeta do que o cientista, ou 
o  cientista  deve  tornar-se  poeta  para  saber  olhar  o  mundo  com  a 
ingenuidade  de  uma  criança.  Também  em  Â ngela  temos  o  período 
preparatório da maturação, das dúvidas e dos contrastes, da vida do mundo 
que, por uma volta do destino, se muda em uma vida de perfeição moral. E 
nesse momento, também aqui, uma voz fala, dá  um choque, e o ser se 
transforma. Há  sempre um momento crítico na evolução  das almas,  no 
qual  os  equilíbrios  precedentes  precipitam  para  restabelecerem-se 
novamente  em  um  plano  mais  alto.  O  irromper  do  estado  inspirativo 
parece ser a nota fundamental do fenômeno da gênese mística, assim o 
reencontramos,  e  é  sempre  conectado à  aparição  de  estados  morais  de 
elevada perfeição. Reaparecem aquelas relações já  antes notadas. Â ngela 
ouviu a voz da inspiração na igreja de S. Francisco em Foligno, a poucos 
passos distante de seu palácio, enquanto rezava. Aquela voz a inflamou de 
divino amor e marcou a mudança da sua vida à pobreza e contemplação. A 
memória de Francisco, morto à  pouco, estava próxima; próxima estava a 
sua Assis. A vida mundana se transforma em vida de penitente e paralela 
explode a inspiração. Se diz que se foi na famosa basílica de frei Elias e de 
Giotto,  cumprindo  a  pé  o  trajeto  de  cerca  de  15  quilômetros,  sempre 
absorta em meditação. Retornando a Assis um dia, ouve, pouco depois de 
Spello, onde a via começava a subir, o espírito lhe dizer: “Te acompanharei 
até  S. Francisco, falando contigo, fazendo-te provar as alegrias divinas... 
Eu  sou  o  mesmo  que  falou  aos  apóstolos… sou  eu,  o  Espírito… não 
temas…” Despertando do seu êxtase na entrada do templo,  começou a 
gritar diante de todos a sua sobrevinda desilusão. Depois concluía como S. 
Paulo,  que,  arrebatado ao  terceiro  céu,  confessava:  “olhos  não  viram e 
jamais ouvidos ouviram as arcanas palavras…” O conceito expresso na 
terminologia  religiosa  tradicional  permaneceria  verdadeiro,  mesmo  se 
traduzido na moderna terminologia científica, demonstrativa e exata.

129

130



176 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Sempre più  raffinata dalla sofferenza e dalla rinuncia, Angela divenne 
donna  famosa  come  Rosa  da  Viterbo  e  Caterina  Benincasa,  figlia  di 
Jacopo, tintore di Fontebranda (S. Caterina da Siena). Sono molti i casi di 
persone che senza alcuna preparazione culturale, spesso analfabete, sanno 
trattare di alti problemi di teologia. Ripenso a S. Felice da Cantalice, a S. 
Giovanni della Croce, a Santa Brigida che afferma di aver udito dalla voce 
del Cristo le regole dell’ordine da lei fondato, a S. Agostino che nelle sue 
Confessioni afferma  anche  egli  la  presenza  di  una  voce  che  lo  guida, 
ripenso a tanti che è impossibile enumerare. Certe vie si aprono agli umili, 
sembrano dover essere precluse ai sapienti. “Vi sono verità  che si rifiutano 
a chi le indaga per concedersi a chi le sente”, disse Carlo Delcroix. La 
verità  non  si  conquista  per  violenza  di  volontà,  ma  per  stati  di  sottile 
penetrazione di anima. E soggiunge lo Schuré  nei suoi  Grands Initiés, in 
una nota a pag. 649: “Les annales mystiques de tous les temps démontrent  
que des vérités mora1es ou spirituelles d’un ordre supérieur ont été perçues  
par certaines âmes d’élite, sans raisonnement, par la contemplation interne  
et  sous  forme de  vision.  Phénomène  psychique  encore  mal  connu de  la  
science  moderne,  mais  fait  incontestable.  Catherine  de  Sienne,  fille  d’un  
pauvre  teinturier,  eut,  dès  1'âge  de  quatre  ans,  des  visions  extrêmement  
remarquables”. Questi esseri di eccezione si elevano nella grazia divina, ne 
assorbono l’essenza  e  poi  ridiscendono tra  gli  umani  per  donar  loro  la 
sapienza  e  la  beatitudine  che  ha  inondato  il  loro  essere.  Tutto  ciò  fu 
chiamato isterismo. E sa la scienza che cosa è l’isterismo? Se lo sapesse 
lo  guarirebbe.  Io  chiamo tutto  ciò  semplicismo.  E se  questo  presunto 
patologico dà dei  prodotti  così  elevati  da imporsi  all’attenzione e alla 
venerazione del mondo e da offuscare la sapienza umana, se tutto ciò è 
squilibrio, allora sia benedetta questa malattia e questo squilibrio, perché 
essi sono le vie di quella luce che per i  sensi dei sani e normali non 
giunge. Vi sono qui invece i segni di una maturità di spirito che significa 
la  conquista  compiuta  dei  più  alti  valori  morali,  individuali  e  sociali, 
quelli per la cui conquista l’umanità ancora involta, vive, soffre e lavora; 
tutto ciò significa l’evoluzione realizzata ai più alti livelli biologici, quelli 
dello spirito, che per l’uomo comune, ancora troppo vicino all’animalità, 
sono immensamente lontani.

L’anima di Angela si era maturata non nello studio ma nel dolore. 
Forse  analfabeta,  non  ha  lasciato  direttamente  nessun  suo  scritto. 
L’evangelista  del  verbo  della  sua  alta  intellettualità  fu  frate  Arnaldo, 
folignate francescano. A lui ella parlava rapita, delle cose elevate che aveva 
sentito  e  che  la  parola  non  le  bastava  ad  esprimere.  Arnaldo  scriveva, 
cercando di raggiungerne il pensiero senza riuscirvi e quando rileggeva ad 
Angela  lo  scritto,  essa  si  stupiva,  quasi  non  lo  riconoscesse,  dicendo: 
“Questo ho detto io? Ma questo io non ti ho detto. Io non riconosco di aver

131

132



As Noúres – Pietro Ubaldi 177

Sempre mais refinada pelo sofrimento e pela renúncia, Ângela torna-se 
uma mulher famosa como Rosa de Viterbo e Caterina Benincasa, filha de 
Jacó, tintureiro de Fontebranda (S. Catarina de Sena). São muitos os casos de 
pessoas  que,  sem qualquer  preparação cultural,  muitas  vezes  analfabetas, 
sabem tratar de altos problemas de teologia. Penso em S. Félix de Cantalice, 
em S. João da Cruz, em Santa Brígida, que afirma ter ouvido da voz do Cristo 
as regras da ordem por ela fundada, em S. Agostinho, que em suas Confissões 
afirma também ele a presença de uma voz que o guia, penso em tantos que é 
impossível enumerar. Certas vias que se abrem aos humildes, parecem dever 
estar fechadas aos sábios. “Há verdades que se recusam a quem as investiga 
para concederem-se a quem as sente”, disse Charles Delcroix. A verdade não 
se conquista pela violência de vontade, mas por estados de sutil percepção de 
alma. E acrescenta Schuré nos seus Grands Initiés, em nota na pág. 649: "Les 
annales mystiques de tous les temps démontrent que des vérités mora1es ou  
spirituelles d’un ordre supérieur ont été perçues par certaines âmes d’élite, sans  
raisonnement, par la contemplation interne et sous forme de vision. Phénomène  
psychique encore mal connu de la science moderne, mais fait  incontestable.  
Catherine de Sienne, fille d’un pauvre teinturier, eut, dès 1'âge de quatre ans, des  
visions extrêmement  remarquables”.  Estes seres excepcionais  se elevam na 
graça divina, absorvem-lhe a essência e depois descem entre os humanos para 
lhes doar a sabedoria e a felicidade que inundaram o seu ser. Tudo isso foi 
chamado histerismo. E sabe a ciência o que é histerismo? Se o soubesse, o 
curaria. Eu chamo tudo isso de simplismo. E se este pressuposto patológico dá 
produtos tão elevados para impor-se a atenção e a veneração do mundo e para 
ofuscar a sabedoria humana, se tudo isso é desequilíbrio, então seja bendita 
esta doença e este desequilíbrio, porque eles são as vias daquela luz que para 
os sentidos dos saudáveis e normais não chega. Há aqui, em vez disso, os 
sinais de uma maturidade de espírito que significa a conquista consumada dos 
mais altos valores morais, individuais e sociais, aqueles por cuja conquista a 
humanidade,  ainda involuída,  vive,  sofre e trabalha;  tudo isso significa a 
evolução realizada nos mais altos níveis biológicos, aqueles do espírito, que 
para  o  homem  comum,  ainda  muito  próximo  da  animalidade,  são 
imensamente distantes.

A alma de Â ngela amadurecera não no estudo, mas pela dor. Talvez 
analfabeta, ela não deixou diretamente nenhum escrito seu. O evangelista 
do verbo da sua alta intelectualidade foi Frei Arnaldo, um franciscano de 
Foligno. A ele ela falava extasiada, das coisas elevadas que ouvira e que a 
palavra  não  lhe  bastava  para  exprimir.  Arnaldo  escrevia,  tentando 
alcançar o pensamento sem sucesso e quando relia para Â ngela o escrito, 
ela ficava atônita, quase como se não o reconhecesse, dizendo: “Eu disse 
isso?  Mas  isto  eu  não  te  disse.  Eu  não  reconheço  de  ter

131

132



178 Le Noúri – Pietro Ubaldi

pensato come tu scrivi”. Spesso restava assorta nelle sue visioni per giorni. 
Cristo è anche qui il centro di irradiazione: Cristo che fu preceduto da una 
corrente che nel profetismo ebraico lo ha atteso, ora nel Cristianesimo è 
seguito da una corrente che lo ricorda e in cui rivive. Così questa insigne 
donna d’Italia  raggiungeva per elevatezza di  concetto i  più  ardui  campi 
speculativi;  ragionava  con  acume  sottile  e  con  tranquilla  sublimità  
dell’essenza  della  Divinità,  dei  suoi  misteri,  raggiungeva  nel  campo 
teologico  quell’orientamento  che  i  sapienti  non  possedevano,  navigava 
sicura in un mondo di astrazioni concettuali che erano assolutamente al 
disopra  dei  suoi  normali  poteri  psichici.  Volava  così  per  intuizione, 
ponendosi a modello, essa che era donna incolta, di mistica teologia, di 
cose trascendentali dello spirito, tanto che fu detta  magistra theologorum, 
considerata  cioè  come  un  campione  di  sapienza  mistica.  In  vita  molti 
venivano da lontano a conferire con lei dei problemi difficili dello spirito e 
della fede, dopo morte ebbe l’omaggio della scienza e delle lettere d’Italia e 
d’Europa.

Un’altra grande donna appariva a breve distanza sulla scena della vita 
per influire ed imporsi all’attenzione del mondo: Caterina da Siena (1347-
1380). Troppo nota per insistere sulla sua storia, fa pensare quale corona di 
fiori gentili di Medio Evo abbia saputo produrre. Avida di solitudine sin 
da bambina, vi si rifugiava per gustare le sue visioni. “O beata solitudo!  
O sola beatitudo!” si potrebbe anche dire di lei. Ma quell’isolamento non 
è vuoto, è solo ricerca di un ambiente adatto alla percezione interiore. A 
16 anni prendeva l’abito di S. Domenico; iniziata una vita di sacrificio, la 
potenza visiva si raffina e si intensificano le mistiche visioni. Da queste 
nutrita, poi ridiscese nel mondo per operare il bene. Si incominciò allora 
a capire l’essere suo, le si formò attorno una corona di comprensione e di  
ammirazione  e  ella  si  dona  tutta  per  confortare  materialmente  e 
spiritualmente: ammaestra, difende, incoraggia. Sì dilata così la sua vita 
pubblica e ne nasce un vasto epistolario indirizzato a papi, cardinali, re, 
principi,  capitani  di  ventura,  uomini  di  stato,  nobili,  popolani,  grandi 
dame e umili mantellate. Non scrive, benché abbia ciò miracolosamente, 
imparato,  ma,  come  era  l’uso  del  tempi,  detta.  Ne  nasce  così  quella 
voluminosa  corrispondenza  che,  insieme  al  Dialogo,  scritto  tutto  in 
estasi,  forma  un  monumento  che  è  mirabile  per  purezza  di  lingua, 
bellezza di immaginazione, profondità di concetto, altezza di perfezione 
morale.  Ella  diffonde  intorno  a  sé  l’incendio  della  sua  alta  passione, 
induce finalmente il pontefice, esule in terra di Francia, a tornare a Roma, 
attuando  così  una  missione  politica  che  la  ravvicina  alla  Giovanna 
d’Arco,  colei  che  la  biosofia  venera  come sua  Patrona.  Tiene  poi  un 
discorso in concistoro, alla presenza del collegio dei cardinali, per salvare 
la Chiesa dallo scisma. Vita di lotte e fatiche grandi, in cui era sostenuta

133



As Noúres – Pietro Ubaldi 179

pensado como tu escreveu”. Frequentemente permanecia absorta nas suas 
visões por dias. Cristo é também aqui o centro de irradiação: Cristo, que foi 
precedido por uma corrente que no profetismo hebraico o aguardava, agora 
no Cristianismo é seguido por uma corrente que o recorda e na qual revive. 
Assim, esta ilustre mulher da Itália alcançava por elevação de conceito os 
mais árduos campos especulativos; raciocinava com perspicácia sutil e com 
tranquila  sublimidade  sobre  a  essência  da  Divindade,  sobre  os  seus 
mistérios; alcançava no campo teológico aquela orientação que os sábios não 
possuíam; navegava segura em um mundo de abstrações  conceituais que 
estavam absolutamente acima dos seus normais poderes psíquicos. Voava 
assim, por intuição,  colocando-se como um modelo,  ela  que era mulher 
inculta, de mística teologia, das coisas transcendentais do espírito, tanto que 
foi chamada  magistra theologorum, i. é., como uma campeã  da sabedoria 
mística. Em vida, muitos vieram de longe para conversar com ela sobre 
problemas difíceis do espírito e da fé; após a morte, recebeu a homenagem 
da ciência e das letras da Itália e da Europa.

Uma  outra  grande  mulher  logo  surgiu  no  cenário  da  vida  para 
influir e impor-se à  atenção do mundo: Catarina de Siena (1347-1380). 
Muito conhecida para nos determos na sua histó ria, faz pensar na coroa 
de  delicadas  flores  que  o  Medievo  soube  produzir.  Á vida  de  solidão 
desde  criança,  ali  se refugia para degustar as suas visões.  “Ó bendita  
solidão! Ó única beatitude!”, se poderia também dizer dela. Mas aquele 
isolamento  não  é  vazio;  é  só  a  busca  de  um  ambiente  adequado  à  
percepção  interior.  Aos  16  anos,  tomou  o  hábito  de  S.  Domingos; 
iniciada  uma  vida  de  sacrifício,  a  potência  visiva  se  refina  e  se 
intensificaram  as  místicas  visões.  Por  estas  nutrida,  então  retorna  ao 
mundo para fazer o bem. Começou a entender o seu ser, ao seu redor se 
formou uma coroa de compreensão e de admiração, e ela se doa toda a 
confortar materialmente e espiritualmente: ensina, defende, encoraja. Se 
dilata  assim  a  sua  vida  pública  e  lhe  nasce  um  vasto  epistolário, 
endereçado a papas, cardeais, reis, príncipes, capitães de fortuna, homens 
de  estado,  nobres,  plebeus,  grandes  damas  e  humildes  mulheres 
religiosas. Não escreve, embora tivesse aprendido milagrosamente a fazê-
lo, mas, como era o uso do tempo, dita. Lhe nasce assim aquela volumosa 
correspondência que, juntamente com o Diálogo, escrito todo em êxtase, 
forma um monumento que é  admirável por pureza de linguagem, beleza 
de imaginação, profundidade de conceito e elevada perfeição moral. Ela 
difunde ao seu redor o incêndio de sua alta paixão, induz finalmente o 
pontífice,  exilado  na  terra  de  França,  a  retornar  a  Roma,  cumprindo 
assim uma missão política que a aproxima de Joana d'Arc, aquela a quem 
a  biografia  venera  como  sua  Patrona.  Tem  depois  um  discurso  no 
consistó rio, na presença do colégio dos cardeais, para salvar a Igreja do 
cisma.  Vida  de  lutas  e  labutas  grandes,  na  qual  era  sustentada

133



180 Le Noúri – Pietro Ubaldi

da  quei  suoi  intimi  contatti  con  l’Alto.  Cristo  è  sempre  come  per 
Francesco,  il  grande  animatore  di  queste  vite  che  si  muovono  come 
un’emanazione  della  sua  forza  e  del  suo  pensiero.  Questa  volta  la 
corrente  di  pensiero  e  di  passione  discende  per  salvare  la  Chiesa  in 
pericolo. Il fenomeno ubbidisce sempre ad una legge logica di finalità a 
cui si proporziona. Isterismi dunque anche questi, che pur hanno avuta 
una missione sociale, hanno ispirato l’arte, hanno dato una produzione 
letteraria, hanno interessato il mondo, sono stati venerati dalle folle sugli 
altari tra le cose sante?

Vi è un fatto che risalta evidente in tutti questi casi ma specialmente in 
questo: le correnti  noúriche non si  manifestano mai attraverso quelli  che 
sembrerebbero i più  preparati, cioè  i potenti e i sapienti, ma prediligono i 
semplici e gli umili, scelgono per istrumento quelli che appaiono gli ultimi 
dei mortali. Caratteristica del fenomeno, la quale ha il suo significato, perché 
la cultura è un preconcetto e la potenza una volontà ribelle, che ostacolano il 
libero fluire  delle  correnti  e  la  loro  accettazione.  E v’è  un bisogno di 
solitudine  per  la  ricerca  della  sintonizzazione ricettiva,  solitudine  degli 
anacoreti  nel  deserto,  come  degli  eremiti  sui  monti,  dei  monaci  nel 
chiostro, bisogno dei silenzi del mondo per udirvi la voce dell’anima. Vi è 
poi il dolore, la rinuncia, che allontanano lo spirito dalla terra e vi è spesso 
una  progressività  di  potenza  ricettiva  e  di  chiarezza  percettiva,  in 
proporzione della purificazione raggiunta attraverso quel dolore e quella 
rinuncia. Vi è nell’anima un senso di missione che giustifica il dolore, la 
fatica, la vita, che incoraggia e sostiene il duro lavoro dell’apostolato, che 
guida tutto il piano d’azione. Vi è spesso l’apparire evidente del momento 
critico della crisi spirituale in cui la voce si fa udire distinta, infiamma una 
vita e poi non tacerà più. Vi è parallela una ascensione morale continua e in 
fondo a tutto, la gran forza animatrice che parla, che vibra, che infiamma è 
Cristo. Da Mosè ad oggi, abbiamo visto, sempre identica, questa potenza 
di divino pensiero scendere e reggere il mondo. Questa è una realtà storica 
che  non  si  distrugge.  E  vi  è  spesso  di  fronte  a  questa  gran  forza 
un’immolazione di tutto l’essere, un martirio or breve or lungo tutta una 
vita; sempre lo stesso dolore e la scienza del suo superamento in un mondo 
più alto che la media non vede. Solo ciò sembra dare il diritto e il coraggio 
supremo  di  parlare  in  nome  di  Dio.  L’evoluzione  dunque  saprà  sola 
risolvere il grande problema e portare al superamento dell’eterno nemico 
dell’uomo, il dolore?

La schiera delle mistiche è  grande e quando si dice mistiche si dice 
ispirate:  da S. Chiara a Santa Gertrude, a S. Teresa carmelitana d’Avila, 
riformatrice  di  ordini,  celebre  per  le  sue  mistiche  visioni  (1515-1582), 
all’estatica  di  Paray-le-Monial,  che  fu  paragonata  al  rapito  di  Patmos,

134

135



As Noúres – Pietro Ubaldi 181

por  aqueles seus íntimos contatos com o Alto. Cristo é sempre, como 
para Francisco, o grande animador destas vidas que se movem como uma 
emanação de sua força e do seu pensamento. Desta vez, a corrente de 
pensamento  e  de  paixão  desce  para  salvar  a  Igreja  em  perigo.  O 
fenômeno  obedece  sempre  a  uma  lei  lógica  de  finalidade  à  qual  se 
proporciona. Histerismos então também estas, ainda que tivessem uma 
missão  social,  inspirassem  a  arte,  dessem  uma  produção  literária, 
interessassem o mundo,  fossem veneradas  pelas  multidões  nos  altares 
entre as coisas sagradas?

Há  um  fato  que  ressalta  evidente  em  todos  estes  casos,  mas 
especialmente  neste:  as  correntes  noú ricas  não  se  manifestam  jamais 
através daqueles que parecem os mais preparados, i. é., os poderosos e os 
sábios, mas preferem os simples e os humildes, escolhem por instrumento 
aqueles que parecem os ú ltimos dos mortais. Característica do fenômeno, 
que tem o seu significado, porque a cultura é  um preconceito e o poder, 
uma vontade rebelde, que obstaculam o livre fluir das correntes e a sua 
aceitação. E há  uma necessidade de solidão para a busca da sintonização 
receptiva,  solidão  dos  anacoretas  no  deserto,  como  dos  eremitas  nos 
montes,  dos  monges  no  claustro,  necessidade  dos  silêncios  do  mundo 
para ouvir a voz da alma. Há  depois a dor, a renúncia, que distanciam o 
espírito da terra, e há  frequentemente uma progressividade de potência 
receptiva e de clareza perceptiva, em proporção à  purificação alcançada 
através daquela dor e daquela renúncia. Há  na alma um senso de missão 
que justifica  a  dor,  o  esforço,  a  vida,  que encoraja  e  sustenta  o  duro 
trabalho do apostolado, que guia todo o plano de ação. Há muitas vezes, o 
aparecer evidente do momento crítico da crise espiritual na qual a voz se 
faz  ouvir  distinta,  inflama  uma  vida  e  depois  não  calará  mais.  Há 
paralelamente  uma  ascensão  moral  contínua  e,  no  fundo  de  tudo,  a 
grande força animadora que fala,  que vibra,  que inflama é  Cristo.  De 
Moisés  até  hoje,  vimos,  sempre  idêntica,  esta  potência  de  divino 
pensamento descer e reger o mundo. Esta é  uma realidade histó rica que 
não  de  destró i.  E  há  muitas  vezes,  diante  dessa  grande  força,  uma 
imolação de todo o ser, um martírio ora breve, ora ao longo de toda uma 
vida; sempre a mesma dor e o conhecimento da sua superação em um 
mundo mais alto que a média não vê.  Só  isso parece dar o direito e a 
coragem suprema de falar em nome de Deus. A evolução então saberá 
sozinha resolver o grande problema e levar à  superação do eterno inimigo 
do homem, a dor?

O  grupo  de  místicos  é  grande  e  quando  se  diz  místicos  se  diz 
inspirados:  de  S.  Clara  a  Santa  Gertrudes,  a  S.  Teresa carmelita  d’Á vila, 
reformadora de ordens,  célebre  pelas  suas  místicas  visões  (1515-1582),  à  
mulher extática de Paray-le-Monial, que foi comparada ao extático de Patmos,

134

135



182 Le Noúri – Pietro Ubaldi

l’apostolo della dolcezza, Giovanni, che aveva riposato sul petto di Cristo: la 
mistica sposa Margherita Maria Alacoque (1647-1690). In lei il colloquio 
con  Cristo  è  continuo,  intenso,  dolorante  e  ineffabile  di  gioie  spirituali. 
Come i profeti e gli apostoli ella parla con Dio e riceve una rivelazione che 
trasmette  all’umanità;  ma  fa  tutto  ciò  umilmente,  silenziosamente,  in 
affettuoso tono minore. La sua ascensione si gradua per colloqui successivi 
in  cui  si  rivela  il  piano  della  sua  missione.  Essa  riceve  per  ispirazione 
messaggi e li trasmette, tra cui uno al re sole, Luigi XIV, non ascoltato. È  
una caratteristica  di  questi  secoli  tale  fioritura,  specie  in  terra  latina,  di 
donne mistiche a cui sembra affidata la divulgazione del nuovo senso di 
amore  portato  dal  Cristo;  la  donna,  che  mai  era  apparsa  nel  severo 
tempestoso profetismo precristiano, ora può  fiorire il suo fiore di delicata 
fragranza.  Il  poema gentile  di  Francesco  continua,  attraverso  i  secoli  si 
svolge una sinfonia di anime armonizzate intorno ad un pensiero unico e ad 
una missione costante: far rivivere il Cristo in terra, mantenerlo presente, 
perché  la sua parola sia vera: “Io non vi lascerò  orfani; io ritornerò  a voi” 
(Giovanni XIV, 18). È  il nuovo cantico che continua il profetismo ebraico, il 
cantico della realizzazione, in terra del regno dei cieli.

* * *

Giungiamo così ai tempi moderni in cui il fenomeno assumerà nuovi 
aspetti.  Potrei dilungarmi su tanti  altri,  fino alla Caterina Emmerick, la 
grande veggente tedesca del secolo XIX. E che dire di Teresa Neumann di 
Konnersreuth, la celebre veggente bavarese, la stigmatizzata che nelle sue 
visioni segue la passione di Cristo, la rivive nel suo corpo, udi e ripete 
parole in greco, ebraico e aramaico, lingue a lei sconosciute? Anche in 
questo  caso,  c’è  passione,  amore  e  dolore,  sublimazione  nello  spirito, 
l’elemento morale elevato ai primo piano, la virtù  eroica del sacrificio per il 
bene degli altri. Vi è  un contatto spirituale con Cristo, così profondo da 
costituire per Teresa il suo principale nutrimento e sostituire il cibo che, 
per legge organica, tutti ha assoluta necessità  di ingerire per vivere. Il fatto 
che è  tendenza generale dei mistici di trascurare il nutrimento materiale, 
preferendo quello spirituale, fa pensare che ai elevati gradi di evoluzione 
gli esseri possano ottenere il loro rifornimento dinamico direttamente da 
sorgenti immateriali, senza dover percorrere il lungo cammino degli organi 
digestivi;  ma ciò  ci porterebbe troppo lontano dallo studio dello sviluppo 
logico di questa noúri che io stesso seguo. Ho tralasciato, per parlare ora 
isolatamente, perché si eleva come cima solitaria tra la turba degli ispirati, 
sia per potenza di percezione che per vastità  di missione e per tragicità  di 
martirio,  la  grande ispirata,  eroina  di  Francia,  Giovanna d’Arco (1412-
1431). Il suo caso che è  ispirativo per eccellenza, si distingue sullo stesso 
fondo mistico per il suo carattere eroico che gli conferisce la particolare 
missione imposta dai tempi. Questa casistica ci è  necessaria per tracciare

136



As Noúres – Pietro Ubaldi 183

o apóstolo da mansidão, João, que repousara no peito de Cristo: a mística 
esposa Margarida Maria Alacoque (1647-1690). Nela, o colóquio com Cristo é 
contínuo, intenso, doloroso e inefável de alegrias espirituais. Como os profetas e 
os  apóstolos,  ela  fala  com Deus  e  recebe  uma revelação  que  transmite  à 
humanidade; mas faz tudo isso humildemente, silenciosamente, em afetuoso 
tom menor. A sua ascensão se gradua por colóquios sucessivos nos quais se 
revela  o  plano  da  sua  missão.  Ela  recebe  por  inspiração  mensagens  e  as 
transmite,  inclusive  uma  ao  rei  sol,  Luís  XIV,  que  não  a  escuta.  É  uma 
característica destes séculos tal florescência, especialmente em terra latina, de 
mulheres místicas que parecem encarregadas da divulgação do novo senso de 
amor trazido pelo Cristo;  a mulher,  que jamais havia aparecido no severo 
tempestuoso  profetismo pré-cristão,  agora  pode  desabrochar  a  sua  flor  de 
delicada fragrância. O poema suave de Francisco continua, através dos séculos 
se  desenvolve  uma  sinfonia  de  almas  harmonizadas  em  torno  de  um 
pensamento único e de uma missão constante: fazer reviver o Cristo na terra, 
mantê-lo presente, para que a sua palavra seja verdadeira: “Eu não vos deixarei 
órfãos; eu retornarei para vós” (João XIV, 18). É  o novo cântico que continua o 
profetismo hebraico, o cântico da realização, na terra, do reino dos céus.

* * *

Chegamos assim aos tempos modernos no qual o fenômeno assumirá  
novos aspectos. Poderia referir-me a tantos outros, como Catarina Emmerick, 
a grande vidente alemã  do século XIX. E que dizer de Teresa Neumann de 
Konnersreuth, a famosa vidente bávara, a estigmatizada que nas suas visões 
segue a Paixão de Cristo, revive-a no seu corpo, ouve e repete palavras em 
grego, hebraico e aramaico, línguas que ela não conhece? Também neste 
caso,  há  paixão,  amor e dor,  sublimação  no espírito,  o elemento moral 
elevado ao primeiro plano, a virtude heroica do sacrifício para o bem dos 
outros. Existe um contato espiritual com Cristo, tão profundo que constitui 
para Teresa sua principal nutrição e substitui o alimento de que, por lei 
orgânica, todos têm absoluta necessidade de ingerir para viver. O fato que 
é  tendência  geral  dos  místicos,  de  descuidar-se  do  alimento  material, 
preferindo o espiritual, faz pensar que nos mais elevados graus de evolução 
o ser possa conseguir seu reabastecimento dinâmico diretamente de fontes 
imateriais, sem ter de percorrer o longo caminho dos órgãos digestivos; 
mas isso nos afastaria demais do estudo do desenvolvimento lógico desta 
noúre que eu mesmo sigo. Omiti, para falar agora isoladamente, porque se 
eleva  como  um  pico  solitário  entre  a  turba  dos  inspirados,  seja  por 
potência de percepção quanto por vastidão de missão e por tragédia de 
martírio, a grande inspirada heroína da França, Joana d'Arc (1412-1431). 
O seu caso que é  inspirador por excelência, se distingue no mesmo fundo 
místico  pelo  seu  caráter  heroico  que  lhe  confere  a  particular  missão 
imposta  pelos  tempos.  Esta  casuística  nos  é  necessária  para  traçar

136



184 Le Noúri – Pietro Ubaldi

con  esempi  le  note  fondamentali  del  fenomeno,  le  quali  ci  daranno 
l’espressione della sua legge.

Osserviamo come in questo caso le forze superiori hanno organizzata 
la  missione e  disposti  gli  elementi  decisivi  nella  strategia  del  destino di 
Giovanna.  Sono  questi,  si  voglia  o  no,  gli  elementi  che  individuano  il 
fenomeno e ne segnano l’andamento. È  ad una coscienza nelle cause, che 
sono queste correnti che illuminano, guidano e vogliono, che noi dobbiamo 
riconnettere  la  logica  concatenazione  degli  effetti  che  è  innegabile.  È  a 
questa  storia  interiore  che  io  vedo,  a  questo  dramma che  si  agita  nelle 
profondità  della trama storica esterna a tutti nota, che io do la maggiore 
importanza.  Rileggendo così  la  vita  di  Giovanna nei  piani  più  alti  dello 
spirito, noi potremo comprenderla. Per capire questi fenomeni bisogna aver 
penetrato  la  personalità  e  tutta  la  vita  spirituale  del  soggetto,  bisogna, 
quando  si  affrontano  queste  vite  di  missione  e  di  martirio,  possedere 
un’anima  sensibile  a  questo  mondo  di  sottili  vibrazioni,  altrimenti  si  è  
incompetenti come sarebbe un matematico che volesse risolvere problemi 
senza avere il senso della matematica; come fu Anatole France nella sua Vie 
de Jeanne d’Arc. In questi casi il pensiero resta negativo e non può  saper 
raggiungere che la distruzione. Ma riserbiamoci il lavoro più  difficile che è  
quello di affermare e creare.

Ritroviamo qui,  come abbiamo visto in tanti  casi,  gli  elementi  del 
fenomeno ispirativo, che lo preparano e lo accompagnano. Per comprenderlo 
lo riduco alla sua struttura essenziale che è un calcolo di forze, imponderabili 
e reali, provenienti da centri superiori di emanazione noúrica e discendenti 
per innestarsi e combinarsi con le correnti spirituali della storia come del 
destino individuale.

L’alta origine di queste forze, la loro provenienza dai più  elevati piani 
spirituali,  è  nel  caso di Giovanna d’Arco fuori dubbio. Essa aveva fatto 
dipingere sulla  sua bandiera  da un lato  la  scritta:  “De la part  de  Die”; 
dall’altro il  motto “Jhesus-Maria”.  Questo motto essa scriveva nelle  sue 
lettere come faceva Santa Caterina da Siena. Esso dimostra che anche qui 
il pensiero di Cristo era dominante nell’animo di Giovanna. Essa amava 
assai la sua bandiera e la volle al suo fianco nella cattedrale di Reims nella 
pienezza  dell’adempimento  della  sua  missione  politica  e  guerresca, 
all’incoronazione di Carlo VII. Del suo stendardo diceva: “Il avait été à la  
peine, c’était bien raison qu’il fut à l’honneur” (Proc. I, 187). L’ultima parola 
che  Giovanna  disse  sul  rogo,  in  faccia  alla  morte,  quando  non  si  può  
mentire,  fu  Gesù .  Poi  quel  “Vengo  dalla  parte  di  Dio”  è  l’invocazione 
suprema che porta Dio a testimonio, è  il giuramento che impegna tutta la 
vita fino al martirio. Un istintivo terrore impedisce di mentire, di parlare in 
nome di Dio quando non se ne è  degni. Giovanna, che era ispirata e ha 
data la vita per testimoniare la verità  delle sue voci, non poteva non sentire

137

138

139



As Noúres – Pietro Ubaldi 185

com exemplos as notas fundamentais do fenômeno, as quais nos darão a 
expressão de sua lei.

Observemos como, neste caso, as forças superiores organizaram a 
missão e dispuseram os elementos decisivos na estratégia do destino de 
Joana.  Estes  são,  se  queira  ou  não,  os  elementos  que  identificam  o 
fenômeno e lhe marcam o andamento. É  a uma consciência nas causas, que 
são  estas  correntes  que  iluminam,  guiam e  desejam,  que  nós  devemos 
reconectar  a  lógica  concatenação  dos  efeitos  que  é  inegável.  É  a  esta 
história interior que eu vejo, a este drama que se agita nas profundezas da 
trama  histórica  externa  a  todos  conhecida,  que  eu  dou  a  maior 
importância.  Relendo  assim a  vida  de  Joana  nos  planos  mais  altos  do 
espírito,  nós  podemos  compreendê-la.  Para  entender  estes  fenômenos 
precisa ter penetrado a personalidade e toda a vida espiritual do sujeito, 
precisa quando se enfrentam estas vidas de missão e de martírio, possuir 
uma alma sensível  a  este  mundo de  sutis  vibrações,  ao  contrário,  se  é  
incompetente como seria um matemático que quisesse resolver problemas 
sem ter noção da matemática; como foi  Anatole France na sua  Vida de 
Joana d'Arc. Nestes casos, o pensamento permanece negativo e não pode 
saber alcançar senão  à  destruição.  Mas reservemos para nós  o  trabalho 
mais difícil que é aquele de afirmar e criar.

Reencontramos aqui, como vimos em tantos casos, os elementos do 
fenômeno inspirativo, que o preparam e o acompanham. Para compreendê-
lo,  o  reduzo  à  sua  estrutura  essencial,  que  é  um  cálculo  de  forças, 
imponderáveis  e  reais,  provenientes  de  centros  superiores  de  emanação 
noúrica  e  descendentes  para  se  enxertar  e  combinar  com as  correntes 
espirituais da história como do destino individual.

A alta origem destas forças,  a sua procedência dos mais elevados 
planos espirituais, é  no caso de Joana d'Arc indubitável. Ela havia feito 
pintar em sua bandeira, de um lado, a inscrição:  “De la part de Die”; do 
outro, o lema “Jhesus-Maria”. Este lema ela escreveu em suas cartas, como 
fazia  Santa  Catarina  de  Sena.  Isso  demonstra  que  também  aqui  o 
pensamento de Cristo era dominante na alma de Joana. Ela amava assaz a 
sua bandeira e a queria ao seu lado na catedral de Reims, na plenitude do 
cumprimento da sua missão política e guerreira, na coroação de Carlos 
VII. Do seu estandarte dizia: “Il avait été à la peine, c’était bien raison qu’il  
fut à l’honneur” (Proc. I,  187). A ú ltima palavra que Joana proferiu na 
fogueira, diante da morte, quando não se pode mentir, foi Jesus. Então, 
aquele “Eu venho da parte de Deus” é  a invocação suprema que traz Deus 
como testemunha, é  o juramento que empenha toda a vida até  o martírio. 
Um instintivo terror impede-nos de mentir,  de falar em nome de Deus 
quando disso não se é  digno. Joana, que era inspirada e deu a vida para 
testemunhar  a  verdade  das  suas  vozes,  não  podia  deixar  de  sentir

137

138

139



186 Le Noúri – Pietro Ubaldi

quale tremenda parola sia questa che dice: io parlo in nome di Dio.

La Chiesa, che mai ha mutilato le capacità  intellettive umane fino a 
ricorrere  nell’interpretazione  del  fenomeno  di  Giovanna  alla  tesi  della 
suggestione, dell’isterismo e della nevrosi, nemmeno nel momento del più  
profondo accecamento quando Giovanna fu condannata al rogo, (grande 
responsabilità  morale per l’Università  di Parigi), la Chiesa non ha avuto 
che  questa  preoccupazione,  di  sapere  cioè  se  le  correnti  provenissero 
dall’alto o dal basso, da Dio o da Satana, fossero quindi di verità  e di bene 
o di errore e di male. Questa è la questione fondamentale. E se in un primo 
momento nel processo di condanna del 1431 il sereno giudizio è  offuscato 
da odi di parte, da interessi, da invidie, da errori del clero locale, che si 
impongono, mentre il papato (Eugenio IV) è lontano e non informato, forse 
nella stessa impossibilità  di salvare Giovanna, la Chiesa è  pronta alla più  
completa  ed  esplicita  riparazione  nel  processo  di  riabilitazione  seguìto 
quasi subito nel 1456. Questo processo di revisione, incominciato quattro 
anni prima per volontà  del Pontefice Callisto III, dal re Carlo VII e dalla 
madre di Giovanna, si chiudeva con una sentenza di riabilitazione, in cui 
l’ispirata già appariva nella sua linea di santità, che la poneva agli alti livelli 
dell’ispirazione cristiana.  In fine la Chiesa stessa,  dopo la beatificazione 
(1909),  proclamava  la  canonizzazione  nel  1920  e  Pio  XI  nel  1922  la 
dichiarava santa.

Nel fenomeno ispiratore di Giovanna d’Arco rifulge dunque subito e 
sempre  più  intensa  questa  caratteristica,  che  io  ho  considerata  come 
fondamentale per la purezza della rivelazione, cioè l’altezza spirituale della 
sorgente. Non ci stupisca la diversa comprensione del tempo. Un’idea non 
potrà  essere compresa nel suo stesso secolo se esso è  muto alle risonanze 
che essa eccita. Quando gli animi sono sordi a quel genere di vibrazione, 
allora la maggioranza nega; si costringe il fenomeno in una apparenza di 
falsità,  esso scompare nel  silenzio per risollevare la  sua voce più  tardi, 
quando gli animi sapranno rispondere. Non tutti i tempi sono capaci di 
comprendere.  Così,  Giovanna  ha  dormito  400  anni  e  poi  si  è  destata, 
dimenticata dalla frivolezza del ‘700, negata dal materialismo, si è  destata 
nella religione e si desta nella scienza che non può  più  negare. Quando i 
tempi sono sordi alla comprensione, il fenomeno sa attendere l’epoca della 
sua  risonanza,  in  cui  finalmente  la  lenta  anima  collettiva  abbia  saputo 
giungere  fino  alla  sua  altezza,  condizione  necessaria  del  contatto  della 
comprensione.

Questo  lato  morale  da  cui  la  scienza  prescinde  è  per  me 
fondamentale in questi  fenomeni perché  è  esso che definisce il  timbro 
delle voci e ne stabilisce il loro valore. L’elevazione morale della sorgente la 
troviamo  riflessa  tutta  nel  soggetto,  nel  genere  di  vita  che  gli  è 
dall’ispirazione imposto, si proietta così anche nel nostro mondo in atti che

140

141

142



As Noúres – Pietro Ubaldi 187

que terrível palavra é esta que diz: eu falo em nome de Deus.

A Igreja, que jamais mutilou as capacidades intelectivas humanas até 
recorrer para interpretar o fenômeno de Joana às  teses da sugestão,  do 
histerismo  e  da  neurose,  nem  mesmo  no  momento  de  mais  profunda 
cegueira  quando Joana foi  condenada ao fogo (grande responsabilidade 
moral  para  a  Universidade  de  Paris),  a  Igreja  não  teve  senão  esta 
preocupação, de saber, i. é., se as correntes provinham do alto ou de baixo, 
de Deus ou de Satanás, fossem, portanto, de verdade e de bem ou de erro e 
de mal. Esta é  a questão fundamental. E se em um primeiro momento, no 
processo de condenação de 1431, o sereno julgamento é  ofuscado pelo 
ódio partidário, de interesses, pela inveja, pelos erros do clero local, que se 
impuseram, enquanto o papado (Eugênio IV) está distante e desinformado, 
talvez na mesma impossibilidade de salvar Joana, a Igreja estava pronta 
para a mais completa e explícita reparação no processo de reabilitação que 
se seguiu quase imediatamente em 1456. Este processo de revisão, iniciado 
quatro anos antes por vontade do Pontífice Calisto III, do Rei Carlos VII e 
da mãe de Joana, se encerrava com uma sentença de reabilitação, na qual a 
inspirada já  aparecia na sua linha de santidade, o que a colocava nos altos 
níveis  da  inspiração  cristã.  Enfim, a  própria  Igreja,  após  a  beatificação 
(1909), proclamava a canonização em 1920 e Pio XI em 1922 a declarava 
santa.

No  fenômeno  inspirador  de  Joana  d’Arc,  refulge  então  súbito  e 
sempre  mais  intensa  esta  característica,  que  eu  considerei  como 
fundamental  para  a  pureza  da  revelação,  i.  é.,  a  elevação  espiritual  da 
fonte,. Não nos surpreenda a diversa compreensão do tempo. Uma ideia 
não poderá  ser compreendida no seu próprio século se ele for mudo às 
ressonâncias que ela excita. Quando as almas são surdas a aquele gênero de 
vibração,  então  a  maioria  nega;  se  constrange  o  fenômeno  em  uma 
aparência de falsidade, ele desaparece no silêncio para levantar a sua voz 
novamente mais tarde, quando as almas saberão responder. Nem todos os 
tempos são  capazes  de  compreender.  Assim,  Joana dormiu 400 anos e 
então acordou, esquecida pela frivolidade do século XVIII, negada pelo 
materialismo, acordou na religião e despertou na ciência,  que não pode 
mais  negar.  Quando os tempos são  surdos à  compreensão,  o  fenômeno 
sabe aguardar a época da sua ressonância, na qual finalmente a lenta alma 
coletiva saiba atingir à  sua elevação, condição necessária para o contato da 
compreensão.

Esse  lado  moral  do  qual  a  ciência  prescinde,  é  para  mim 
fundamental nestes fenômenos, porque é ele que define o timbre das vozes 
e lhe estabelece o seu valor.  A elevação moral da fonte a encontramos 
refletida  toda  no  sujeito,  no  gênero  de  vida  que  lhe  é  pela  inspiração 
imposto,  se  projeta  assim  também  no  nosso  mundo  em  atos  que

140

141

142



188 Le Noúri – Pietro Ubaldi

sono garanzia di purezza noúrica, sono il segno che ci assicura esser lontani 
da quelle orrende comunicazioni barontiche di cui ho orrore come di un 
incubo. E la grandezza morale è  in Giovanna in ogni momento trionfante. 
Sola  contro  tutti  ella  impone  alla  Francia  la  sua  salvezza.  È  umile  e 
ubbidiente  dinanzi  alle  sue  voci,  nulla  mai  chiede  per  sé,  si  dona  in 
abnegazione completa  alla  sua  missione,  per  non rinnegare  la  sua  verità  
affronta il martirio. Le forze stesse dell’alto la mantengono su questa via di 
purezza  perché  appena,  compiuta  la  fatica  della  vittoria,  sovrastava  la 
minaccia di un riposo fra gli allori umani, esse tutto tolgono a Giovanna 
facendola  cadere  in  una  prigione.  L’ascensione  morale  lampeggia  tutta 
nell’ultima  fase  della  missione  di  Giovanna  che,  giunta  all’apoteosi  del 
trionfo eroico sulla terra, è subito lanciata alla conquista del trionfo spirituale 
nel cielo. Poiché è  legge delle alte correnti di dare sempre allo spirito, tutto 
togliendo al corpo. Al livello umano Giovanna, combattendo gli Inglesi che 
erano  l’ingiustizia  e  l’oppressione,  combatteva  per  la  legittimità,  che  era 
allora la base del potere e la forma che allora assumeva la Giustizia, e per 
questo fa consacrare Carlo VII a Reims. Solo un re così incoronato poteva, 
secondo il concetto dei tempi, legittimamente governare dinanzi a Dio e 
agli  uomini.  Giovanna  usa  e  sopporta  la  guerra  come  un  mezzo 
indispensabile e un male inevitabile, di fronte alla giustizia dei suoi fini. 
Guerra per la salvezza della patria, per la gloria di Cristo, per il trionfo di 
un principio di bene collettivo. Giovanna non è una guerrafondaia; benché 
abile stratega, innovatrice, rapida, abile comandante, non amava la guerra 
ma la pace. Guerra giusta e offerte di pace, è il suo sistema. Insomma, 
anche in quell’inferno guerresco in cui era dovuta discendere per il bene 
della sua patria, la sua posizione morale contiene sempre il massimo di 
altezza  che  le  condizioni  del  lavoro  imposto  permettevano.  Elevatezza 
dunque in ogni momento, mai smentita, coerente e immutata, elevatezza 
progressiva fino alla passione e al martirio. Vi è anche una progressività 
ascensionale  nel  cammino  spirituale  di  Giovanna,  segnata 
dall’intensificarsi del suo dolore. Sofferenza e distacco paralleli anche in 
questo  caso  all’avanzare  della  perfezione  spirituale.  Sempre  lo  stesso 
processo  di  purificazione  che  è  sublimazione  di  spirito.  C’è  questo 
grande  fatto,  il  dolore,  che  sempre  sottolinea  l’intervento  dell’Alto, 
proporzionato  nella  sua  intensità  all’altezza  della  sorgente.  Oltre  le 
cadute della debolezza umana, il  dolore è la garanzia indiscutibile del 
valore dell’ispirazione, poiché lo spirito si abbellisce solo se è flagellato, 
l’ascensione è la  fatica della  sua reazione,  il  dolore è  la  forza che lo 
denuda, lo affina e lo pulisce come un diamante.

Stabilito questo punto dell’elevatezza ispirativa di Giovanna d’Arco, e 
della progressività  della sua ascensione morale, fenomeno parallelo ad un 
intensificarsi  del  suo  dolore,  dopo  aver  ricordato  anche  in  questo  caso

143



As Noúres – Pietro Ubaldi 189

são garantia de pureza noúrica, são o sinal que nos assegura estar longe 
daquelas horrendas comunicações barônticas que abomino como de um 
íncubo.  E  a  grandeza  moral  em  Joana  a  cada  momento  triunfante. 
Sozinha contra todos, ela impõe à França a sua salvação. É humilde e 
obediente diante das suas vozes, nada jamais pede para si,  se doa em 
abnegação  completa  à  sua  missão,  para  não  renegar  a  sua  verdade, 
enfrenta o martírio.  As próprias forças do alto a mantêm nesta via de 
pureza, pois, assim que é concluído o trabalho da vitória, se aproxima a 
ameaça de  um descanso entre  os  louros  humanos,  elas  tiram tudo de 
Joana, fazendo-a cair na prisão. A ascensão moral lampeja toda na última 
fase  da  missão  de  Joana,  que,  tendo alcançado a  apoteose  do  triunfo 
heroico na terra, é súbito lançada à conquista do triunfo espiritual no céu. 
Pois  é  lei  das  altas  correntes  dar  sempre  ao espírito,  tudo tirando do 
corpo.  Ao  nível  humano  Joana,  combatendo  os  ingleses  que  eram  a 
injustiça e a opressão, combatia pela legitimidade, que era então a base 
do poder e a forma que então assumia a Justiça, e por isto faz consagrar 
Carlos  VII  em  Reims.  Só  um rei  assim  coroado  poderia,  segundo  o 
conceito da época, legitimamente governar diante de Deus e dos homens. 
Joana usa e suporta a  guerra como um meio indispensável  e  um mal 
inevitável, diante da justiça dos seus fins. Guerra pela salvação da pátria, 
pela glória de Cristo, pelo triunfo de um princípio de bem coletivo. Joana 
não  é  uma  belicista;  embora  fosse  uma  hábil  estrategista,  inovadora, 
rápida, hábil comandante, não amava a guerra, mas a paz. Guerra justa e 
ofertas  de  paz,  é  o  seu  sistema.  Em  suma,  mesmo  naquele  inferno 
guerreiro no qual teve que descer para o bem da sua pátria, a sua posição 
moral contém sempre a máxima elevação que as condições do trabalho 
imposto permitiam. Elevação, portanto, a cada momento, jamais negada, 
coerente e imutável, elevação progressiva até à paixão e ao martírio. Há 
também uma progressividade ascensional no caminho espiritual de Joana, 
assinalada  pelo  intensificar-se  da  sua  dor.  Sofrimento  e  desapego 
paralelos também neste caso ao avançar da perfeição espiritual. Sempre o 
mesmo processo de purificação, que é uma sublimação de espírito. Há 
este  grande  fato,  a  dor,  que  sempre  sublinha  a  intervenção  do  Alto, 
proporcionada  na  sua  intensidade  à  elevação da  fonte.  Para  além das 
quedas da fraqueza humana, a dor é a garantia indiscutível do valor da 
inspiração, pois o espírito se embeleza só se é flagelado; a ascensão é o 
esforço de sua reação; a dor é a força que o desnuda, o refina e o lustra 
como um diamante.

Estabelecido este ponto da elevação inspirativa de Joana d’Arc, e da 
progressividade  da  sua  ascensão  moral,  fenômeno  paralelo  a  um 
intensificar-se  da  sua  dor,  depois  de  ter  recordado  também  neste  caso

143



190 Le Noúri – Pietro Ubaldi

questo rapporto già notato in principio tra sofferenza e progresso di spirito, 
osserviamo ora come si comportano le sue voci, come esse agiscono quali 
forze coscienti. Quale sia poi la tecnica scientifica della loro discesa è altro 
problema  che  affronteremo  in  ultimo.  Nel  caso  presente  le  correnti 
noú riche rivelano una coscienza del  momento storico,  il  loro intervento 
supernormale è  giustificato da una necessità  eccezionale e impellente, la 
loro azione diretta a guidare una contadinella, bambina quasi analfabeta, è  
proporzionata  agli  eventi,  tempestiva,  vittoriosa.  La  causa  dunque  è  
supremamente intelligente, di una potenza volitiva e comprensiva superiore 
agli uomini anche i più  scelti del tempo, che formano lo sfondo grigio e 
basso di viltà contro cui si muove il destino radioso di Giovanna.

Il momento storico non poteva essere più  tragico per la Francia. Vi è 
una proporzione e una tempestività  tra esso e l’opera di Giovanna, benché  
il quadro storico completo del suo tempo ella non lo potesse vedere non 
solo perché  ignorante, ma perché  conteneva il germe di lontani sviluppi, 
per  la  comprensione  dei  quali  era  necessario  allontanarsi  dal  momento 
contemporaneo e ottenere quella visione d’insieme che solo a distanza di 
secoli  si  può  possedere.  Difatti  la  missione storica di  Giovanna non fu 
capita che molto più  tardi; i contemporanei fissi nelle cose vicine, in genere 
vedono poco o nulla di questi destini d’avanguardia.

Allora la civiltà  europea, che è  civiltà  cristiana, minacciava rovina. 
Dall’Italia,  dalla  Germania,  dalla  Spagna  non si  poteva  nulla  attendere. 
L’Europa  è  sossopra  per  lo  scisma,  per  continue  guerre,  e  gli  infedeli 
minacciano dall’oriente. La Francia, spossata dalla guerra dei cento anni, 
tra  eresie  e  saccheggi,  è  spiritualmente  e  materialmente  prostrata. 
Bisognava ricomporre nella pace l’Europa, troncare l’invasione inglese che, 
sommergendo la Francia, minacciava il suo destino e la sua missione di 
sviluppo  della  civiltà  europea.  Queste  cose  i  contemporanei  non  le 
potevano vedere. Gli animi, prostrati  da lunghissime lotte estenuanti,  si 
erano abbattuti e l’anarchia trionfava. Mancava la scintilla che riaccendesse 
la  speranza  e  il  coraggio.  Giovanna  risponde  al  bisogno  impellente  di 
trascinare in alto l’anima collettiva.  La storia non è  fatta dall’uomo, ma 
dalle  forze  imponderabili  che  lo  guidano.  Esse  intervengono  evidenti 
quando c’è  una grande ragione e qui urgeva salvare una civiltà, che, creata 
dall’Alto, dall’Alto fu sempre guidata e protetta.

Guardiamo più  da  vicino  il  momento  storico.  Isabeau  di  Baviera 
sposatasi a Carlo VI, avida, viziosa e traditrice quanto il re era pazzo, gli 
impose  il  trattato  di  Troyes che  nel  1420  apre  le  porte  agli  inglesi  in 
Francia. Il re è  abbandonato e Carlo VII, loro figlio, si trova Delfino di 
Francia,  nel  1416.  Basta  guardare  il  ritratto.  Esso  si  fa  rimorchiare 
pesantemente da Giovanna come un peso morto, per amor di vita tranquilla 
sperpera  il  frutto  delle  conquiste  dell’eroina.  Nel  1415,  Enrico  V

144

145

146



As Noúres – Pietro Ubaldi 191

esta relação já  notada em princípio entre sofrimento e progresso de espírito 
observemos agora como se comportam as suas vozes, como elas agem como 
forças conscientes. Qual seja pois a técnica científica da sua descida é  outro 
problema  que  abordaremos  por  último.  No  caso  presente,  as  correntes 
noúricas revelam uma consciência do momento histórico; a sua intervenção 
supranormal é justificada por uma necessidade excepcional e premente, a sua 
ação direta a guiar uma camponesa, criança quase analfabeta, é proporcionada 
aos  eventos,  tempestiva,  vitoriosa.  A  causa,  portanto,  é  supremamente 
inteligente, de uma potência volitiva e compreensiva superior aos homens até  
os mais seletos da época, que formam o fundo cinzento e baixo de vileza 
contra o qual se move o destino radioso de Joana.

O momento histórico não poderia ser mais trágico para a França. Há  
uma proporção e uma tempestividade entre ele e a obra de Joana, embora 
o quadro histórico completo do seu tempo ela não o pudesse ver não só  por 
ignorância, mas porque continha o germe de distantes desenvolvimentos, 
para a compreensão dos quais era necessário distanciar-se do momento 
contemporâneo e obter  aquela visão  de conjunto que só  a  distância de 
séculos  se  pode  possuir.  De  fato,  a  missão  histórica  de  Joana  não  foi 
entendida senão muito mais tarde; os contemporâneos fixados nas coisas 
próximas, em geral viam pouco ou nada destes destinos de vanguarda.

Então,  a  civilização  europeia,  que  é  civilização  cristã,  ameaçava 
ruína. Da Itália, da Alemanha da Espanha não se podia nada esperar. A 
Europa está  de ponta cabeça pelo cisma, por contínuas guerras e os infiéis 
ameaçam do oriente. A França, exausta pela guerra dos cem anos, entre 
heresias  e  saques,  está  espiritual  e  materialmente  prostrada.  Precisava 
recompor na paz a Europa, truncar a invasão inglesa que, submergindo a 
França,  ameaçava o seu destino e a  sua missão  de desenvolvimento da 
civilização europeia. Estas coisas os contemporâneos não as podiam ver. 
Os ânimos, prostrados por longuíssimas lutas extenuantes, haviam abatido 
e a anarquia triunfava. Faltava a centelha que reacendesse a esperança e a 
coragem. Joana responde à  necessidade urgente de elevar a alma coletiva. 
A história não é  feita pelo homem, mas pelas forças imponderáveis que o 
guiam. Elas intervêm evidentes quando há  uma grande razão, e aqui urgia 
salvar uma civilização que, criada pelo Alto, pelo Alto foi sempre guiada e 
protegida.

Olhemos mais  de  perto o momento histó rico.  Isabel  da Baviera, 
casada com Carlos VI, ávida, viciosa e traidora quanto o rei era louco, 
lhe impôs o Tratado de Troyes, que em 1420 abre as portas aos ingleses 
na França. O rei é  abandonado, e Carlos VII, seu filho, se torna Delfim 
da França em 1416. Basta olhar o retrato. Ele se faz rebocar pesadamente 
por Joana como um peso morto, por amor de vida tranquila desperdiça 
o  fruto  das  conquistas  da  heroína.  Em  1415,  Henrique  V

144

145

146



192 Le Noúri – Pietro Ubaldi

d’Inghilterra pretende al trono di Francia e si accinge a conquistarlo per 
farne un solo regno con l’Inghilterra. L’anima della Francia è divisa in rivalità  
e  discordie  di  partiti.  Gli  inglesi  avanzano.  Nel  1420 Carlo VI firma il 
Trattato di Troyes per cui la corona di Francia passa al re d’Inghilterra. Nel 
1422  Carlo  VI  muore  e  Carlo  VII  è  re,  ma  non  ancora  legittimato 
dall’incoronazione di Reims, che sarà  opera di Giovanna. I signorotti sono 
divisi, incoscienti del momento, avidi, passivi dinanzi al pericolo. Chi salverà 
la  Francia  con  un  tale  re  irresoluto,  immiserito,  abbandonato?  Urgeva 
un’azione  guerriera  e  politica,  una  spinta  che  mutasse  corso  alla  storia. 
Questa spinta non poteva giungere da nessuna parte sulla terra.

Giovanna era nata nel 1412. A 13 anni, nel 1425 ode le prime voci. 
Per quasi  quattro anni dal  1425 al  1429 le ascolta e matura la propria 
preparazione spirituale, al principio del 1429 l’eroina diciassettenne entra 
in azione. Sono quattro rapide tappe progressive: incontro a Vaucouleurs 
col capitano Roberto de Baudricourt,  incontro a Chinon con il  Delfino, 
liberazione della città  di Orléans dagli inglesi, incoronazione di Carlo VII 
Re a Reims. Nel luglio avviene questa consacrazione. Tre anni e mezzo di 
incubazione del fenomeno, cinque anni e mezzo per tradurne il pensiero in 
realtà. La spinta, che non poteva giungere dalla terra, giunge dal cielo. La 
scintilla che mancava nella coscienza nazionale, Giovanna la ritrova nello 
spirito, grande forza anche negli eventi politici. Politiche e guerresche le 
necessità  del momento e questa è  la forma che assume l’ispirazione. La 
sorgente delle correnti ispirative non è  dunque solo moralmente elevata, 
ma è anche supremamente intelligente.

L’opera  di  Giovanna  è  così  sentita  qui  come  forza  attiva  che 
interviene e agisce nella storia. Le noúri che erano bontà  e giustizia, che 
erano pensiero e coscienza, erano anche volontà  e energia di azione. E il 
caso di Giovanna non è solo. La storia, come tutti i fenomeni, ha una meta 
e si svolge secondo un principio logico di sviluppo. Io vedo nello svolgersi 
di  tutti  i  fenomeni  come  anche  quello  storico,  questo  ultimo  termine 
sostanziale che è  la forza che li muove. E c’è  una legge di equilibrio tra le 
spinte di tutti i fenomeni e tutte sono immateriali, connesse, ubbidienti ad 
una legge unica centrale che è Dio. Nei momenti di depressione nelle forze 
direttive  degli  eventi  umani,  il  vuoto  in  basso  sulla  terra  attrae  per 
equilibrio una corrente spirituale  dal  cielo e  questa discende per le  vie 
ispirativi.  Le spinte del male si devono equilibrare con quelle del bene. 
Questa  è  la  legge  che  fa  nascere  gli  eroi,  i  geni,  i  santi  quando  una 
missione  di  redenzione  urge.  Nel  momento  decisivo  della  crisi  che 
minaccia i sacri valori dello spirito che sintetizzano una civiltà, qualcosa 
“deve”  nascere.  Così  nacque Giovanna.  Cristo,  la  gran forza  che aveva 
fondato la civiltà cristiana, vegliava, sempre presente, al suo mantenimento. 
Allora  il  Destino  si  desta  e  scuote  gli  animi  addormentati.  Carlo  VII,

147

148



As Noúres – Pietro Ubaldi 193

da Inglaterra reivindica o trono da França e se prepara para conquistá-lo para 
formar um só reino com a Inglaterra. A alma da França está dividida por 
rivalidades e discórdias partidárias. Os ingleses avançam. Em 1420, Carlos VI 
firma o Tratado de  Troyes, pelo qual a coroa da França passa ao rei da 
Inglaterra. Em 1422, Carlos VI morre, e Carlos VII é rei, mas ainda não 
legitimado pela coroação em Reims, que será obra de Joana. Os lordes estão 
divididos,  inconscientes  do  momento,  ávidos,  passivos  diante  do  perigo. 
Quem salvará a França com um rei tão irresoluto, empobrecido, abandonado? 
Urgia uma ação guerreira e política, um impulso que mudasse o curso da 
história. Esse impulso não pode chegar de nenhuma parte da terra.

Joana nasceu em 1412. Aos 13 anos, em 1425, ouviu as primeiras 
vozes. Por quase quatro anos, de 1425 a 1429, as escuta e amadurece a 
própria preparação espiritual, ao início de 1429, a heroína de dezessete 
anos entra em ação. São quatro rápidas etapas progressivas: encontro com 
em Vaucouleurs  o capitão  Robert de Baudricourt,  encontro em Chinon 
com o Delfim, libertação da cidade de Orléans dos ingleses, coroação de 
Carlos VII como rei em Reims. Em julho ocorre essa consagração. Três 
anos e meio de incubação do fenômeno, cinco anos e meio para traduzir o 
pensamento em realidade. O ímpeto, que não podia vir da terra, chega do 
céu. A centelha que faltava à  consciência nacional, Joana a encontra no 
espírito, grande força mesmo nos eventos políticos. Políticas e guerreiras as 
necessidades do momento, e esta é  a forma que assume a inspiração. A 
fonte das correntes inspirativas não é,  portanto, só  moralmente elevada, 
mas é também supremamente inteligente.

A obra  de  Joana  é  assim sentida  aqui  como uma força  ativa  que 
intervém e atua na história. As noúres que eram bondade e justiça, que eram 
pensamento e consciência, eram também vontade e energia de ação. E o 
caso de Joana não é único. A história, como todos os fenômenos, tem uma 
meta e se desenvolve segundo um princípio lógico de desenvolvimento. Eu 
vejo no desenrolar de todos os fenômenos, como também aquele histórico, 
este ú ltimo termo substancial que é  a força que os move. E há  uma lei de 
equilíbrio entre os impulsos de todos os fenômenos e todos são imateriais, 
conectados, obedientes a uma lei única central que é Deus. Nos momentos 
de depressão nas forças diretivas dos eventos humanos, o vazio em baixo 
na terra atrai, por equilíbrio, uma corrente espiritual do céu, e esta desce 
por vias inspirativas. Os impulsos do mal se devem equilibrar com os do 
bem. Esta é a lei que faz nascer os heróis, os gênios, os santos quando uma 
missão de redenção urge. No momento decisivo da crise que ameaça os 
sagrados valores do espírito que sintetizam uma civilização, algo “deve” 
nascer. Assim nasce Joana. Cristo, a grande força que fundou a civilização 
cristã,  velava,  sempre  presente,  por  sua  manutenção.  Então  o  Destino 
desperta  e  sacode  as  almas  adormecidas.  Carlos  VII,

147

148



194 Le Noúri – Pietro Ubaldi

benché  re,  sostanzialmente  non  era  che  un  vuoto,  Giovanna  benché 
pastorella, sostanzialmente era la forza che gli esplose accanto.

Nella storia agisce nei momenti decisivi la sostanza del valore, non 
l’apparenza della posizione sociale. E quale diversità  di armi e di metodi! 
Giovanna va rapida, diritta e sicura perché maneggia le forze del bene, del 
giusto e del vero; il  re e i  suoi cortigiani vanno per le vie tortuose del 
dubbio e del tradimento, sono incerti,  vuoti,  disgreganti.  Lo spirito e il 
bene reggono tutto e Giovanna possedeva ambedue. Ella era una fiaccola 
accesa, gli altri una fiaccola spenta. Ecco il segreto del suo trionfo.

L’intelligenza del centro ispirativo, in questo caso di Giovanna, non è 
data  solo  dalla  tempestività  dell’intervento,  dal  suo  proporzionarsi  agli 
eventi del momento, ma anche dallo sviluppo logico innegabile che quel 
centro imprime al destino di Giovanna. L’ispirazione ha una meta precisa, 
costante,  un  piano  d’azione  complesso  che  muta  natura  lungo  il  suo 
sviluppo,  ha  un  periodo  di  preparazione  per  la  graduale  formazione 
dell’istrumento. Osserviamo da vicino come nasce e si svolge l’ispirazione 
di  Giovanna,  quale  motore  spirituale  di  tutta  la  sua  missione  attiva. 
Ritroveremo  molti  dei  concetti  già  notati.  La  forma  imposta  dalle 
circostanze  allo  svolgersi  di  quella  missione  che  è  affidata  ad  una 
adolescente,  non  poteva  permettere  i  lunghi  periodi  di  maturazione 
attraverso il dolore, che troviamo in altri casi. La distribuzione delle parti è 
invertita e il fattore dolore è condensato tutto alla fine. Ciò  perché il primo 
scopo  in  ordine  di  tempo  è  la  salvezza  della  Francia,  il  secondo  è  la 
purificazione spirituale dell’eroina. Il dolore tocca quindi solo la seconda 
parte dello svolgimento individuale della missione, quando il compimento 
politico è avvenuto. A 13 anni, nell’estate del 1425, Giovanna ode nell’orto 
del padre le voci. Questo delle voci è  il leit-motiv della vita di Giovanna, 
sempre presenti, soprattutto nei momenti più  decisivi. Esse stanno dietro i 
fatti, sono il centro motore di tutta la sua missione. Dai 13 ai 17 anni, 
dall’estate del 1425 alla fine del 1428, cioè tre anni e mezzo dura il periodo 
di preparazione dell’istrumento,  tre anni e mezzo perché  l’ispirazione si 
impossessasse completamente di quell’anima. Il fenomeno è  progressivo. 
Prima che la lotta possa esteriorizzarsi sulla terra con i fatti concreti, nello 
spirito  essa  deve  essere  compiuta,  si  deve  essere  prima  solidamente 
stabilizzato l’equilibrio  interiore delle  forze  motrici  del  fenomeno.  Ecco 
come  Giovanna  descrive  la  sua  prima  percezione  delle  voci:  “Losque 
j’avais 13 ans, j’ai eu une Voix de Dieu pour m’aider à me gouverner; et la  
première fois, j’eus grand’peur. Cette Voix, vint vers midi, en été, dans le  
jardin de mon père; je n’avais pas jeuné la veille. J’ai entendu cette Voix sur  
la droite, du côté de l’église, et je l’entends rarement sans voir une clarté.  
Cette clarté est du côté oú la Voix se fait entendre et elle est habituellement  
très vive” (Proc. I, 52).

149

150



As Noúres – Pietro Ubaldi 195

embora fosse rei, substancialmente não era senão um vazio, Joana, embora 
fosse pastorinha, substancialmente era a força que lhe explodiu ao lado.

Na história age nos momentos decisivos a substância do valor, não a 
aparência de posição social. E qual diversidade de armas e de métodos! 
Joana vai  rápida,  direta  e  segura  porque maneja  as  forças  do bem,  da 
justiça e da verdade; o rei e os seus cortesãos trilham pelas vias tortuosas 
da dúvida e da traição; são incertos, vazios, desunidos. O espírito e bem 
regem tudo, e Joana possuía ambos. Ela era uma tocha acesa, os outros, 
uma tocha apagada. Eis o segredo do seu triunfo.

A inteligência do centro inspirativo, neste caso o de Joana, não é 
dada só  pela tempestividade de sua intervenção, do seu proporcionar-se aos 
eventos do momento, mas também pelo desenvolvimento lógico inegável 
que aquele centro imprime ao destino de Joana. A inspiração tem uma 
meta precisa, constante, um plano de ação complexo que muda de natureza 
ao longo do seu desenvolvimento, tem um período de preparação para a 
gradual formação do instrumento. Observemos de perto como nasce e se 
desenvolve  a  inspiração  de  Joana,  qual  motor  espiritual  de  toda  a  sua 
missão ativa. Reencontraremos muitos dos conceitos já  mencionados. A 
forma imposta pelas  circunstâncias  ao desenrolar  daquela missão  que é  
confiada a uma adolescente, não poderia permitir os longos períodos de 
maturação  através  da  dor,  que  encontramos  em  outros  casos.  A 
distribuição das partes é invertida e o fator dor é condensado todo no final. 
Isso  porque  o  primeiro  escopo  em ordem cronológica  é  a  salvação  da 
França,  o  segundo  é  a  purificação  espiritual  da  heroína.  A  dor  toca, 
portanto,  só  a  segunda parte  do desenvolvimento individual  da  missão, 
quando o cumprimento político ocorre. Aos 13 anos, no verão de 1425, 
Joana ouve no jardim de seu pai as vozes. Essas vozes são o leit-motiv da 
vida de Joana, sempre presentes, sobretudo nos momentos mais decisivos. 
Elas estavam por trás dos fatos, são o centro motor de toda a sua missão. 
Dos 13 aos 17 anos, do verão de 1425 ao final de 1428, i. é., três anos e 
meio, dura o período de preparação do instrumento, três anos e meio para 
que a inspiração tomasse posse completamente daquela alma. O fenômeno 
é  progressivo. Antes que a luta possa exteriorizar-se na terra com os fatos 
concretos,  no  espírito  ela  deve  ser  completada;  se  deve  ser  primeiro 
solidamente  estabelecido  o  equilíbrio  interior  das  forças  motrizes  do 
fenômeno. Eis como Joana descreve a sua primeira percepção das vozes: 
“Losque  j’avais  13  ans,  j’ai  eu  une  Voix  de  Dieu  pour  m’aider  à  me  
gouverner; et la première fois, j’eus grand’peur. Cette Voix, vint vers midi, en  
été, dans le jardin de mon père; je n’avais pas jeuné la veille. J’ai entendu  
cette Voix sur la droite, du côté de l’église, et je l’entends rarement sans voir  
une clarté. Cette clarté est du côté oú la Voix se fait  entendre et elle est  
habituellement très vive” (Proc. I, 52).

149

150



196 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Il primo sentimento è  di paura, e anche qui il primo avvertimento 
della Voce è:  non temere, “ne crains rien”. Più  tardi, quando l’abitudine 
avrà  tranquillizzato Giovanna, la Voce si fa più  forte e sicura e incomincia 
con i suoi appelli di comando: “Va, va fille de Dieu, va...” e soggiunge: la 
missione viene da Dio, “De la part de Dieu”.

Le Voci sono più . La prima è quella di S. Michele, l’angelo guerriero, 
il santo delle battaglie, che guida le armate. Gli giungono poi in ausilio, 
quasi  per  meglio  proporzionarsi,  raddolcendosi  fino  alla  femminilità  di 
Giovanna, altre due voci: S. Caterina e S. Margherita. Vi sono anche qui 
ragioni di simpatia, di attrazione e di affinità di missione.

Quest’ultima santa era rappresentata nella cappella di Domremy, il 
paese natio di Giovanna, da una statua che ella venerata. La voce guerriera 
di  S.  Michele  scomparve poi  sui  fossati  di  Melun,  quando la  missione 
guerriera  dell’eroina  è  compiuta  e  il  suo  destino  si  innalza  per  le  vie 
mistiche del martirio. Allora parlano solo due sante del sacrificio e della 
verginità.

Giovanna vede anche un chiarore nella direzione della Voce. Ode 
dunque, vede, ha persino sensazioni tattili e olfattive: le correnti assumono 
le  più  svariate  forme  di  vibrazioni  sensorie,  ma,  soprattutto  essa  ode. 
L’ambiente della sintonizzazione è tutto soffuso di una pace idilliaca, di una 
semplice musicalità  campestre che è piena di poesia. In questo ambiente le 
correnti  spirituali  saturano  di  sé  gradatamente  l’anima  di  Giovanna, il 
veicolo che doveva poi comunicare la trasfusione spirituale nell’anima della 
Francia.  I  boschi  dovevano  essere  un  ambiente  preferito  di 
sintonizzazione, perché durante il processo, immersa nelle vibrazioni le 
più basse ed opache,  Giovanna deve aver durato più  fatica ad udire e in 
una seduta diceva: “Se fossi in un bosco udirei le mie Voci”. Giovanna, in 
quei tre anni e mezzo di sua preparazione spirituale, come contadinella 
viveva in campagna, tra i boschi e le chiesette di paeselli tranquilli nella 
più armonica atmosfera di vibrazioni. In questo ambiente essa assimilava 
le  correnti  intensificando le  sue  qualità  di  risonanza,  sempre  più  resa 
affine fino a fondersi e a diventare essa stessa l’impulso trasmessole. La 
prima voce si manifesta nel giardino paterno, poi continuano sempre a 
mantenere  il  contatto,  proseguendo  l’iniziazione,  non  più  a  tratti  ma 
costantemente, più volte la settimana, un po’ dappertutto, per le colline 
della Mosa dove Giovanna conduceva al pascolo i greggi, all’albero detto 
fate, per i boschi che coprivano la regione, presso le fonti, tra il canto 
degli uccelli e il profumo dei fiori, al suono delle campane che Giovanna 
tanto amava e che veramente, specie se grandi, hanno una straordinaria 
potenza di armonizzazione vibratoria.  Queste erano le dolci vibrazioni 
che le correnti spirituali seguivano come vie di discesa, come sfondo di

151

152

153

154



As Noúres – Pietro Ubaldi 197

O primeiro sentimento é  de medo, e também aqui o primeiro aviso 
da Voz é: não temas,  “ne crains rien”. Mais tarde, quando o hábito tiver 
tranquilizado Joana, a Voz se faz mais forte e segura e começa com os seus 
apelos de comando: “Va, va fille de Dieu, va...” e acrescenta: a missão vem 
de Deus, “De la part de Dieu”.

As  vozes  são  muitas.  A  primeira  é  aquela  de  S.  Miguel,  o  anjo 
guerreiro, o santo das batalhas, que guia os exércitos. Lhe chegam depois 
em  auxílio,  quase  para  melhor  proporcionar-se,  suavizando-se  à 
feminilidade de Joana, outras duas vozes: S. Catarina e S. Margarida. Há 
também aqui razões de simpatia, de atração e de afinidade de missão.

Esta ú ltima santa era representada na capela de  Domremy, terra 
natal de Joana, por uma estátua que ela venerava. A voz guerreira de S. 
Miguel  desaparece depois  sobre os fossos de  Melun,  quando a missão 
guerreira  da  heroína  é  cumprida  e  o  seu  destino  se  eleva  pelas  vias 
místicas  do  martírio.  Então  falaram só  dois  santos  do  sacrifício  e  da 
virgindade.

Joana vê  também um clarão na direção da Voz. Ouve então, vê, até  
tem sensações táteis e olfativas: as correntes assumem as mais variadas 
formas de vibrações sensó rias, mas, sobretudo ela ouve. O ambiente da 
sintonização  é  todo  permeado  de  uma  paz  idílica,  de  uma  simples 
campestre, que é plena de poesia. Neste ambiente, as correntes espirituais 
saturam de si gradualmente a alma de Joana, o veículo que devia depois 
comunicar a transfusão espiritual na alma da França. Os bosques devem 
ser um ambiente preferido de sintonização, porque durante o processo, 
imersa nas vibrações as mais baixas e opacas, Joana deve ter tido mais 
dificuldade para ouvir, e em uma sessão ela disse: “Se eu estivesse em 
um bosque, ouviria as minhas Vozes”. Joana naqueles três anos e meio de 
sua  preparação  espiritual,  como  camponesa  vivia  no  campo,  entre  os 
bosques  e  as  igrejinhas  de  aldeias  tranquilas,  na  mais  harmônica 
atmosfera  de  vibrações.  Nesse  ambiente,  ela  assimilava  as  correntes, 
intensificando as suas qualidades de ressonância, sempre mais tornando-
se  afim  até  se  fundir  e  se  tornar  ela  mesma  o  impulso  que  lhe  foi 
transmitido.  A  primeira  voz  se  manifesta  no  jardim  paterno,  depois 
continuaram sempre a manter o contato, prosseguindo a iniciação, não 
mais intermitentemente, mas constantemente, mais vezes por semana, um 
pouco por toda parte, pelas colinas do Mosa para onde Joana conduzia 
para pastar os rebanhos, até  a árvore chamada destino, pelos bosques que 
cobriam a região, perto das fontes, em meio ao canto dos pássaros e ao 
perfume  das  flores,  ao  som  dos  sinos  que  Joana  tanto  amava  e  que 
verdadeiramente, principalmente quando grandes, têm uma extraordinária 
potência de harmonização vibratória. Estas eram as doces vibrações que as 
correntes  espirituais  seguiam  como  vias  de  descida,  como  fundo  de

151

152

153

154



198 Le Noúri – Pietro Ubaldi

risonanza, era l’armonico motivo della materia su cui si appoggiava la 
sinfonia divina; il concerto doveva essere perfetto senza dissonanze fin 
nelle sue eco lontane nel mondo fisico.

Così scendeva la noúri nell’animo di Giovanna attraverso la voce intima 
delle cose buone e dolci che le si spiegavano intorno in corona e si offrivano 
come  canale  di  sintonia.  Così  nelle  umili  si  nascondono  le  grandi  cose. 
L’ambiente delle Voci è  dunque quasi sempre all’aperto e in luoghi lontani e 
solitari dove Giovanna amava rifugiarsi. E la campagna di Domremy, dove 
Giovanna  viveva,  è  tuttora  veramente  suggestiva  per  la  sua  tranquillità  e 
silenzio.

Ma  le  Voci  parlano  anche  in  chiesa,  altro  ambiente  mistico 
eccellente, cioè  nella chiesetta di Domremy e nel vicino santuario della 
Madonna di Bermont. Nella prima era la statua di S. Margherita e dinanzi 
a  questa  Giovanna  pregava.  Il  vicino  santuario  di  Bermont,  isolato  nei 
silenzi, tra gli alberi, era l’ambiente appartato ideale delle sue ispirazioni. 
La solitudine di quei silenzi era necessaria a Giovanna per meglio sentire e 
la  cercava  per  la  sua  preparazione.  Intenta  nel  suo  profondo  lavoro 
interiore,  la  sua  anima  all’esterno  aveva  bisogno  di  pace.  In  questo 
ambiente la contadinella della Lorena avrebbe compiuta la sua promessa 
solenne, accettata la sua missione e preso l’impegno col cielo di seguirla 
fino in fondo. La storia non assiste a questa scena intima in cui l’anima di 
Giovanna deve aver parlato e forse anche lottato a lungo con le sue Voci. 
Ma certo che esse furono presenti come lo erano sul Sinai, a Patmos, a S. 
Damiano. Vi è nella cappella di Bermont un Cristo dolorante e accorato ai 
cui  piedi  la  fanciulla  deve  aver  pronunciato  il  suo  sì,  un  voto  solenne 
raccolto dal Cristo morente e da cui non era oramai più  possibile ritirarsi. 
Era quello, voto anche di dolore e di passione. La Legge di Dio scende e si 
umilia  dinanzi  al  consenso  dell’anima,  perché  rispettando la  sua  libertà 
rispetta se stessa. Ora solo Giovanna, formatasi prima di tutto all’interno, 
poteva  gettarsi  per  le  vie  del  mondo.  Il  dolce  periodo  dell’effusione 
spirituali è  compiuto: si sferrerà  ora la grande battaglia della conquista e 
del martirio.

Ho  detto  lottato:  poiché  Giovanna  non  accetta  passivamente  ma 
discute e spesso resiste alle sue voci; essa oppone i ragionamenti del suo 
buon senso che calcola le difficoltà  e le sue forze. Le voci erano sempre 
distinte dal suo io, con cui talvolta si urtano, con cui non si confondono 
mai. Vi è  un incontro tra la sua volontà  umana e la volontà  superiore e 
come una progressiva presa di possesso di questa su quella; ma non vi è 
violenza  che  annulli  volontà  e  libertà.  Se  Giovanna ubbidisce  è  perché  
prima ha discusso, ha compreso, è  convinta.  Si forma un patto tra due 
esseri liberi, coscienti e consenzienti. Le forze del cielo e della terra sono 
distinte,  si  incontrano e  lentamente  si  fondono in  una  forza  unica.  Per

156

157

155



As Noúres – Pietro Ubaldi 199

ressonância,  era  o  harmônico  motivo  da  matéria  na  qual  se  apoiava  a 
sinfonia divina; o concerto devia ser perfeito, sem dissonância, mesmo nos 
seus ecos distantes no mundo físico.

Assim, descia a noúre na alma de Joana através da voz íntima das 
coisas  boas  e  doces  que se  lhe  desdobravam ao redor  em círculo e  se 
ofereciam como canal de sintonia. Assim, nos humildes se escondem as 
grandes coisas. O ambiente das Vozes é, portanto, quase sempre ao ar livre 
e  em lugares  distantes  e  solitários  onde  Joana  amava  refugiar-se.  E  a 
paisagem  de  Domremy,  onde  Joana  vivia,  é  ainda  verdadeiramente 
sugestiva pela sua tranquilidade e silêncio.

Mas  as  Vozes  falam  também  na  igreja,  outro  ambiente  místico 
excelente, i. é., na igrejinha de Domremy e no vizinho santuário da Nossa 
Senhora  de  Bermont.  Na  primeira  ficava  a  estátua  de  S.  Margarida,  e 
diante  dela,  Joana  rezava.  O vizinho santuário  de  Bermont,  isolado no 
silêncio,  entre  as  árvores,  era  o  ambiente  recôndito  ideal  e  das  suas 
inspirações.  A solidão  daqueles  silêncios  era  necessária  para  que Joana 
ouvir  melhor,  e  a  buscava  para  a  sua  preparação.  Concentrada  no  seu 
profundo  trabalho  interior,  a  sua  alma  externamente  precisava  de  paz. 
Neste ambiente, a camponesa de Lorena teria cumprido a sua promessa 
solene, aceitado a sua missão e assumido o compromisso com o céu de 
segui-la até o fim. A história não assiste a esta cena íntima em que a alma 
de Joana deve ter falado e talvez até lutado longamente com as suas Vozes. 
Mas é  certo que elas estavam presentes, como o estiveram no Sinai, em 
Patmos e em S. Damião. Há  na capela de Bermont, um Cristo sofredor e 
triste, a cujos pés a jovem deve ter pronunciado o seu sim, um voto solene 
feito  pelo  Cristo  moribundo  e  do  qual  não  era  agora  mais  possível  se 
retirar. Era aquele, voto também de dor e de paixão. A Lei de Deus desce 
e se humilha diante do consentimento da alma, porque, respeitando a sua 
liberdade, respeita a si mesma. Agora, só  Joana, formada antes de tudo 
interiormente, poderia lançar-se pelas vias do mundo. O doce período de 
efusão espiritual terminou: se travará agora a grande batalha da conquista e 
do martírio.

Disse lutado: porque Joana não aceita passivamente, mas discute e 
frequentemente resiste às suas vozes; ela opõe os raciocínios do seu bom 
senso, que calcula as dificuldades e as suas forças. As vozes eram sempre 
distintas do seu eu, com o qual às vezes se chocam, com o qual não se 
confundem jamais. Há um encontro entre a sua vontade humana e a vontade 
superior, e como uma progressiva apropriação desta sobre aquela; mas não 
há  violência que anule vontade e liberdade. Se Joana obedece, é  porque 
primeiro discutiu, compreendeu, está  convencida. Se forma um pacto entre 
dois seres livres, conscientes e consentidores. As forças do céu e da terra são 
distintas,  se  encontram e  lentamente  se  fundem numa  força  única.  Por

156

157

155



200 Le Noúri – Pietro Ubaldi

questo fu necessario un lungo periodo di incubazione, tanto più  lungo di 
quello della conquista guerriera e del martirio; un periodo di preparazione 
invisibile  prima che il  fenomeno possa esplodere nella sua maturità,  un 
processo di progressivo sviluppo prima che esso possa giungere alla sua 
pienezza. Se le due volontà si accordano, rimangono tuttavia distinte, come 
distinti sono i lavori da compiere. La volontà più  alta e più  sapiente rimane 
alla direzione e guida, l’altra segue. In Giovanna le Voci non rivelano tutto 
il  piano  ma,  pur  dimostrando  di  conoscerlo  tutto,  ne  comunicano 
solamente quella parte che momento per momento interessa l’esecuzione. 
L’ispirato  dunque  è  sempre  guidato  per  mano  come  un  bambino.  La 
missione è  svelata passo per passo, la comunicazione si limita al minimo 
necessario, sembra quasi che le voci amino nascondere nel silenzio ciò  che 
l’anima non avrebbe la forza di accettare, per guidarvela dolcemente con la 
minore dispersione di energie possibile.

Osserviamo  come  le  voci  si  comportano  nella  vita  di  Giovanna. 
Esaurito  il  lavoro  di  preparazione,  Giovanna  è  lanciata  e  parte  nel 
momento giusto. Giovanna non sapeva nulla altro che: “Va va fille de Dieu,  
va...”.  Ma  le  voci  sanno  e  precisano  subito  quattro  obiettivi  esatti: 
Vaucouleurs, Chinon, Orléans, Reims, connessi tra loro da una proporzione 
e logicità  di sviluppo che ascende verso una mèta. Quando le voci non 
dovranno essere precise non lo saranno. C’è  un accordo tra la sapienza del 
cielo e le esigenze degli avvenimenti.

Esse  sanno  che  Orléans è  la  chiave  di  tutta  la  posizione  e  che, 
perduta  questa,  crollerebbe  la  missione  che  è  di  salvare  la  Francia 
dall’Inghilterra. Orléans è  sotto assedio dall’ottobre del 1428. Ai primi del 
1429 Giovanna è  già  in moto. Reims è  l’obiettivo politico che non si può  
raggiungere che in un secondo tempo; prima, la vittoria che permetta la 
legittimazione, poi la legittimazione che confermi la vittoria.  La marcia 
eroica progredisce con una sicurezza di guida che i grandi capi del tempo 
non possedevano. Tutto è predetto. Giovanna, nel caos, va dritta come una 
freccia.  “Malgrado  i  nemici,  il  Delfino  diventerà  Re  e  sono  io  che  lo 
condurrò  alla  consacrazione”  (Proc.  II,  450).  Così  aveva  affermato  la 
pastorella. Come poteva una così umile creatura affermare ciò  senza essere 
pazza e se era pazza come potrà  riuscire con tanta precisione? Nel marzo 
Giovanna è  a Chinon e riconosce il Delfino tra la folla dei cortigiani… 
“par le conseil de ma voix, qui me le révélait” (Proc. I, 56). “Quand j’ai vu 
Roi pour la première fois il y avait là plus de 300 chevaliers et de 50 torches  
sans compter la lumière céleste. Et j’ai rarement des révélations sans qu’il y  
ait de lumière” (Proc. I, 75) “Je l’entends rarement sans voir une clarté...” 
aveva  già  detto  Giovanna  nella  sua  prima  apparizione.  Nel  parlare  al 
Delfino essa legge nell’intimo del suo animo toccando la questione dei suoi 
dubbi  segreti,  se  egli  cioè  sia  figlio  legittimo di  Carlo VI e  Isabeau;  e

158

159



As Noúres – Pietro Ubaldi 201

isto foi necessário um longo período de incubação, tanto mais longo do 
que o da conquista guerreira e do martírio; um período de preparação 
invisível antes que o fenômeno possa explodir na sua maturidade, um 
processo de progressivo desenvolvimento antes que ele possa atingir à 
sua plenitude.  Se as  duas vontades estiverem de acordo,  permanecem 
todavia distintas, como distintas são as tarefas a cumprir. A vontade mais 
alta e mais sábia permanece na direção e guia, a outra segue. Em Joana, 
as Vozes não revelam todo o plano, mas, embora demonstrem conhecê-lo 
todo, lhe comunicam somente aquela parte que momento  por momento 
interessa à execução. O inspirado é, portanto, sempre guiado pela mão 
como uma criança. A missão é revelada passo a passo, a comunicação se 
limita ao mínimo necessário, parece quase que as vozes amam esconder 
no  silêncio  o  que  a  alma  não  teria  forças  para  aceitar,  para  guiá-la 
docemente com o menor dispêndio de energia possível.

Observemos  como  as  vozes  se  comportam  na  vida  de  Joana. 
Exaurido o trabalho de preparação, Joana é  lançada e parte no momento 
justo. Joana não sabia nada além de:  “Va va fille de Dieu, va...”. Mas as 
vozes  sabem  e  precisam  súbito  quatro  objetivos  exatos:  Vaucouleurs, 
Chinon,  Orléans,  Reims,  conectados  entre  si  por  uma  proporção  e 
logicidade de desenvolvimento que ascende rumo a uma meta. Quando as 
vozes não devem ser precisas, não o serão. Há um acordo entre a sabedoria 
do céu e as exigências dos acontecimentos.

Eles sabem que  Orléans é  a chave de toda a posição e que, perdida 
esta, colapsaria a missão que é de salvar a França da Inglaterra. Orléans está 
sob sítio  desde  outubro de  1428.  No início  de  1429,  Joana já  está  em 
movimento. Reims é o objetivo político que não se pode alcançar senão em 
um segundo tempo; primeiro, a vitória que permita a legitimação, depois a 
legitimação que confirme a vitória. A marcha heroica progride com uma 
segurança de direção que os grandes líderes da época não possuíam. Tudo 
está  predito.  Joana,  no  caos,  vai  reta  como  uma  flecha.  “Malgrado  os 
inimigos, o Delfim se tornará  Rei e sou eu que o conduzirei à  consagração” 
(Proc. II, 450). Assim afirmou a pastorinha. Como poderia uma tão humilde 
criatura afirmar isso sem ser louca, e se era louca, como poderia ter sucesso 
com tanta precisão? Em março, Joana está em Chinon e reconhece o Delfim 
entre a multidão de cortesãos... “par le conseil de ma voix, qui me le révélait” 
(Proc. I, 56). “Quand j’ai vu Roi pour la première fois il y avait là plus de  
300  chevaliers  et  de  50  torches  sans  compter  la  lumière  céleste.  Et  j’ai  
rarement des révélations sans qu’il y ait de lumière” (Proc. I, 75). “Je l’entends 
rarement sans voir une clarté...” já havia dito Joana na sua primeira aparição. 
Ao falar ao Delfim, ela lê  no íntimo da sua alma, abordando a questão das 
suas dúvidas secretas, i. é., se ele é o filho legítimo de Carlos VI e Isabel; e

158

159



202 Le Noúri – Pietro Ubaldi

gli dice che appunto per questo essa lo farà consacrare a Reims.

Un altro segno si aggiunse: il miracoloso ritrovamento della spada 
sotterrata  di  S.  Caterina,  cosa  di  cui  Giovanna  non  poteva  sapere  e 
indicatale  dalle  voci.  A  Orléans  l’ispirazione  sorregge  la  strategia  e  la 
tecnica militare con una capacità che Giovanna non poteva possedere e che 
superava quella dei capi del tempo. In pochi giorni una contadina di 17 
anni  riesce  in  quello  in  cui  non  erano  riusciti  in  vari  mesi  gli  uomini 
agguerriti  del  tempo.  Orléans  è  liberata.  Le  voci  si  sono  avverate  con 
esattezza.  Ma Giovanna  sapeva  che  bisognava  far  presto  e  ha  fretta  di 
avvicinarsi  alla  conclusione  della  sua  missione  guerresca.  Bisognava 
consacrare nel re la vittoria compiuta, completarla in piano di diritto. E si 
avanza su Reims. La sera del 16 luglio Carlo VII entra nella città, come le 
voci  avevano  predetto.  Subito,  il  giorno  dopo,  domenica,  si  compie 
l’incoronazione. “Gentile Re”, dice Giovanna, “ora si è  compiuto il piacere 
di Dio che voleva togliessi l’assedio ad Orléans e vi conducessi in questa 
sacra città  di Reims per ricevere la santa Consacrazione, mostrando che 
siete vero Re al  quale il  regno di Francia deve appartenere” (Proc.  IV, 
186).  La  Francia  era  salva,  le  voci  che  hanno  raggiunto  il  loro  primo 
obiettivo,  non  hanno  più  per  un  tratto  la  precisione  e  la  potenza  di 
Domremy. Difatti a che pro se il loro obiettivo muta? La Pulcella aveva 
ridestato l’anima nazionale. La riscossa francese da lei preparata avanzerà e 
libererà  la sua patria. Le sue profezie si avverano tutte. L’animo di Carlo 
VII risorgerà  e quattro lustri più  tardi la Francia sarà  libera. Era bastata 
quella  scintilla,  le  forze  avevano  limitato  il  loro  intervento  al  minimo 
indispensabile.

Dopo Reims si presenta loro invece un altro obiettivo, verso questo si 
dirigono  e  a  esso  si  proporziano.  Le  voci  continuano  sempre  nel  loro 
sistema di dire, guidare e formare animo e avvenimenti volta per volta. Qui 
incomincia il  nuovo destino di Giovanna,  ma esse non lo rivelano; non 
parleranno chiaro se non nella Pasqua del 1430 a  Melun. Il suo destino 
ascende lentamente e inavvertitamente dai trionfi umani ai trionfi divini, 
non mira più  alla salvezza della Francia ma alla sublimazione dell’anima di 
Giovanna attraverso il dolore. E la sua passione incomincia. È  un trionfo 
più  grande che deve consolidare il primo e fare di Giovanna una santa. 
Progressività  ascensionale  del  fenomeno,  che  lo  porta  ad  un  limite 
immensamente  più  alto  dove  la  sofferenza  è  come  vedemmo  fattore 
fondamentale. Era necessario per Giovanna consolidare e consacrare la sua 
idea nel  martirio,  perché  essa  conteneva qualcosa di  più  grande che la 
salvezza  della  Francia  e  che,  nella  testimonianza  della  morte,  doveva 
estendersi a tutto il mondo. Perché Giovanna potesse ascendere ancora era 
necessario per lei il fallimento del suo trionfo umano, era necessario che la 
sua  grandezza  terrena  naufragasse  nel  tradimento  e  nell’abbandono

160

161



As Noúres – Pietro Ubaldi 203

lhe diz que justamente por isto ela o fará consagrar em Reims.

Um outro  sinal  se  acrescenta:  a  milagrosa  descoberta  da  espada 
enterrada de S. Catarina, algo que Joana não poderia saber e que lhe foi 
indicada pelas vozes. Em Orléans, a inspiração sustentou a estratégia e a 
técnica militar com uma capacidade que Joana não poderia possuir e que 
superava aquela dos líderes da época. Em poucos dias, uma camponesa de 
17  anos  realizou o  que  não conseguiram em vários  meses  os  homens 
aguerridos  da  época.  Orléans  é  libertada.  As  vozes  são  recebidas  com 
exatidão. Mas Joana sabia que precisava agir rapidamente e tinha pressa de 
aproximar-se da conclusão da sua missão guerreira. Precisava consagrar no 
rei a vitória conseguida, completá-la num plano de direito. E avança sobre 
Reims. Na noite de 16 de julho, Carlos VII entra na cidade, como as vozes 
haviam predito. Súbito, no dia seguinte, domingo, se cumpre a coroação. 
“Gentil Rei”, diz Joana, “agora se cumpriu a vontade de Deus que queria 
que se levantasse o sítio de Orleans e vos conduzisse a esta sagrada cidade 
de  Reims para  receber  a  santa  Consagração,  demonstrando que  sois  o 
verdadeiro Rei ao qual o reino da França deve pertencer” (Proc. IV, 186). 
A França estava segura; as vozes, que alcançaram o seu primeiro objetivo, 
não tinham mais por algum tempo a precisão e a potência de Domremy. De 
fato, com que proveito se o seu objetivo muda? A Pucela havia despertado 
a alma nacional. A revolta francesa por ela preparada avançará e libertará a 
sua pátria. As suas profecias se cumpriram todas. O ânimo de Carlos VII 
ressurgirá e, quatro lustros mais tarde a França será livre. Era suficiente 
aquela centelha, as forças haviam limitado a sua intervenção ao mínimo 
indispensável.

Depois de Reims se apresenta a eles, em vez disso, um outro objetivo, 
para  o  qual  se  dirigem e  a  eles  se  proporcionam.  As  vozes  continuam 
sempre no seu sistema de dizer, guiar e formar almas e eventos de tempos 
em tempos. Aqui começa o novo destino de Joana, mas elas não o revelam; 
não  falarão  claro  senão  na  Páscoa  de  1430  em  Melun.  O  seu  destino 
ascende  lenta  e  inadvertidamente  dos  triunfos  humanos  aos  triunfos 
divinos, não visando mais a salvação da França, mas a sublimação da alma 
de Joana através da dor. E a sua paixão começa. É  um triunfo maior que 
deve consolidar o primeiro e fazer de Joana uma santa. Progressividade 
ascensional do fenômeno, que o leva a um limite imensamente mais alto 
onde o sofrimento é, como vimos, fator fundamental. Era necessário para 
Joana consolidar e consagrar a sua ideia no martírio, porque ela continha 
algo maior que a salvação da França e que, no testemunho da morte, devia 
estender-se a todo o mundo. Para que Joana pudesse ascender ainda, era 
necessário para ela a falência do seu triunfo humano, era necessário que a 
sua  grandeza  terrena  naufragasse  na  traição  e  no  abandono

160

161



204 Le Noúri – Pietro Ubaldi

da  parte  degli  ingrati  per  cui  aveva  lottato.  Non  doveva  essere  lei  a 
cogliere per sé gli allori terreni, il suo doveva essere purissimo sacrificio 
per  la  Francia.  Un  compenso  e  un  godimento  umano  avrebbe  tutta 
distrutta questa sottile fragranza dello spirito.

Ancora  una  volta  vediamo  in  fondo  a  tutte  queste  missioni 
lampeggiare Cristo, che nella rinuncia e nel martirio attrae a sé  le anime 
elette. Sviluppo logico dunque nell’intimo progredire del fenomeno: prima 
cura delle forze superiori fu quindi di spogliare la Pulcella di tutti i trionfi 
umani che naturalmente stavano per circondarla e che minacciavano il suo 
più  grande trionfo. Bisognava ancora avanzare. Ma le voci guidano con 
garbo,  non schiacciano lo spirito con una prospettiva immediata troppo 
vasta che disorienta, eccita ribellione o sgomento, ma lo incanalano per 
l’inevitabile  cammino,  sempre  presenti,  anche  quando sembrano assenti 
nella sapiente strategia del silenzio. Era giunta nell’eterna vita di Giovanna 
l’ora del gran superamento e bisognava affrontarlo con una grande prova, 
perché  questa è  la legge delle anime mature. Fino all’ultimo le voci usano 
la pietà  del mistero, le fanno intravedere la liberazione intendendola però  
in senso spirituale, non le rivelano quale orribile morte l’attende, quella che 
essa più  temeva. E pur le parlano, ma addolciscono le vie del dolore. L’alto, 
a differenza del basso, conosce questa pietà  e se non può  risparmiare la 
sofferenza è  perché essa è  parte essenziale e integrante dell’ascensione che 
l’alto desidera perché  è  la via della felicità. Quante cose sottili e profonde 
c’insegna questo ponderato avanzare delle Voci per le vie del Signore!

E solo quando l’anima ha acquistato la forza di guardare in faccia al 
martirio, allora le voci parlano più  chiaro. Solo quando Giovanna poteva 
comprendere il vero senso della sua liberazione, le Voci le dicono: “Prendi 
tutto  ciò  di  buon  animo.  Non ti  incaricare  del  tuo  martirio.  Tu  verrai 
finalmente nel regno del paradiso”. Poiché  tutto il significato profondo del 
questo fenomeno che stiamo studiando è  nell’evoluzione dello spirito, nel 
lavoro del suo potenziamento che gli permetta, come vedemmo nei Fioretti 
di Frate Francesco, di spiccare il volo verso superiori piani di vita.

Ma  guardiamo  gli  avvenimenti  più  da  vicino.  Dopo  Reims  la 
strategia di Giovanna è  lasciata alle sue risorse umane. Ella aveva operato 
nel basso mondo umano ed era legge che questo dovesse reagire: troppo 
ella aveva trionfato per non eccitare gelosie ed invidie da ogni parte. La 
grandezza l’isolava. I comuni livelli di coscienza umana sono bassi e gli 
uomini non si sanno coalizzare che per interessi, raramente per un ideale. 
È  naturale che la sapienza limitata di Giovanna, non più  sostenuta dalle 
forze superiori, si dovesse subito spezzare contro le astuzie di gente rotta a 
tutte le insidie ed ella cade vittima del loro tradimento. Gli uomini erano 
ciechi, vedevano l’interesse piccolo ma vicino e proprio; solo le potenze 
dell’Alto avevano dimostrato una superiore coscienza del momento storico,

162

163

164



As Noúres – Pietro Ubaldi 205

da parte dos ingratos por quem havia lutado. Não deveria ser ela a colher 
para si os louros terrenos, o seu deveria ser um puríssimo sacrifício pela 
França. Uma compensação e o prazer humanos teriam destruído toda esta 
sutil fragrância do espírito.

Mais uma vez vemos no fundo de todas essas missões resplandecer, 
Cristo,  que  na  renúncia  e  no  martírio,  atrai  para  si  as  almas  eleitas. 
Desenvolvimento  lógico,  portanto,  no  íntimo  progredir  do  fenômeno: 
primeira  preocupação  das  forças  superiores  foi,  portanto,  de  despojar  a 
Pucela de todos os triunfos humanos que naturalmente estavam a circundá-
la e que ameaçavam o seu maior triunfo. Devia ainda avançar. Mas as vozes 
guiam com garbo, não esmagando o espírito com uma perspectiva imediata 
demasiadamente vasta que desorienta, excita rebelião ou desânimo, mas o 
canalizam por inevitável caminho, sempre presente, mesmo quando parece 
ausente na sábia estratégia do silêncio. Havia chegado na vida eterna de 
Joana a hora da grande superação,  e  ela  precisava enfrentá-la  com uma 
grande prova, porque esta é  a lei das almas maduras. Até  o fim, as vozes 
usam a piedade do mistério, lhe fazem entrever a libertação entendendo-a, 
porém, em sentido espiritual, não lhe revelam qual horrível morte a aguarda, 
aquela que ela mais temia. E, no entanto, falam mas suavizam as vias da dor. 
O alto, ao contrário do baixo, conhece esta piedade, e se não pode poupar o 
sofrimento, é porque ele é parte essencial e integrante da ascensão que o alto 
deseja, porque é  a via da felicidade. Quantas coisas sutis e profundas nos 
ensina este ponderado avançar das Vozes pelas vias do Senhor!

E só  quando a alma adquire a força de olhar na face o martírio é que 
as  vozes  falam  mais  claro.  Só  quando  Joana  podia  compreender  o 
verdadeiro sentido de sua libertação, as Vozes lhe dizem: “Aceite tudo isso 
de  bom ânimo.  Não  te  sobrecarregue  com o  teu  martírio.  Tu  viverás 
finalmente no reino do paraíso”. Pois todo o significado profundo deste 
fenômeno que estamos estudando está  na evolução do espírito, no trabalho 
do seu fortalecimento que lhe permite, como vimos em I Fioretti do Irmão 
Francisco, alçar voo rumo a superiores planos de vida.

Mas olhemos os acontecimentos mais de perto. Depois de  Reims, a 
estratégia de Joana é  deixada aos seus recursos humanos. Ela havia operado 
no baixo mundo humano, e era lei que este devesse reagir: ela havia triunfado 
demais para não excitar ciúme e inveja de cada parte. A grandeza a isolava. 
Os comuns níveis de consciência humana são baixos, e os homens não se 
sabem unir senão por interesses, raramente por um ideal. É  natural que a 
sabedoria limitada de Joana, não mais sustentada pelas forças superiores, se 
devesse súbito espedaçar contra as astúcias de gente acostumadas a todas 
as insídias, e ela caísse vítima da sua traição. Os homens eram cegos; viam 
o  interesse  pequeno,  mas  próximo  e  próprio;  só  as  potências  do  Alto 
demonstraram  uma  superior  consciência  do  momento  histórico,

164

163

162



206 Le Noúri – Pietro Ubaldi

dominando nello spazio e nel tempo. Ma solo gli uomini bassi i più  tenaci 
e armati di volontà, di astuzia, di menzogne. Il piano logico di Giovanna 
era di puntare subito su Parigi e ivi concludere la pace da vittoriosa. Carlo 
VII per cui essa lottava, lui stesso la ostacola, preferendo un armistizio con 
Parigi e una pace di accomodamento. Tutto lo slancio morale creato da 
Giovanna  in  Francia  è  spezzato;  essa  è  tradita  dal  suo  stesso  re.  Nel 
momento dell’azione decisiva che doveva tutto raccogliere lo sforzo del 
passato, esso ozia ed attende. Nel settembre Giovanna attacca Parigi. Qui 
avviene  il  primo  tradimento.  Parte  dei  comandanti  non  volendo  che 
l’impresa  riuscisse,  si  ritirano  dal  combattimento.  Il  giorno  dopo  si 
annuncia che l’espressa volontà del re è di abbandonare l’offensiva.

Ma  il  tradimento  continua.  La  prima  sconfitta  offusca  l’aureola 
dell’eroina. Il popolo vuole il trionfo, la schiacciante persuasione del fatto 
compiuto  che  giustifica  tutto,  il  delitto  come il  miracolo.  Di  fronte  alla 
sconfitta, la santa diventa una strega. Giovanna resta sempre più  sola, contro 
tutti. Il re vuole i suoi ozi, non si cura di Giovanna, sogna la pace. In quei 
tempi  non  si  sospettavano  le  demolitrici  ipotesi  del  materialismo.  Oggi 
Giovanna andrebbe con i pazzi. Allora non poteva essere che strega o santa. 
Per i Francesi, finché era utile con le sue vittorie era naturalmente una santa. 
Per gli Inglesi, in quanto era nemica dei loro interessi, era una strega: lo loro 
tesi  più  cara,  che  faranno  trionfare.  Poiché  le  nazioni  come  gli  uomini 
credono che Dio sia sempre dalla parte propria, che non può  essere se non 
quella del diritto e della giustizia. Il danno fu che, per invidia, ora anche i 
Francesi  alla  prima  sconfitta  incominciarono  a  qualificarla  da  strega, 
stringendo attorno a lei un anello universale e fatale che poi la strozzerà. 
Eppure se  i  secoli  si  ricordano dei  quel  tempo,  di  tutti  quei  personaggi 
insignificanti,  è  solo  in  virtù  dell’eroina  perseguitata  che  essi  vollero 
schiacciare. Il dolore solo, non l’astuzia o la forza, crea le cose eterne.

Ma l’ora del maggior tradimento precipita. Il destino ha decisamente 
presa la nuova via e le Voci di nuovo parlano. Finora avevano taciuto; di 
fronte allo scacco di Paride, silenzio. “Quando andai davanti a Parigi non 
ebbi rivelazione dalle mie voci” (Proc. 1, 146), dice Giovanna, “non fu né 
pro,  né  contro  l’ordine  delle  mie  voci”  (Proc.  I,  169).  Le  voci  dunque 
lasciavano che il suo destino di martiri si compisse, che il tradimento che 
ne era condizione avanzasse. Così anche Cristo lasciò  Giuda alla sua cena. 
Vi è  in ciò  un senso di fatalità  del destino, che una volta posto nelle sue 
cause non si può  arrestare. Le voci ritrovano la potenza di Domremy ad 
una nuova svolta decisiva. “Nella settimana di Pasqua, mentre ero nei fossati 
di Melun, mi fu annunciato dalle voci, cioè S. Caterina e S. Margherita, che 
sarei stata fatta prigioniera prima della festa di S. Giovanni e che così doveva 
essere fatto e che non mi stupissi e prendessi ogni cosa di buon animo e che 
Dio mi aiuterà” (Proc. I, 115-116). Eravamo nell’aprile 1430. Sono un fatto

165

166



As Noúres – Pietro Ubaldi 207

dominando no espaço e no tempo. Mas só  os homens baixos e mais tenazes 
e armados de vontade, de astúcia, de mentiras. O plano lógico de Joana era 
avançar súbito sobre Paris e lá  concluir a paz vitoriosa. Carlos VII, pelo 
qual ela lutava, ele mesmo a obstacula, preferindo um armistício com Paris 
e  uma paz de acomodação.  Todo o ímpeto moral  criado por  Joana na 
França é  destruído; ela é  traída por seu próprio rei. No momento da ação 
decisiva, que deveria ter reunido todos o esforço do passado, ele vadia e 
espera. Em setembro, Joana ataca Paris. Aqui ocorre a primeira traição. 
Parte dos comandantes, não querendo que a empresa dê certo, se retiraram 
do combate. No dia seguinte, se anuncia que a expressa vontade do rei é de 
abandonar a ofensiva.

Mas  a  traição  continua.  A  primeira  derrota  ofusca  a  auréola  da 
heroína. O povo quer o triunfo, a esmagante persuasão do fato consumado 
que justifica tudo, o delito como o milagre. Diante da derrota, a santa se 
torna uma bruxa. Joana permanece sempre mais só , contra todos. O rei quer 
os seu ócios, não se importa com Joana, sonha com a paz. Naqueles tempos 
não se suspeitavam as destrutivas hipóteses do materialismo. Hoje, Joana 
andaria com os loucos. Naquela hora não poderia ser senão bruxa ou santa. 
Para os Franceses, enquanto era ú til com as suas vitórias, era naturalmente 
uma santa. Para os Ingleses, enquanto era inimiga de seus interesses, era 
uma bruxa: a sua tese mais cara, de que farão triunfar. Pois as nações, como 
os homens, acreditam que Deus esteja sempre do seu lado, que não pode ser 
senão o do direito e da justiça. O dano foi que, por inveja, agora até  os 
Franceses, à primeira derrota, começaram a qualificá-la de bruxa, apertando 
em torno  dela  um anel  universal  e  fatal  que  depois  a  estrangulará.  No 
entanto,  se  os  séculos  se  lembram  daquela  época,  de  todas  aqueles 
personagens insignificantes, é  só  em virtude da heroína perseguida que eles 
quiseram esmagar. A dor só , não a astúcia ou a força, cria coisas eternas.

Mas a hora da maior traição precipita. O destino decisivamente tomou 
a nova via e as Vozes de novo falam. Até  então, haviam calado; diante do 
fracasso de Páris, silêncio. “Quando fui diante de Páris, não tive revelações 
das minhas vozes” (Proc. 1, 146), diz Joana, “não fui nem pró, nem contra a 
ordem das minhas vozes” (Proc. 1, 169). As vozes, portanto, deixavam que o 
seu destino de mártir se cumprisse, que a traição, que lhe era condição, 
avançasse. Assim, também, Cristo deixou Judas à  sua ceia. Há  nisso um 
senso da fatalidade do destino, que, uma vez posto nas suas causas, não se 
pode deter. As vozes reencontram a potência de  Domremy em uma nova 
volta decisiva. “Na semana da Páscoa, enquanto estava nos fossos de Melun, 
me foi anunciado pelas vozes, i. é., S. Catarina e S. Margarida, que eu seria 
feita prisioneira antes da festa de S. João e que assim deveria ser feito, e 
que não me surpreendesse e encarasse cada coisa de bom ânimo, e que 
Deus me ajudaria” (Proc.  I,  115-116).  Era abril  de 1430. São  um fato

166

165



208 Le Noúri – Pietro Ubaldi

sperimentato questi periodi di silenzio, in cui sembra che la voce abbandoni 
e  sia  spenta,  mentre  poi  al  momento  opportuno  risorge  tonante;  si 
comprende allora  come essa  sia  stata  sempre presente,  tutto  ugualmente 
guidando senza rivelarsi. Silenzi necessari che fan parte del piano direttivo, 
della strategia dei riposi e dei ritorni in cui si maturano gli slanci più  alti. 
Giovanna dunque sarebbe stata fatta prigioniera: questa la volontà di Dio. Si 
chiede una nuova accettazione,  ma nello stesso tempo si  incoraggia e  si 
promette quell’aiuto divino che dopo Orléans opererà  il secondo miracolo 
dell’incrollabile  fermezza di  Giovanna fino sul  rogo.  Difatti  Giovanna fu 
fatta prigioniera a  Compiègne per un nuovo tradimento. Entra nella città 
assediata senza sospettare di nulla, ma nel fare una irruzione fuori (il nemico 
era forse d’accordo con gli stessi capi della città), gli Inglesi le tagliano la 
ritirata. Intanto Compiègne alza i ponti e chiude le porte. Dovette arrendersi 
e  fu  prigioniera  per  tradimento  dei  suoi  stessi  Francesi.  Si  dice  che  il 
tradimento fosse riccamente compensato.

Prigioniera!  Di  mano in  mano passa  così  agli  Inglesi  a  cui  viene 
venduta e che pagano lautamente la ricca preda. Gli eventi precipitano. 
Giovanna  trascina  la  sua  passione  in  prigione,  finché  s’inizia  il  suo 
processo. In mano agli Inglesi Giovanna doveva essere una strega, questa la 
conclusione premessa a tutto il processo, perché doveva servire all’interesse 
di annullare la consacrazione di Reims, ridotta così ad un sacrilegio, e di 
distruggere  con  ciò  l’autorità  conferita  a  Carlo  VII  da  questo  nuovo 
giudizio di Dio. Nell’incertezza delle vicende umane il popolo aveva visto 
questo  miracoloso  intervento  divino,  che  era  garanzia  della  legittimità  
regale. Ora i trecento uomini del processo, tanto agguerriti in sapienza, non 
capivano questa verità  elementare che tutte le loro astuzie e violenze, se 
potevano distruggere Giovanna, il re e la Francia, non potevano violare Dio 
e quindi nemmeno costoro che ne erano protetti,  cioè  presi  nel  circolo 
delle forze superiori della divinità. I giudici, nel cercare il punto di contatto 
tra Giovanna e Satana, hanno invece indicato al mondo il punto di contatto 
tra la Santa e Dio. Contro di lei si adoperarono le parole di S. Paolo. La 
sua perseveranza era considerata peccato di orgoglio. Meglio non si poteva 
mentire.  Eppure  tanta  dialettica,  tanta  pomposità  di  messa  in  scena 
giudiziaria,  tanto  accanimento  di  forza  e  di  astuzia,  non  hanno  potuto 
cancellare  una sillaba della  semplice e  sublime verità  di  Giovanna.  Per 
demolire tutto ciò  che salvava la Francia i giudici cercarono di demolire 
l’eroina  e  la  santa  per  mettere  al  suo  posto  la  figura  di  una  strega. 
Bisognava capovolgere la situazione, a Dio sostituire Satana. Poveri miopi 
che  non  vedevano  che  questo  capovolgimento  di  valori  era  proprio  il 
piedistallo della grandezza della santa,  perché  era la condizione del suo 
martirio! Essi erano la forza ignara che l’Alto utilizzava per il più  grande 
trionfo di Giovanna.

167



As Noúres – Pietro Ubaldi 209

experimentado  estes  períodos  de  silêncio,  nos  quais  parece  que  a  voz 
abandona  e  desapareça,  apenas  para  então,  no  momento  oportuno, 
ressurgir estrondosamente; se compreende então como ela esteve sempre 
presente,  tudo igualmente guiando, sem revelar-se.  Silêncios necessários 
que fazem parte do plano diretivo, da estratégia de repousos e dos retornos 
em que se maturam os impulsos mais altos.  Joana, portanto, seria feita 
prisioneira: esta é a vontade de Deus. Se pede uma nova aceitação, mas, ao 
mesmo tempo, se encoraja e se promete aquela ajuda divina que, depois de 
Orléans, operará  o segundo milagre da inabalável firmeza de Joana até  a 
fogueira. De fato, Joana foi feita prisioneira em Compiègne por uma nova 
traição. Entra na cidade sitiada sem suspeitar, mas, ao fazer uma incursão 
fora (o inimigo talvez estivesse de acordo com os chefes da cidade), os 
Ingleses lhe tolhem a retirada. Enquanto isso, Compiègne ergue as pontes e 
fecha as portas. Forçada a render-se e feita prisioneira pela traição dos seus 
próprios Franceses. Se diz que a traição foi ricamente compensada.

Prisioneira! De mão em mão passa assim, aos Ingleses, a quem é  
vendida e que pagam lautamente a rico presa. Os eventos se precipitam. 
Joana arrasta a sua paixão para a prisão, até  que se inicia o seu processo. 
Nas  mãos  dos  Ingleses,  Joana  devia  ser  uma  bruxa,  esta  a  conclusão 
preposta a todo o processo, porque devia servir aos interesses de anular a 
consagração de Reims, reduzida assim a um sacrilégio, e de destruir com 
isso a autoridade conferida a Carlos VII deste novo julgamento de Deus. 
Na incerteza das vicissitudes humanas, o povo tinha visto esta milagrosa 
intervenção  divina,  que  era  garantia  da  legitimidade  real.  Ora,  os 
trezentos  homens  do  processo,  tão  aguerridos  em  sabedoria,  não 
entendiam esta verdade elementar que todas as suas astúcias e violências, 
se pudessem destruir Joana, o rei e a França, não poderiam violar Deus e, 
portanto,  nem  mesmo  aqueles  que  eram  protegidos  por  ele,  i.  é., 
apanhados no círculo das forças superiores da divindade. Os juízes, ao 
buscarem  o  ponto  de  contato  entre  Joana  e  Satanás,  mostraram  ao 
mundo, em vez disso, o ponto de contato entre a Santa e Deus. Contra ela 
se usaram as palavras de S. Paulo. A sua perseverança era considerada 
pecado  de  orgulho.  Melhor  não  se  podia  mentir.  No  entanto,  tanta 
dialética, tanta pomposidade de por na cena judiciária, tanta obstinação 
de  força  e  de  astúcia,  não  puderam cancelar  uma sílaba  da  simples  e 
sublime verdade de Joana. Para demolir tudo o que salvava a França, os 
juízes buscaram demolir a heroína e a santa para meter no seu lugar a 
figura de uma bruxa.  Precisava subverter  a  situação,  a  Deus substituir 
Satanás. Pobres míopes que não viam que este emborcamento de valores 
era precisamente o pedestal da grandeza da santa, porque era a condição 
do seu martírio! Eles eram a força ignara que o Alto utilizava para o 
maior triunfo de Joana.

167



210 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Era facile nel Medio Evo passare per strega. Dell’idea del demonio 
pareva satura l’aria e veramente, con tutte quelle morti violente e crudeli, 
con tanti odi e vendette, essa doveva essere spiritualmente irrespirabile, così 
impregnata di  emanazioni  barontiche.  Giovanna è  sola,  oppressa,  privata 
persino dei conforti della religione; sola, dinanzi agli insulti dei carcerieri e 
agli  assalti  alla  sua  purezza,  sola  dinanzi  ad  un formidabile  consesso di 
giudici sapienti e in mala fede, che tentavano con ogni mezzo di carpirle di 
bocca il  rinnegamento delle  sue voci,  per  aver  così  il  mezzo legale  per 
condannarla e la forma della giustizia fosse salva. Ed essi credevano che 
quella illusione della forma potesse bastare a sorreggere un fatto che era 
menzogna e ipocrisia. Ma poi le forze reali della vita insorgono e impongono 
la riabilitazione. Quando si capiranno queste leggi? Qui vediamo intanto a 
quale estremo di ingiustizia può giungere la giustizia umana.

Ma le voci parlavano a Giovanna ed essa rispondeva a tutti, semplice 
e  sublime.  Questa  è  la  grande forza  senza  armi,  del  giusto  e  del  vero. 
Quando  si  sono  incominciate  certe  vie  non  si  torna  più  indietro.  Due 
drammi avvengono dunque in quest’ultima fase: il dramma esteriore, che è 
quello  del  processo  in  cui  l’autorità  cieca,  preconcetta,  in  mala  fede, 
precipita di errore in errore fino a battere il  capo sul rogo, di fronte al 
quale uno dei giudici inglesi griderà: “Ci siamo sbagliati, abbiamo bruciata 
una santa”. Il vescovo Cauchon giudice nel processo, a cui Giovanna aveva 
mosso più  di un rimprovero, piangerà. Accanto vi è  il dramma interiore di 
Giovanna, che lampeggia sullo sfondo grigio di tante bassezze. In questo 
dramma giganteggia la grandezza del cielo e Giovanna distrutta sfolgora 
della potenza dell’infinito. È  sola ma le sue voci sono con lei. Questo le 
basta.  L’unificazione  si  completò  a  Bermont  e  non si  può  più  spezzare 
nemmeno nell’ora del Getsemani e del Golgota. Si tratta di legami che non 
si  sciolgono  nel  tempo  e  vanno  oltre  la  morte.  Le  voci  sono  pietose; 
sorreggono non spaventano. Hanno promessa la liberazione e non hanno 
mentito perché  intendevano la più  grande liberazione. Non toglievano a 
Giovanna  la  speranza  di  una  liberazione  umana,  per  non  opprimerla 
innanzi  tempo,  per  darle  modo  di  comprendere  la  sua  nuova  fatica  e 
maturarsi per gradi alla grande idea del martirio. Cerca la fuga, attende la 
salvezza materiale, le si lascia questa interpretazione come una dolce pietà 
che  allievi  la  sua  passione.  Spesso  è  benefica  l’ignoranza  delle  file  del 
destino, alcune illusioni dell’anima sono spesso necessarie per affrontare 
passi che sgomenterebbero. Le voci la incoraggiano a resistere fino alla 
liberazione.  Solo  più  tardi  avrebbe  compreso.  “Ne  crains  rien”,  esse 
avevano detto sin da principio.

Era necessaria la prova suprema per dare al mondo la testimonianza 
dell’origine  divina  delle  voci.  Il  destino  di  Giovanna  non  doveva  solo 
raggiungere la mèta di salvare la Francia, di santificare quell’anima, ma

168

169

170



As Noúres – Pietro Ubaldi 211

Era fácil no Medievo passar por bruxa. Da ideia do demônio parecia 
saturado  o  ar  e  verdadeiramente,  com todas  aquelas  mortes  violentas  e 
cruéis,  com  tantos  ódios  e  vinganças,  ela  devia  ser  espiritualmente 
irrespirável,  tão  impregnada  de  emanações  barônticas.  Joana  está  só , 
oprimida,  privada  até  mesmo  dos  confortos  da  religião;  só ,  diante  dos 
insultos dos seus carcereiros e os assaltos à  sua pureza, só  diante de uma 
formidável assembleia de juízes sábios e de má-fé, que tentavam com cada 
meio arrancar-lhe da boca a negação das suas vozes, tendo assim o meio 
legal para condená-la e a forma da justiça fosse salva. E eles acreditavam 
que aquela ilusão da forma pudesse bastar para sustentar um fato que era 
mentira  e  hipocrisia.  Mas então  as  forças  reais  da vida se  insurgiram e 
impuseram  a  reabilitação.  Quando  se  compreenderão  estas  leis?  Aqui 
vemos, entretanto, a qual extremo de injustiça pode chegar a justiça humana.

Mas as vozes falaram a Joana, e ela respondia a todos, simples e 
sublime.  Esta é  a  grande força sem armas,  do justo e  do verdadeiro. 
Quando  se  iniciam certas  vias,  não  há  mais  como voltar  atrás.  Dois 
dramas  acontecem  então  nesta  ú ltima  fase:  o  drama  exterior,  que  é 
aquele do processo no qual a autoridade cega, preconceituosa, de má-fé 
precipita de erro em erro até  bater a cabeça na fogueira, diante da qual 
um dos  juízes  ingleses  gritará :  “Estávamos  errados,  queimamos  uma 
santa”. O bispo Cauchon, juiz no processo, a quem Joana havia movido 
mais  de uma repreensão, chorará. Ao lado de tudo isso, está  o drama 
interior de Joana, que brilha contra o fundo cinzento de tanta baixeza. 
Neste drama se agiganta a grandeza do céu e Joana destruída fulgura da 
potência do infinito. Está  só , mas as suas vozes estão com ela. Isto lhe 
basta.  A  unificação  se  completou  em  Bermont  e  não  se  pode  mais 
quebrar, nem mesmo na hora do Getsêmani e do Gó lgota. Se trata de 
liames que não se desatam no tempo e vão além da morte. As vozes são 
piedosas;  apoiam,  não  assustam.  Prometeram  a  libertação  e  não 
mentiram porque se referiam a maior libertação. Não tiravam de Joana 
da esperança de uma libertação humana, para não a oprimir antes do 
tempo, para dar-lhe modo de compreender a sua nova tarefa e maturar-
se  por  graus  à  grande  ideia  do  martírio.  Busca  a  fuga,  aguarda  a 
salvação  material,  se  lhe  deixa  esta  interpretação  como  uma  doce 
piedade que alivia a sua paixão. Muitas vezes é  benéfica a ignorância 
das  linhas  do  destino,  algumas  ilusões  da  alma  são  frequentemente 
necessárias para enfrentar passos que chocariam. As vozes a encorajam 
a  resistir  até  a  libertação.  Só  mais  tarde  compreenderia.  “Ne  crains  
rien”, elas disseram desde o princípio.

Era necessária a prova suprema para dar ao mundo o testemunho 
da origem divina das vozes. O destino de Joana não devia só  alcançar a 
meta  de  salvar  a  França,  de  santificar  aquela  alma,  mas

169

168

170



212 Le Noúri – Pietro Ubaldi

anche di affermare al mondo la verità  dello spirito. Giovanna dette la vita 
per questa affermazione. Mai ha rinnegato le sue Voci, sempre ha ripetuto 
il suo motto: “De la part de Dieu”, io vengo dalla parte di Dio. E ripete 
all’ultimo:  “Se  dicessi  che  Dio  non  mi  ha  mandata  mi  dannerei.  E 
veramente Dio mi ha mandata”. Solamente nella giornata del cimitero di 
Saint-Ouen ha un momento di  debolezza umana.  La sua stanchezza ha 
ceduto di fronte a tante pressioni ed astuzie, forse è  stata ingannata con 
sostituzione del  testo,  forse si  è  ingannata credendo che quella  fosse la 
liberazione. Ha vacillato un momento, vinta da quella volontà  tenace dei 
suoi giudici e che pur era una forza, che voleva la sua ritrattazione per 
condannarla ad ogni costo. Sono umane questi smarrimenti che tolgono il 
senso della responsabilità. Ma Giovanna, appena ripresa forza, ha temuto 
di fronte alle sue Voci di averle sia pur per un momento smentire e si è 
subito ripresa. E il suo ultimo grido, il più  grande, lanciato al mondo tra le 
fiamme del rogo di Rouen sarà: “Le mie voci venivano da Dio”.

Testimonianza solenne, fatta in faccia alla morte, quando non si può  
mentire; lampo di verità  eterna, discesa come sempre da una croce, verità 
provata  col  martirio.  Che  dice  la  scienza  di  questo  genere  di  prove? 
Nell’apoteosi del sacrificio, Giovanna riafferma, dando per questo la vita, le 
supreme  verità  dello  spirito,  testimoniando  che  esistono  e  che  si 
raggiungono  attraverso  il  dolore.  Nel  momento  supremo  la  Pulcella 
d’Orléans ritrova il punto di contatto che la unisce a Cristo, rientra e si 
innesta come forza palpitante di vita nel piano divino della Sua redenzione. 
E Cristo è l’ultimo suo grido che è di vittoria.

Mai nella storia come in questo episodio, le forze dello spirito sono 
discese così  vicine alla  terra e in una lotta  corpo a corpo si  sono così 
decisamente imposte agli eventi umani, mai il contrasto è  stato così vivo, 
l’intervento così evidente, mai gli avvenimenti furono a tal punto violentati 
dalle spinte dell’imponderabile. I due mondi si sono affrontati e guardati in 
faccia sfidandosi. E lo spirito ha vinto.

171

172



As Noúres – Pietro Ubaldi 213

também de afirmar ao mundo a verdade do espírito. Joana deu a vida por 
esta afirmação. Jamais renegou as suas Vozes, sempre repetiu o seu lema: 
“De la part de Dieu”, eu venho da parte de Deus. E repete no final: “Se 
dissesse que Deus não me mandou me danarei. E verdadeiramente Deus 
me  mandou”.  Somente  na  jornada  do  cemitério  de  Saint-Ouen  há  um 
momento  de  fraqueza  humana.  O  seu  cansaço  cedeu  diante  de  tantas 
pressões e astúcias; talvez tivesse sido enganada com substituição do texto, 
talvez tivesse se enganado ao crendo que aquela fosse a libertação. Vacilou 
um momento,  vencida  por  aquela  vontade  tenaz  dos  seus  juízes  e  que 
porém era uma força, que queria a sua retratação para condená-la a todo 
custo.  São  humanas  estes  desânimos  que  tiram  o  senso  da 
responsabilidade. Mas Joana, assim que recuperou força, temeu diante das 
suas Vozes de havê-las, mesmo que por um momento, desmentido e súbito 
se recuperou. E o seu ú ltimo grito, o maior, lançado ao mundo entre às 
chamas da fogueira de Rouen, será: “As minhas vozes vieram de Deus”.

Testemunho  solene,  feito  diante  da  morte,  quando  não  se  pode 
mentir;  lampejo de verdade eterna, descida como sempre de uma cruz, 
verdade  provada com o martírio.  O que  diz  a  ciência  deste  gênero  de 
provas? Na apoteose do sacrifício, Joana reafirma, dando para isto a vida, 
as supremas verdades do espírito,  testemunhando que existem e que se 
alcançam  através  da  dor.  No  momento  supremo,  a  Pucela  de  Orleans 
reencontra o ponto de contato que a une a Cristo,  reentra e se enxerta 
como força palpitante de vida no plano divino da Sua redenção. E Cristo é  
o ú ltimo seu grito que é de vitória.

Jamais na história como neste episódio, as forças do espírito desceram 
tão  próximas  à  terra  e,  em uma luta  corpo a  corpo,  se  impuseram tão 
decisivamente  aos  eventos  humanos,  jamais  o  contraste  foi  tão  vivo,  a 
intervenção  tão  evidente,  jamais  os  acontecimentos  foram  a  tal  ponto 
violentados  pelos  impulsos  do  imponderável.  Os  dois  mundos  se 
defrontaram e olham face a face, desafiando-se. E o espírito venceu.

171

172



214 Le Noúri – Pietro Ubaldi

V. Tecnica delle Noúri

Quando  dallo  studio  del  mio  piccolo  caso  siamo  assurti 
all’interpretazione  dei  casi  giganteschi  dell’ispirazione,  abbiamo  dovuto 
sentire che la scienza, con le sue concezioni è troppo piccola per contenerli, 
perché  essi abbracciano, indispensabile per la loro comprensione, qualcosa 
di superumano e fattori trascendentali che la scienza ignora. Vi sono nel 
fenomeno elementi sostanziali e determinanti che ritroviamo in ogni caso, 
che ne rappresentano quindi le caratteristiche fondamentali, elementi reali 
anche  se  sono  imponderabili,  anche  se  la  scienza  moderna  per  le  sue 
premesse e sua orientazione si è resa incompetente a valutarli. Per portare il 
fenomeno nei termini della psicologia scientifica odierna è  necessaria una 
riduzione, quasi una mutilazione del fenomeno stesso, nel suo solo aspetto 
tecnico e  meccanico quale  è  quella  psicologia.  È  questo particolare  lato 
tecnico  e  scientifico  del  problema,  quando  approfondiremo  in  questo 
capitolo.  Nello stesso tempo cercheremo di  elevare la  scienza,  in questo 
campo bambina, fino alla comprensione di questi fenomeni e delle forze 
imponderabili che li reggono.

Abbiamo finora spaziato in un campo superscientifico, un mondo di 
sogni, di emozioni e di speranze, il mondo dello spirito. Per chi lo sente, 
tutto ciò  è  già  di per sé  supremamente suadente. Ora muto l’ingranaggio 
del mio pensiero e parlo a chi non sente, a chi per concludere ha bisogno di 
toccare,  misurare,  esperimentare.  Bisognava  però  tener  conto  di  quei 
fattori  spirituali,  anche se vi  è  chi  li  nega perché  non li  possiede nella 
propria  coscienza,  perché  essi  sono  fattori  integranti  del  fenomeno, 
fondamentali nella definizione del suo andamento. Del resto ho già  detto 
che essi sono il prodotto di stadi evolutivi spinti oltre la media, è  ovvio 
quindi che solo attraverso una discesa essi si possono ridurre nei termini 
della psicologia normale della realtà sensoria. Quando dunque parleremo di 
vibrazioni  e  di  onde,  ricordiamo che  tocchiamo solo  la  fase  percettiva 
umana del fenomeno, l’ultima e inferiore zona della trasmissione noúrica, il 
suo  termine  più  basso  e  l’ultimo  suo  momento  di  arrivo,  che  è  il  più  
comprensibile  perché  è  il  più  vicino  alla  fase  sensoria  che  giunge  al 
contatto umano. La fase più  alta è  un’emanazione astratta, supersensoria e 
superconcettuale, che avviene in un’altra dimensione di coscienza e in un 
altro  piano di  evoluzione,  fase che la  scienza e  la  stessa  psiche umana 
normale non possiede i mezzi di percepire e concepire, se non dopo una 
riduzione di dimensione, che appunto la recezione ispirativa opera nelle 
correnti  noú riche.  Quando,  alla  sorgente  siamo  ad  un  livello  evolutivo 
supertemporale  e  superspaziale,  è  assurdo  pretendere  di  poterlo  tutto

173

174



As Noúres – Pietro Ubaldi 215

V. Técnica das Noúres

Quando,  a  partir  do  estudo  do  meu  pequeno  caso,  assumimos  a 
interpretação dos casos gigantescos da inspiração, tivemos que sentir que a 
ciência, com as suas concepções é  pequena demais para contê-los, porque 
eles  abrangem,  indispensáveis  para  a  sua  compreensão,  algo  de  sobre-
humano e fatores transcendentais que a ciência ignora. Há  no fenômeno 
elementos substanciais e determinantes que reencontramos em cada caso, 
que lhe representam, portanto, as características fundamentais, elementos 
reais mesmo se são imponderáveis,  mesmo se a ciência moderna, pelas 
suas  premissas  e  sua  orientação,  tenha  se  tornado  incompetente  para 
avaliá-los.  Para  trazer  o  fenômeno  aos  termos  da  psicologia  científica 
hodierna,  é  necessária  uma  redução,  quase  uma  mutilação  do  próprio 
fenômeno,  no  seu  único  aspecto  técnico  e  mecânico,  qual  é  aquela 
psicologia. É  este particular lado técnico e científico do problema, quando 
aprofundaremos neste  capítulo.  Ao mesmo tempo,  buscaremos elevar  a 
ciência, neste campo incipiente, à  compreensão destes fenômenos e das 
forças imponderáveis que os regem.

Até  aqui,  exploramos num campo supercientífico,  um mundo de 
sonhos, de emoções e de esperanças, o mundo do espírito. Para quem o 
sente,  tudo  isso  já  é  por  si  supremamente  persuasivo.  Agora  mudo  a 
engrenagem do meu pensamento e falo a quem não sente, a quem para 
concluir  precisa  tocar,  medir,  experimentar.  Precisava,  porém,  ter  em 
conta aqueles fatores espirituais, mesmo se há  quem os nega porque não 
os possui na própria consciência, porque eles são fatores integrantes do 
fenômeno, fundamentais na definição do seu desenvolvimento. Do resto, 
já  disse que eles são o produto de estados evolutivos empurrados para 
além da média,  é  óbvio,  portanto,  que só  através  de uma descida eles 
podem se reduzir aos termos da psicologia normal da realidade sensória. 
Portanto,  quando  falamos  de  vibrações  e  de  ondas,  recordemos  que 
tocamos só  a fase perceptiva humana do fenômeno, a ú ltima e inferior 
zona da transmissão  noú rica,  o  seu termo mais  baixo e  o  ú ltimo seu 
momento  de  chegada,  que  é  o  mais  compreensível  porque  é  o  mais 
próximo da fase sensó ria que alcança o contato humano. A fase mais 
alta  é  uma  emanação  abstrata,  supersensó ria  e  superconceitual,  que 
ocorre em uma outra dimensão de consciência e em um outro plano de 
evolução,  fase  que  a  ciência  e  a  própria  psique  humana  normal  não 
possui  os  meios de perceber e conceber,  senão  apó s  uma redução  de 
dimensões, que precisamente a recepção inspirativa opera nas correntes 
noú ricas.  Quando,  na  fonte,  estamos  em  um  nível  evolutivo 
supertemporal e superespacial, é  absurdo pretender que podemos tudo

174

173



216 Le Noúri – Pietro Ubaldi

comprendere nei termini di una pura questione tecnica. Nel suo stadio di 
emissione,  la  noúri  non  è  ancora  pensiero,  quale  noi  normalmente 
concepiamo.  Io  stesso,  per  parlare  nei  termini  della psiche  normale, 
opererò una riduzione dell’emanazione originaria e della percezione di 
essa,  nella  dimensione  pensiero  che  è  uno  stato  vibratorio  molto  più 
denso,  opererò  un  regresso  involutivo  nel  mondo  più  concreto  delle 
oscillazioni  della  materia,  vestendo  la  radiazione  originaria  di  un 
involucro  fisico  che  le  permetta  di  eccitare  la  reazione  sensibile  alla 
psiche sprofondata nei centri cerebrali.  Ricordiamo dunque che questo 
studio del fenomeno nel suo minore aspetto tecnico non lo abbraccia che 
nel piano umano di arrivo e non in quello superumano di partenza. In 
questo studio, per giungere alla soluzione di tali inesplorati problemi, per 
la quale non trovo nello scibile elementi di guida, mi servirò io stesso, 
quando  cultura  e  ragione  non  mi  basteranno,  del  metodo  intuitivo  e 
dell’indagine  per  captazione  di  correnti  noúriche.  In  questo  momento 
sento di non possedere che un’idea vaga e iniziale dell’argomento, ma so 
che scrivendo avrò risposta ad ogni interrogativo.

Nello studiare il fenomeno nei suoi casi grandi e piccoli ne ho già 
tracciata  un’interpretazione  sommaria;  nelle  caratteristiche che troviamo 
ritornare con una costanza che ha un significato, abbiamo delineato la linea 
fondamentale  della  sua  figura.  Tra  queste  caratteristiche  abbiamo  visto 
essere per primo la progressività, per cui ho definito il fenomeno ispirativo 
come  un  caso  normale  di  sensibilizzazione  per  evoluzione  biologica 
continuata nei superiori stadi di evoluzione psichica e ascensione spirituale. 
Il  caso  come evoluzione  è  normale,  come posizione  di  fronte  a  quella 
relativa della media è  supernormale. Si tratta di un processo evolutivo di 
smaterializzazione  dell’essere  in  piani  superbiologici,  di  un  processo  di 
purificazione psichica e organica i cui fattori sono dolore, rinuncia, regime 
di  purificazione passionale e  dietetica.  Di ciò  ho parlato nei  capitoli:  il 
fenomeno, il soggetto. Abbiamo ritrovati questi elementi nella storia dei 
grandi  ispirati.  Sopprimendo questi  fattori  determinanti,  naturalmente il 
fenomeno sosta o ha un regresso. Questi concetti, sebbene sbocchino in un 
campo superscientifico,  hanno basi  scientifiche,  perché  rappresentano la 
continuazione  dell’evoluzione  biologica  darwiniana,  evoluzione  organica 
che, se deve continuare come la logica impone, non può  essere oramai che 
psichica  e  spirituale.  È  necessario  che  la  scienza  materialista,  se  vuole 
continuare  a  progredire,  comprenda  proprio  questo  problema  della 
smaterializzazione  dell’organismo  umano  ottenuta  lentamente  per 
progressiva atrofia di funzioni organiche e ipertrofia di funzioni psichiche. 
Parlo di posizioni relative al momento evolutivo attuale. Anche ciò  è logico 
e ne ho parlato. Questi principi generali, come avviene sempre in natura, 
subiscono adattamenti al caso particolare che è  sempre quello di un tipo

175



As Noúres – Pietro Ubaldi 217

compreender nos termos de uma pura questão técnica. No seu estágio de 
emissão,  a  noúre  não  é  ainda  pensamento,  qual  nós  normalmente 
concebemos. Eu mesmo, para falar nos termos da psique normal, operei 
uma redução da emanação originária e da percepção dela, na dimensão 
pensamento, que é um estado vibratório muito mais denso, operei uma 
regressão involutiva no mundo mais concreto das oscilações da matéria, 
revestindo a radiação originária de um invólucro físico que lhe permita 
excitar  a  reação  sensível  à  psique  aprofundada  nos  centros  cerebrais. 
Recordemos,  portanto,  que  este  estudo  do  fenômeno  no  seu  menor 
aspecto técnico não o abrange senão no plano humano de chegada e não 
naquele super-humano de partida. Neste estudo, para chegar à solução de 
tais  inexplorados problemas,  pela  qual  não encontro no conhecimento 
elementos orientadores, me servirei eu mesmo, quando cultura e razão 
não me bastarem, do método intuitivo e da investigação por captação de 
correntes noúricas. Neste momento, sinto não possuir senão uma ideia 
vaga e inicial do argumento, mas sei que escrevendo terei resposta para 
cada interrogação.

Ao estudar o fenômeno nos seus casos grandes e pequenos, já lhe 
esbocei uma interpretação sumária; nas características que vimos retornar 
com  uma  constância  que  tem  um  significado,  delineamos  o  caráter 
fundamental da sua caráter. Entre estas características, vimos que a primeira 
é a progressividade, pela qual defini o fenômeno inspirativo como um caso 
normal de sensibilização por evolução biológica continuada nos superiores 
estágios da evolução psíquica e ascensão espiritual. O caso como evolução é 
normal, como posição diante daquela relativa da média é supranormal. Se 
trata  de  um processo  evolutivo  de  desmaterialização  do  ser  em planos 
superbiológicos, de um processo de purificação psíquica e orgânica cujos 
fatores são dor, renúncia, regime de purificação passional e dietética. Disso 
falei nos capítulos: o fenômeno, o sujeito. Encontramos estes elementos na 
história  dos  grandes  inspirados.  Suprimindo  estes  fatores  determinantes, 
naturalmente  o  fenômeno  pausa  ou  regride.  Estes  conceitos,  embora 
desemboquem em um campo supercientífico,  têm base  científicos,  pois 
representam  a  continuação  da  evolução  biológica  darwiniana,  evolução 
orgânica que, se deve continuar como a lógica impõe, não pode ser por 
agora senão psíquica e espiritual. É necessário que a ciência materialista, se 
deseja continuar progredindo, compreenda precisamente este problema da 
desmaterialização do organismo humano, obtida lentamente por progressiva 
atrofia das funções orgânicas e hipertrofia das funções psíquicas. Falo de 
posições relativas ao momento evolutivo atual. Isso também é lógico, e já 
o  falei.  Esses  princípios  gerais,  como  acontece  sempre  na  natureza, 
sofrem  adaptações  ao  caso  particular,  que  é  sempre  o  de  um  tipo

175



218 Le Noúri – Pietro Ubaldi

specializzato e restano veri anche se non appariscenti nel breve ambito di 
una vita.

Ho detto progressività  di sensibilizzazione. E l’evoluzione che cosa è 
se  non  un  processo  di  sensibilizzazione  continua?  In  un  primo  piano 
abbiamo  il  minerale  che  pur  sa  modellarsi  sentendo  la  resistenza 
dell’ambiente nelle formazioni cristalline; poi la pianta con una sensibilità  
che abbraccia la vita vegetativa; poi l’animale che vede e ode, in cui si 
delinea il mondo sensorio; poi l’uomo che dalla sintesi sensoria assurge ad 
una  interpretazione  razionale  della  vita;  poi,  il  superuomo  che,  con  la 
capacità  d’intuizione,  supera  i  limiti  della  ragione  e  sente  direttamente 
l’universo. E si potrebbe continuare con gli esseri incorporei detti angeli, 
per tutta la gerarchia della loro elevazione. Il minerale si orienta, la pianta 
sente,  l’animale  percepisce,  l’uomo ragiona,  il  superuomo intuisce,  ecco 
l’evoluzione della sensibilità. Se con la civiltà  la ferocia diminuisce, ciò  è 
perché  aumenta  la  sensibilità  a  cui  è  inversamente  proporzionale.  Si 
coltivano  le  piante  come si  coltivano  gli  animi  e  si  addomesticano  gli 
animali. E la pianta coltivata perde le spine, l’animale addomesticato gli 
istinti  feroci,  gli  uomini civili  si  ingentiliscono nei  pensieri  e  negli  atti. 
Identico,  universale processo di  sensibilizzazione che assorbe la ferocia. 
Così la sensibilità  dolorifica degli animali e dei selvaggi è molto minore di 
quella dell’uomo civile. La reazione investe sempre più  gli strati profondi. I 
limiti  dell’universo  sono  dati  solamente  dalle  capacità  percettive  e  si 
dilatano man mano che queste capacità aumentano.

Abbiamo  notata  un’altra  caratteristica  del  fenomeno  ispirativo, 
comune ad certi ispirati, cioè  la crisi spirituale in cui il fenomeno esplode 
dopo una  lunga  invisibile  maturazione.  Questa  esplosione  è  connessa  a 
profondi spostamenti negli equilibri evolutivi e a nuove stabilizzazioni in 
piani  più  alti.  Abbiamo poi  visto  le  condizioni  migliori  di  ambiente  e 
l’importanza di questo per la purezza della ricezione. C’è  sempre, in tutti 
gli  ispirati,  un  bisogno  di  solitudine,  che  funziona  da  isolante.  C’è  la 
preghiera, elevamento di spirito, che pone la psiche in stato di ricettività, il 
che significa corrente elettrica negativa necessaria per chiudere il circuito 
con la corrente delle noúri che è  positiva e attiva. La preghiera può  essere 
anche un desiderio che aiuta l’elevamento della tensione nervosa necessaria 
per toccare i piani superiori di coscienza, più  sottili ma più  potenti che 
rappresentano quindi, di fronte alle correnti nervose nello stato normale, 
delle correnti ad alto potenziale. Tutto ciò  che eleva il potenziale nervoso 
facilita  la  recezione  noúrica,  in  quanto  dinamizza,  e  nell’evoluzione  la 
smaterializzazione  è  proporzionalmente  compensata  da  questa  sua 
inversione dinamica. La percezione noúrica difatti dà un senso di gioia e di 
potenza  allo  spirito,  avviene  in  organismi  purificati  dall’animalità, 
rappresenta, in se stessa un raggio di azione e di sensibilizzazione molto

176

177



As Noúres – Pietro Ubaldi 219

especializado e permanecem verdadeiras,  mesmo que não apareçam, no 
breve âmbito de uma vida.

Falei progressividade de sensibilização. E o que é a evolução senão um 
processo  de  sensibilização  contínua?  Em  um  primeiro  plano,  temos  o 
mineral, que porém sabe modelar-se sentindo a resistência do ambiente nas 
formações cristalinas; depois, a planta, com uma sensibilidade que abraça a 
vida vegetativa; depois, o animal, que vê e ouve, no qual se delineia o mundo 
sensório;  depois,  o  homem,  que  da  síntese  sensória  se  eleva  a  uma 
interpretação  racional  da  vida;  depois,  o  super-homem,  que,  com  a 
capacidade da intuição, supera os limites da razão e sente diretamente o 
universo. E se poderia continuar com os seres incorpóreos ditos anjos, por 
toda a hierarquia da sua elevação. O mineral se orienta, a planta sente, o 
animal percebe, o homem raciocina, o super-homem intui, eis a evolução da 
sensibilidade.  Se  com a  civilização  a  ferocidade  diminui,  isso  é  porque 
aumenta a sensibilidade, à  qual é inversamente proporcional. Se cultivam as 
plantas como se cultivam os animais e se domesticam os animais. E a planta 
cultivada perde os espinhos, o animal domesticado os instintos ferozes, os 
homens civilizados tornam-se mais gentis nos seus pensamentos e nos atos. 
Idêntico,  universal  processo  de  sensibilização  que  absorve  a  ferocidade. 
Assim, a sensibilidade dolorífica dos animais e dos selvagens é muito menor 
do que a do homem civilizado.  A reação  afeta sempre mais  os estratos 
profundos.  Os limites  do universo  são  dados  somente  pelas  capacidades 
perceptivas e se dilatam à medida que estas capacidades aumentam.

Notamos uma outra característica do fenômeno inspirativo, comum 
a certos inspirados, i. é., a crise espiritual na qual o fenômeno explode 
após  uma longa e  invisível  maturação.  Esta  explosão  está  conectada a 
profundas mudanças nos equilíbrios evolutivos e a novas estabilizações 
em planos mais altos. Vimos depois as condições melhores de ambiente e 
a importância disto para a pureza da recepção. Há  sempre, em todos os 
inspirados, uma necessidade de solidão, que funciona como isolante. Há a 
prece, elevação de espírito, que põe a psique em estado de receptividade, 
o que significa corrente elétrica negativa necessária para fechar o circuito 
com a  corrente  das  noú res  que  é  positiva  e  ativa.  A  prece  pode  ser 
também um desejo que ajuda a elevação  da tensão  nervosa necessária 
para  tocar  os  planos  superiores  de  consciência,  mais  sutis,  mas  mais 
potentes,  que  representam,  portanto,  diante  das  correntes  nervosas  no 
estado normal, as correntes de alto potencial. Tudo o que eleva o potencial 
nervoso facilita a recepção noúrica, enquanto dinamiza, e na evolução, a 
desmaterialização é  proporcionalmente compensada por esta sua inversão 
dinâmica.  A percepção  noúrica,  de fato,  dá  uma senso de alegria  e de 
poder  ao  espírito,  ocorre  em  organismos  purificados  da  animalidade, 
representa,  em si  mesma,  um raio  de  ação  e   de  sensibilização  muito

176

177



220 Le Noúri – Pietro Ubaldi

più  vasto del normale.

Ho  descritta  la  mia  progressiva  messa  in  fase  per  raggiungere  la 
sintonia con l’emanazione noúrica, processo di assopimento della coscienza a 
potenziale normale e di attivamento della coscienza ad alto potenziale, che 
momentaneamente neutralizza e riassorbe in sé  il funzionamento dell’altra. 
Si incomincia qui a delineare il significato e il perché  di quelle condizioni 
del fenomeno. In questa prima parte del capitolo ho cercato di eliminare gli 
aspetti  più  spirituali  e  meno  tecnici  della  questione,  per  sfrondare  il 
fenomeno  fino  al  suo  aspetto  più  semplice  e  schematico,  quindi  più 
facilmente analizzabile. Delle altre caratteristiche sommariamente indicate 
nei  primi  capitoli,  come  captazione  cosciente  e  attiva  delle  noúri, 
individualità o meno della loro sorgente, mia capacità di oscillazione tra 
coscienza e supercoscienza,  della sintonizzazione per affinità tra centro 
trasmittente e mio centro psichico registratore, etc., parleremo nello studio 
tecnico  che  segue  e  che  non  si  poteva  compiere  nella  prima  parte 
prevalentemente  descrittiva,  ma  solo  ora  che  ho  esposto  e  fissato  gli 
elementi  di  fatto.  Sono questi,  due  momenti  che  bisognava tenere  ben 
distinti:  descrizione  prima  e  poi  interpretazione  dei  fatti,  osservazione 
esteriore d’insieme in principio,  penetrazione del  significato in fine.  Si 
comprenderà allora la  necessità  di  un ambiente ben sintonizzato,  come 
boschi  e  montagne  o  tempio  o  il  proprio  studio  saturo  di  emanazioni 
noúriche, la necessità di stati  d’animo di pace e dell’allontanamento di 
interferenze per vibrazioni psichiche basse che disturbano la purezza della 
registrazione; si comprenderà la necessità della purificazione organica e 
psichica,  processo  evolutivo  che  porta  all’affinità  con  la  sorgente  e 
capacità quindi di sintonizzazione dell’istrumento di risonanza che è tutta 
la personalità del medium; si comprenderà il parallelismo che esiste tra 
ascensione spirituale e sensibilizzazione recettiva. Si comprenderà come 
l’istrumento, come è avvenuto per alcuni mistici, possa se non ancora ben 
maturo,  in  principio  fraintendere;  si  comprenderà  nel  mio  caso  la 
trasformazione progressiva della mia medianità da passiva e incosciente in 
principio,  ad  una  forma  sempre  più  attiva  e  cosciente  in  seguito.  Si 
comprenderà infine come tutti questi fenomeni noúrici, nonostante la loro 
differenziazione  individuale  che  li  separa,  ritrovino  la  loro  unità  nella 
grande corrente centrale che si chiama Dio.

Vediamo dunque di approfondire l’aspetto tecnico del fenomeno, con 
una nuova messa a fuoco della nostra attenzione. Qualunque sorgente di 
emanazione irradia intorno a sé  un impulso che si trasmette. Chiameremo 
questa sorgente il centro trasmittente. Avviene per legge generale in tutti i 
piani  di  evoluzione,  anche  i  superpsichici,  quindi  superspaziali,  questo 
fenomeno di espansione cinetica che è un principio di unità  e di amore che

178

179



As Noúres – Pietro Ubaldi 221

mais vasto que o normal.

Descrevi o meu progressivo ajuste de fase para alcançar a sintonia 
com a emanação noúrica, processo de adormecimento da consciência a um 
potencial  normal  e  ativação  da  consciência  a  alto  potencial,  que 
momentaneamente neutraliza e reabsorve em si o funcionamento da outra. 
Se começa aqui a delinear o significado e o porquê daquelas condições do 
fenômeno. Nesta primeira parte do capítulo, tentei eliminar os aspectos 
mais espirituais e menos técnicos da questão, para destrinchar o fenômeno 
até  ao seu aspecto mais simples e esquemático, portanto, mais facilmente 
analisável.  Das  outras  características  sumariamente  indicadas  nos 
primeiros  capítulos,  como  a  captação  consciente  e  ativa  das  noúres, 
individualidade ou não de sua fonte, minha capacidade de oscilação entre 
consciência e superconsciência, da sintonização por afinidade entre centro 
transmissor e meu centro psíquico registrador, etc., falaremos no estudo 
técnico  que  se  segue  e  que  não  se  podia  cumprir  na  primeira  parte, 
predominantemente  descritiva,  mas  só  agora  que  expus  e  fixei  os 
elementos de fato. São estes, dois momentos que devem ser bem distintos: 
descrição primeiro e depois interpretação dos fatos, observação exterior do 
conjunto  no início,  penetração  do significado no fim.  Se  compreenderá  
então  a necessidade de um ambiente bem sintonizado, como bosques e 
montanhas  ou  templo  ou  o  próprio  estúdio  saturado  de  emanações 
noúricas, a necessidade de estados de ânimo de paz e do distanciamento da 
interferências por vibrações psíquicas baixas que perturbam a pureza da 
registração;  se  compreenderá  a  necessidade  da  purificação  orgânica  e 
psíquica, processo evolutivo que leva à  afinidade com a fonte e, portanto, à  
capacidade de sintonização do instrumento de ressonância, que é  toda a 
personalidade do médium; se compreenderá o paralelismo que existe entre 
ascensão  espiritual  e  sensibilização  receptiva.  Se compreenderá  como o 
instrumento,  como aconteceu  com alguns  místicos,  possa  se  ainda  não 
estiver bem maduro, inicialmente ser mal interpretado; se compreenderá, 
no  meu  caso,  a  transformação  progressiva  da  minha  mediunidade,  de 
passiva e inconsciente a princípio para uma forma sempre mais ativa e 
consciente  em  seguida.  Se  compreenderá  enfim  como  todos  estes 
fenômenos noúricos,  não obstante a sua diferenciação individual que os 
separa,  reencontram  a  sua  unidade  na  grande  corrente  central  que  se 
chama Deus.

Vamos, portanto, aprofundar o aspecto técnico do fenômeno, com 
um novo foco da nossa atenção. Qualquer fonte de emanação irradia ao 
seu  redor  um  impulso  que  se  transmite.  Chamaremos  esta  fonte  de 
centro transmissor. Ocorre por lei geral em todos os planos de evolução, 
mesmo nos superpsíquicos, portanto, superespaciais, este fenômeno de 
expansão  cinética  que  é  um  princípio  de  unidade  e  de  amor  que

178

179



222 Le Noúri – Pietro Ubaldi

collega  nelle  sue  parti  ed  elementi  tutto  l’universo.  Mi  mancano  parole 
superspaziali, supertemporali e superconcettuali per esprimermi; ma evito 
ogni riferimento alle dimensioni spazio e tempo che nel centro trasmittente 
non esistono più .  Per comprendere anche questo aspetto tecnico bisogna 
aver compreso l’universo come scaglionato su fasi evolutive che sono tanti 
piani o livelli di esistenza, di sensibilità,  di concezione. Le fasi a noi più  
vicine  del  nostro  universo  e  concepibile  sono  materia,  energia,  spirito: 
l’universo  fisico  evolve  nell’universo  dinamico  che  evolve  nell’universo 
psichico;  più  oltre  evolve  nel  piano  superpsichico  che  è  attualmente  e 
normalmente per l’uomo un inconcepibile. È  necessario aver compresa e 
tener presente la teoria dell’evoluzione delle dimensioni, come è svolta nella 
Grande Sintesi,  poiché  nel passaggio per evoluzione da un piano all’altro 
muta la sua dimensione o unità  di misura. Ritornando al concetto iniziale, 
quel principio di irradiazione lancia nelle varie dimensioni dell’evoluzione 
delle emanazioni che, quando incontrano un altro centro sensibile, possono 
da questo venire registrate. Vedremo poi se si tratti di recezione passiva o di 
captazione attiva. Questo secondo centro è l’istrumento ricevente.

Abbiamo così posto i due termini del fenomeno che è essenzialmente 
un  fenomeno  di  trasmissione  e  recezione,  che  trova  il  suo  riscontro 
nell’inferiore piano dell’universo dinamico nella trasmissione acustica e ad 
un livello relativamente più  alto nella trasmissione radiofonica per mezzo 
delle onde hertziane, forma di energia più  evoluta delle onde acustiche. Si 
tratta sempre di oscillazioni nel centro trasmittente, trasmesse per vibrazioni 
del mezzo (aria o etere) alla ricevente (orecchio o apparecchio radio). Le 
variazioni  o  modulazioni  dell’impulso  originario  vengono  ripetute 
esattamente dall’organo di arrivo, poiché i due centri lontani sono ravvicinati 
dal  mezzo  che  li  rende  realmente  comunicanti  e  fusi  in  una  unione  di 
movimento.  Il  paragone  acustico  o  radiofonico  non  guasta  la  spirituale 
immaterialità  della  trasmittente,  perché  effettivamente  l’universo  nei  vari 
piani risponde a un principio unico che, sebbene in alto sia un inconcepibile, 
pur si rispecchia, benché reso rozzo da un rivestimento più  denso, nel nostro 
universo fisico. In alto, benché  ci muoviamo in dimensioni superspaziali, 
resta, sebbene distillato a pura emanazione cinetica, il principio che più  in 
basso è  trasmissione spaziale  per onde sferiche.  Il  paragone implica una 
riduzione di potenza e di purezza, ma è  esatto, tenendo però  conto che la 
vibrazione ondulatoria è la forma di arrivo (pensiero), non la forma noúri in 
partenza. Diciamo quindi solo emanazione per esprimere lo stesso principio 
di diffusione, pur ricordando che siamo oltre il piano spaziale, dinamico e lo 
stesso piano psichico.

Vi  è tuttavia una grande differenza con il caso preso a raffronto. 
Mentre in questo,  trasmettente e ricevente sono situate ambedue nello 
stesso piano di evoluzione (dinamico), nel caso ispirativo i due termini

180

181



As Noúres – Pietro Ubaldi 223

coliga  nas  suas  partes  e  elementos  todo  o  universo.  Me  faltam  palavras 
superespaciais, supertemporais e superconceituais para exprimir-me; mas evito 
qualquer referência às dimensões espaço e tempo, que no centro transmissor 
não existem mais. Para compreender também este aspecto técnico, precisa ter 
compreendido o universo como escalonado em fases evolutivas, que são tantos 
planos ou níveis de existência, de sensibilidade, de concepção. As fases de nós 
mais próximas do nosso universo e concebíveis são matéria, energia, espírito: o 
universo físico evolui para o universo dinâmico, que evolui para o universo 
psíquico;  mais  além,  evolui  para  o  plano  superpsíquico,  que  é  atual  e 
normalmente para o homem um inconcebível. É  necessário ter compreendido e 
mantido presente a teoria da evolução das dimensões, conforme desenvolvida na 
Grande Síntese, pois que na passagem por evolução de um plano ao outro, 
muda a sua dimensão ou unidade de medida. Retornando ao conceito inicial, 
aquele  princípio  de  irradiação  lança  nas  várias  dimensões  da  evolução 
emanações que, quando encontrarem um outro centro sensível, podem por este 
ser registradas. Veremos depois se se trata de recepção passiva ou de captação 
ativa. Este segundo centro é o instrumento receptor.

Estabelecemos,  assim,  os  dois  termos  do  fenômeno  que  é 
essencialmente um fenômeno de transmissão e recepção, que encontra a sua 
contrapartida no inferior plano do universo dinâmico na transmissão acústica 
e a um nível relativamente mais alto na transmissão de radiofônica por maio 
das ondas hertzianas, forma de energia mais evoluída das ondas acústicas. Se 
trata sempre de oscilações no centro transmissor, transmitidas por vibrações 
do meio (ar ou éter) à  receptora (ouvido ou aparelho de rádio). As variações 
ou modulações do impulso originário são repetidas exatamente pelo órgão de 
chegada, pois que os dois centros distantes são aproximados pelo meio que os 
torna realmente comunicantes e fundidos em uma união de movimento. A 
comparação acústica ou radiofônica não diminui a espiritual imaterialidade da 
transmissora, porque o universo nos vários planos responde a um princípio 
único que, embora no alto seja um inconcebível, mesmo que seja refletido, 
ainda que grosseiramente por um revestimento mais denso, no nosso universo 
físico.  No  alto,  embora  nos  movamos  em  dimensões  superespaciais, 
permanece, ainda que destilado em pura emanação cinética, o princípio que, 
mais em baixo é  transmissão espacial  por ondas esféricas.  A comparação 
implica uma redução de potência e de pureza, mas é exata, tendo porém em 
conta que a vibração ondulatória é  a forma de chegada (pensamento), não a 
forma noúre de partida. Digamos, portanto, só  emanação para exprimir o 
mesmo princípio de difusão, porém recordando que estamos além do plano 
espacial, dinâmico e do próprio psíquico.

Há,  todavia,  uma grande diferença com o caso sendo comparado. 
Enquanto neste, transmissor e receptor estão situados ambos no mesmo 
plano  de  evolução  (dinâmico),  no  caso  inspirativo  os  dois  termos

180

181



224 Le Noúri – Pietro Ubaldi

comunicanti sono situati in due piani diversi di evoluzione e quindi in 
due dimensioni  diverse.  Nella  recezione radiofonica lo  stadio finale  è 
acustico  come  quello  iniziale;  la  vibrazione  acustica  originaria  si  è 
trasformata in vibrazione elettrica per ritornare infine acustica; e tanto 
migliore sarà la recezione quanto più il fenomeno finale si identificherà 
con quello iniziale. È avvenuta solamente una trasformazione della forma 
dinamica meno evoluta e quindi più tarda, meno agile e veloce perché più 
imprigionata nella materia, il  suono, nella forma elettrica, più evoluta, 
più veloce, più libera dalla dimensione spaziale e che quindi domina un 
campo spaziale molto più esteso. E in ciò consiste appunto l’utilità e il  
progresso della scoperta. Nella recezione ultrafanica abbiamo molto di 
più. Qui non vi è solo una trasformazione temporanea, a puro scopo di 
trasmissione,  per  tornare  al  punto  di  partenza.  In  radiofonia  si  resta 
sempre nell’ambito della dimensione spazio-tempo del mondo dinamico. 
In  ultrafania  si  attraversa  una  mutamento  molto  più  sostanziale  e 
profondo  che  non  una  semplice  trasformazione  di  onde  acustiche  in 
elettriche  e  viceversa  e  una  pura  trasmissione  spaziale.  La  sorgente 
ispirativa è situata in un’altra dimensione e la trasmissione non avviene 
in senso spaziale,  nell’ambito cioè della stessa dimensione spazio, ma 
attraverso diverse dimensioni.

Come  ho  detto,  qui  i  concetti  scientifici  non  bastano  più  ed  è  
necessario che la scienza faccia suoi questi concetti trascendentali, che sono 
necessari  alla  comprensione  anche  dell’aspetto  tecnico  del  fenomeno.  Il 
centro genetico delle emanazioni noúriche non ha né  i caratteri del mondo 
dinamico né  quelli concettuali del mondo psichico umano, ma è  situato in 
una dimensione superconcettuale di carattere astratto dove sono i principî 
universali. La sorgente non vibra, non irradia vibrazioni nel senso a noi noto, 
siamo pur esse di pensiero; non trasmette onde-energia nella dimensione 
spazio-tempo, ma emana un  quid assolutamente immateriale, un impulso, 
una potenza che non può  definire negli attributi delle dimensioni del nostro 
universo.  Da  questa  sua  dimensione  più  alta,  questa  emanazione  deve 
discendere,  questa  potenza  precipitare  nella  dimensione  concettuale 
dell’umano pensiero e la così detta recezione non può  avvenire che in virtù  
di questa discesa. Il  fenomeno tanto più  complesso dell’ultrafania, che la 
distingue dalla radiofonia, è  appunto questo. Qui i due termine del circuito 
sono qualitativamente lontani, la comunicazione quindi, che determina la 
ripetizione dell’impulso originario nella ricevente, non si può  stabilire che 
attraverso  un  processo  noúrico  si  potrebbe  paragonare  a  quello  di  una 
trasmittente che pensasse o componesse direttamente in onde hertziane che, 
per essere percepite nel piano sensorio, debbano subire una trasformazione 
involutiva fino a divenire energia meccanica (vibrazione della membrana 
microfonica) ed infine sonora.  Per congiungere i  due poli  del  circuito è

182



As Noúres – Pietro Ubaldi 225

comunicantes  situam-se  em  dois  planos  diversos  de  evolução  e, 
portanto,  em  duas  dimensõ es  diversas.  Na  recepção  radiofô nica,  o 
estágio  final  é  acú stico,  como  aquele  inicial;  a  vibração  acú stica 
originária  transformou-se  em  vibração  elétrica  para  retornar  enfim 
acú stica; e quanto melhor for a recepção, tanto mais o fenômeno final 
se identificará  com o inicial. Ocorreu somente uma transformação da 
forma dinâmica menos evoluída e, portanto, mais lenta, menos ágil e 
veloz, porque mais aprisionada na matéria, o som, na forma elé trica, 
mais evoluída, mais veloz, mais livre das dimensões espaciais e que, 
portanto,  domina  um  campo  espacial  muito  mais  extenso.  E  nisso 
consiste  precisamente  a  utilidade  e  o  progresso  da  descoberta.  Na 
recepção  ultrafânica,  temos  muito  mais.  Aqui,  não  há  só  uma 
transformação  temporária,  a  ú nico  escopo  de  transmissão,  para 
retornar ao ponto de partida. Em radiofonia, permanece-se sempre no 
âmbito  da  dimensão  espaço-temporal  do  mundo  dinâmico.  Em 
ultrafania,  se  atravessa  uma  mudança  muito  mais  substancial  e 
profunda  do  que  uma simples  transformação  de  ondas  acú sticas  em 
elétricas  e  vice-versa,  e  uma  pura  transmissão  espacial.  A  fonte 
inspirativa está  situada em uma outra dimensão  e  a  transmissão  não 
ocorre  no  sentido  espacial,  i.  é .,  no  âmbito  da  mesma  dimensão 
espaço, mas através de diversas dimensõ es.

Como  disse,  aqui  os  conceitos  científicos  não  bastam  mais,  e  é 
necessário que a ciência faça seus estes conceitos transcendentais, que são 
necessários à compreensão mesmo do aspecto técnico do fenômeno. O centro 
genético  das  emanações  noúricas  não  tem nem os  caracteres  do  mundo 
dinâmico  nem aqueles  conceituais  do  mundo psíquico  humano,  mas  está 
situado em uma dimensão superconceitual de caráter abstrato, onde estão os 
princípios universais. A fonte não vibra, não irradia vibrações no senso que 
conhecemos, são, afinal, elas de pensamento; não transmite ondas-energias na 
dimensão espaço-tempo, mas emana um  quid absolutamente imaterial, um 
impulso, uma potência que não pode definir nos atributos das dimensões do 
nosso universo. Desta dimensão mais alta, esta emanação deve descer, esta 
potência precipitar na dimensão conceitual do pensamento humano, e a assim 
dita recepção não pode ocorrer senão em virtude desta descida. O fenômeno 
tão mais complexo da ultrafania, que a distingue da radiofonia, é precisamente 
isto. Aqui, os dois terminais do circuito estão qualitativamente distantes, 
portanto, a comunicação que determina a repetição do impulso originário 
na  receptora,  não  se  pode  estabelecer  senão  através  de  um  processo 
noúrico, se poderia comparar àquela de uma transmissora que pensasse ou 
compusesse  diretamente em ondas hertzianas que, para serem percebidas 
no  plano  sensório,  devam  sofrer  uma  transformação  involutiva  até  se 
tornarem  energia  mecânica  (vibração  da  membrana  do  microfone)  e, 
enfim,  sonora.  Para  conectar  os  dois  polos  do  circuito,  é

182



226 Le Noúri – Pietro Ubaldi

necessario compiere questa inaudita operazione che è  il passaggio da un 
piano evolutivo ad un altro, il che è  mutamento della sostanza da una sua 
forma  ad  un’altra.  In  altri  termini,  per  rendere  l’emanazione  originaria 
esprimibile  come pensiero nel  concepibile  umano,  è  necessario  operare 
una riduzione di dimensione; questa discesa sulla terra significa che quella 
potenza  deve  attraversare  un  regresso  involutivo,  questa  la  condizione 
perché  essa possa manifestarsi nella dimensione umana dell’intelligibile. 
Questa riduzione di dimensione e regresso involutivo è un processo di 
intima  trasformazione  della  sostanza  cinetica  della  forma  radiante  e 
avviene non nello spazio, ma attraversando varie dimensioni di varie fasi 
evolutive,  per  giungere  solo  al  termine della  sua  trasformazione nella 
nostra  dimensione  e  fase  di  evoluzione.  Il  cammino  non  si  compie 
dunque in  senso spaziale,  ma in  senso evolutivo,  cioè  percorrendo la 
dimensione  evoluzione,  evolvendo  se  ascende  verso  la  trasmittente, 
involvendo se discende verso la ricevente.

Come  si  vedere,  nonostante  le  rispondenze  tra  i  varî  piani, 
inevitabili  in  un  universo  organico  a  principio  unitario,  il  fenomeno 
ultrafanico è ben più profondo e complesso del fenomeno radiofonico. Se 
per  esempio  in  telepatia  si  può  parlare  di  onde-pensiero  perché  vi  è 
pensiero,  in  ultrafania  parlare  di  vibrazioni  è  assurdo  perché  la 
dimensione  della  zona  psichico-concettuale  è  superata.  Dirò  più 
esattamente: nel fenomeno ispirativo non troviamo la forma vibratoria 
dell’onda-pensiero che nella estrema fase della recezione, al termine cioè 
della  riduzione  involutiva,  quale  ultimo  derivato  per  continuità 
dell’emanazione di origine tradotta nei termini del pensiero umano. Da 
ciò  si  comprende  quanto  questi  fenomeni  superino  la  psicologia 
dell’esperienza di gabinetto e come sia necessario per il loro studio, che 
la scienza si affini e faccia suoi questi elementi del trascendentale.

Le due stazioni sono dunque situate una nella fase evolutiva o piano 
dinamico (se trattasi di medianità a base di percezioni sensorie) o psichico 
(se si tratta di concetti come nella medianità  intellettuale-ispirativa) e ciò  
dal  lato  umano;  l’altra,  dal  lato  superumano,  è  situata  nella  dimensione 
supercoscienza  che  supera  quella  dello  psichismo umano.  Non parlo  di 
medianità barontica o fisica la cui trasmittente può  essere allo stesso livello 
umano  o  anche  più  in  basso.  E  se  evoluzione  è  smaterializzazione  e 
spiritualizzazione,  la  comunicazione  tra  la  trasmittente  evoluta  e  la 
ricevente umana relativamente involta, non può  avvenire che per mezzo di 
una  materializzazione  dell’emanazione,  che  è  riduzione  di  potenza  e 
rivestimento  del  concetto  astratto,  sintetico,  istantaneo,  nella  forma  del 
pensiero  obiettivo,  analitico  e  progrediente  nella  parola,  quale  è  quello 
umano.

183

184



As Noúres – Pietro Ubaldi 227

necessário  cumprir  esta  inaudita  operação  que  é  a  passagem  de  um 
plano evolutivo a um outro, o que é  mudança da substância de uma sua 
forma  a  uma  outra.  Em  outros  termos,  para  tornar  a  emanação 
originária  exprimível  como  pensamento  no  concebível  humano,  é 
necessário  operar  uma  redução  de  dimensão;  esta  descida  à  terra 
significa que aquela potência deve atravessar uma regressão involutiva, 
esta a condição para que ela possa manifestar-se na dimensão humana 
do  inteligível.  Esta  redução  de  dimensão  e  regresso  involutivo  é  um 
processo  de  íntima  transformação  da  substância  cinética  da  forma 
radiante e ocorre não no espaço, mas atravessando várias dimensões de 
várias fases evolutivas,  para atingir só  o fim da sua transformação na 
nossa dimensão e fase de evolução. O caminho não se cumpre, portanto, 
no  sentido  espacial,  mas  em  senso  evolutivo,  i.  é.,  percorrendo  a 
dimensão  evolução,  evoluindo  se  ascende  rumo  a  transmissora, 
involuindo se desce rumo a receptora.

Como  se  vê,  não  obstante  as  correspondências  entre  os  vários 
planos,  inevitáveis  em  um  universo  orgânico  a  princípio  unitário,  o 
fenômeno  ultrafânico  é  bem  mais  profundo  e  complexo  do  que  o 
fenômeno radiofônico.  Se,  por exemplo,  em telepatia  se  pode falar  de 
ondas-pensamento  porque  há  pensamento,  em  ultrafania  falar  de 
vibrações  é  absurdo porque a  dimensão  da  zona psíquico-conceitual  é 
superada.  Direi  mais  exatamente:  no  fenômeno  inspirativo  não 
encontramos a forma vibrató ria da onda-pensamento senão na extrema 
fase  da  recepção,  i.  é.,  no  final  da  redução  involutiva,  qual  ú ltimo 
derivado por continuidade da emanação de origem traduzida nos termos 
do pensamento humano.  Disso,  se  compreende como estes  fenômenos 
superam a  psicologia  da  experiência  de  gabinete  e  como é  necessário 
para o seu estudo, que a ciência se afine e faça seus estes elementos do 
transcendental.

As duas estações situam-se, portanto, uma na fase evolutiva ou plano 
dinâmico (se trata-se de mediunidade à  base de percepções sensórias) ou 
psíquico  (se  trata-se  de  conceitos,  como  na  mediunidade  intelectual-
inspirativa),  e  isso  do  lado  humano;  a  outra,  do  lado  super-humano,  é 
situada  na  dimensão  superconsciência  que  supera  aquela  do  psiquismo 
humano. Não falo de mediunidade barôntica ou física, cujo transmissor 
pode estar no mesmo nível humano ou até  mais baixo. E se evolução é 
desmaterialização e espiritualização, a comunicação entre a transmissora 
evoluída e a receptora humana relativamente involuída, não pode ocorrer 
senão por meio de uma materialização da emanação,  que é  redução de 
potência  e  revestimento  do  conceito  abstrato,  sintético,  instantâneo,  na 
forma do pensamento objetivo, analítico e progressivo na palavra, tal como 
é aquele humano.

183

184



228 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Vediamo ora come si può stabilire la comunicazione tra i due centri. È  
ovvio  che,  essendo  l’universo  sempre  tutto  presente  nelle  sue  varie  fasi 
evolutive e dimensioni che gli esseri attraversano nell’infinito, il limite del 
percettibile è  solo nei mezzi individuali di percezione e non nei fenomeni. 
Così ad esempio l’orecchio umano non abbraccia che una data ampiezza 
nella frequenza di vibrazioni dei suoni, oltre la quale non ha percezione. Ed 
è  ovvio pure che,  come con la creazione di nuovi strumenti  e mezzi di 
indagine si è avuta la rivelazione di un nuovo mondo, così ogni estensione di 
sensibilità  sposta il  limite del conoscibile che è  appunto una funzione di 
quella, un relativo suscettibile di continua evoluzione. Poiché  il percettibile 
non ha limiti  in se stesso,  ma solo nella relatività  della nostra posizione 
nell’evoluzione; se in questa si salirà, si dilaterà anche automaticamente quel 
percepibile.  Ho  spiegato  come  evoluzione  sia  progressività  di 
sensibilizzazione. La percezione e concezione dell’universo è  allora relativa 
alla individuale sensibilità  e muta e si dilata col progredire di questa. Man 
mano che la coscienza evolve, si amplia la visione dell’universo. Così anche 
il concepibile è  progressivo; la visione della verità  è  relativa alla potenza 
individuale e non si può  raggiungere che per successive approssimazioni. 
Volendo rendere graficamente il concetto, si potrebbe graduare la sensibilità 
progressiva dell’essere evolvente, lungo una scala in questo ordine: minerale, 
pianta, animale, umano, superuomo, capaci di rispondere ad una gamma di 
radiazioni  sempre  più  vasta  e  profonda.  Ciò  risponde  al  processo  di 
esteriorizzazione cinetica  che è  la  sostanza  dell’evoluzione;  essa  è  ad  un 
tempo dilatazione di coscienza lungo la linea della sensibilizzazione psichica 
e manifestazione della Divinità, duplice processo di riavvicinamento dei due 
estremi per cui la creatura torna al Creatore.

Così per ogni essere si può  stabilire, secondo il più  alto punto toccato 
nella  scala,  una  ampiezza  di  capacità  percettiva  che  comprende  tutte  le 
minori  ma è  esclusa  dalle  più  estese.  Ora  perché  due  esseri,  anche  nel 
mondo umano, possano comunicare, cioè  comprendersi, è  necessario che 
adoperino lo stesso linguaggio, esprimano la stessa sensazione dell’universo, 
cioè  che la loro sensibilità  abbracci lo stesso campo di capacità  percettiva. 
La comprensione è possibile solo fin dove il campo si sovrappone, per quel 
tratto di ampiezza che coincide. Così il più  può  comprendere il meno e non 
viceversa. Proviamo a spiegare un concetto astratto ad un ignorante; egli non 
ci capirà  altro che se sapremo ridurre l’idea astratta nella sua dimensione 
concettuale  di  rappresentazione  sensoria.  Questa  è  la  condizione  della 
comunicazione.

Tutto ciò  si può  dire anche in altra forma. Se, posti due diapason 
vibranti per la stessa nota, ne percuotiamo uno facendolo vibrare, anche 
l’altro  si  pone  in  vibrazione  emettendo  lo  stesso  suono.  Ora  questo 
principio  di  risonanza  è  universale,  vero  nel  campo  acustico,  elettrico,

185

186

187



As Noúres – Pietro Ubaldi 229

Vejamos agora como se pode estabelecer a comunicação entre os dois 
centros. É  óbvio que, sendo o universo todo presente nas suas várias fases 
evolutivas  e  dimensões  que  os  seres  atravessam no  infinito,  o  limite  do 
perceptível reside só nos meios individuais de percepção e não nos fenômenos. 
Assim,  por  exemplo,  o  ouvido  humano  não  abrange  senão  uma  dada 
amplitude  na  frequência  das  vibrações  dos  sons,  além  da  qual  não  tem 
percepção.  E  é  óbvio  também  que,  como  com  a  criação  de  novos 
instrumentos  e  meios  de  investigação  se  alcançou  a  revelação  um  novo 
mundo, assim cada extensão de sensibilidade desloca o limite do cognoscível, 
que é  precisamente uma função daquela, um relativo suscetível de contínua 
evolução.  Pois  o  perceptível  não  tem  limites  em  si  mesmo,  mas  só  na 
relatividade  da  nossa  posição  na  evolução;  se  nesta  se  subirá,  se  dilatará 
também automaticamente aquele perceptível. Expliquei como evolução seja 
progressividade de sensibilização. A percepção e concepção do universo são, 
portanto, relativas à  individual sensibilidade e mudam e se dilatam com o 
progredir desta. À  medida que a consciência evolui, se amplia a visão do 
universo. Assim, mesmo o concebível é  progressivo; a visão da verdade é 
relativa à  potência individual e não se pode alcançar senão por sucessivas 
aproximações.  Querendo  representar  graficamente  o  conceito,  poder-se-ia 
graduar a sensibilidade progressiva do ser que evolui, ao longo de uma escala 
nesta  ordem:  mineral,  vegetal,  animal,  humano,  super-homem,  capaz  de 
responder  a  uma gama de radiações  sempre  mais  vasta  e  profunda.  Isso 
corresponde ao processo de exteriorização  cinética que é  a  substância da 
evolução; ela é ao mesmo tempo dilatação da consciência ao longo da linha da 
sensibilização  psíquica  e  manifestação  da  Divindade,  duplo  processo  de 
reaproximação entre dois extremos pelo qual a criatura retorna ao Criador.

Assim, para cada ser se pode estabelecer, segundo o mais alto ponto 
alcançado  na  escala,  uma  amplitude  de  capacidade  perceptiva  que 
compreende todas as menores, mas é  excluída pelas mais extensas. Ora, 
para que dois seres, mesmo no mundo humano, possam comunicar, i. é., 
compreender-se, é  necessário que adotem a mesma linguagem, exprimam 
a mesma sensação  do universo,  i.  é.,  que a sua sensibilidade abranja o 
mesmo campo de capacidade perceptiva. A compreensão é  possível só  até 
onde o campo se sobrepõe, por aquele traço de amplitude que coincide. 
Assim, o mais pode compreender o menos, e não o contrário. Tentemos 
explicar um conceito abstrato a um ignorante; ele não nos entenderá  senão 
soubermos  reduzir  a  ideia  abstrata  à  sua  dimensão  conceitual  de 
representação sensória. Esta é a condição da comunicação.

Tudo isso se pode dizer também em outra forma.  Se,  postos dois 
diapasões  que  vibram na  mesma  nota,  percutirmos  um deles  fazendo-o 
vibrar, também o outro se põe a vibrar emitindo o mesmo som. Ora, este 
princípio de ressonância é universal, verdadeiro no campo acústico, elétrico,

186

185

187



230 Le Noúri – Pietro Ubaldi

come in quello psichico e  superpsichico.  Il  contatto della  coscienza col 
mondo esterno per le vie dei sensi è  dovuto appunto ad un fenomeno di 
risonanza. Su di esso si basa la radiofonia come la telepatia. Spesso quando 
una persona sta per dire una cosa già  la si sente nel proprio pensiero. “Il 
fenomeno della risonanza consiste nel fatto che due organi suscettibili di 
oscillazioni  aventi  la  stessa  caratteristica  o  frequenza,  (nel  caso  di  un 
diapason cioè, il numero di vibrazioni al secondo), possono influenzarsi a 
vicenda, se uno di essi mediante le proprie oscillazioni produce onde in un 
medio che li abbraccia ambedue” (Ing. E. Montú , Radio). Il pensiero anche 
essere può  trasmettersi per risonanza quando i centri cerebrali, nei moti 
atomici della loro struttura cellulare, siano suscettibili di oscillazioni aventi 
le stesse caratteristiche. Allora due centri psichici possono  influenzarsi a 
vicenda attraverso un mezzo comune che raccolga e trasmetta  le  loro 
vibrazioni. È fuori dubbio che il pensiero sia una vibrazione, ma ridotta a 
sottilissima  ed  evolutissima  forma  dinamica,  che  sta  per  superare  la 
dimensione  spazio-tempo.  Certamente  la  psiche  umana  è  un  organo 
capace di vibrare e di entrare in risonanza, di trasmettere e di registrare 
normalmente correnti psichiche, perché è così che si forma, si lancia, si 
comunica,  si  riceve  il  pensiero  che,  come  la  luce,  circola  ovunque 
nell’atmosfera  umana  e  oltre.  Così  si  trasmettono  stati  d’animo, 
sentimenti oltre che concetti. Il segreto degli oratori, dei condottieri che 
trascinano le folle, è nel saper destare queste risonanze. Il pensiero vibra 
nell’universo,  si  ripercuote,  reagisce,  ritorna  alla  sorgente,  unisce  in 
sintonia i centri lontani, si elide, si accumula, si somma, si demolisce; noi 
irradiamo e siamo irradiati, tra umani, dal basso, dall’alto, in un mare di 
noúri,  di  vibrazioni  infinite.  Ognuno  risponde  come  sa  e  come  può, 
secondo  la  sua  capacità;  ma  la  coscienza  del  sensitivo  è  una  cassa 
armonica fremente di tutte le radiazioni dell’universo.

La telepatia non è che un fenomeno di risonanza. Risonanza significa 
sintonizzazione nello stesso stato vibratorio, base della percezione sincrona, 
significa simpatia, affinità. E per risonanza non solo si trasmette, ma anche 
funziona il pensiero che è  portato a muoversi per connessione di idee, che 
è  la sua forma di minor resistenza. Le idee si richiamano spontaneamente 
per affinità. Il loro riapparire nella coscienza è  dovuto all’eccitamento di 
uno stato vibratorio che si propaga alle forme simili, capaci di risonanza. 
Le vie della mnemonica sono le vie di questa risonanza per connessione. 
Quella della risonanza sono le strade maestre della coscienza collettiva. La 
comprensione è un fenomeno di risonanza. Il pensiero in fine è, come tutte 
le minori forme del mondo dinamico, tendente alla diffusione e una volta 
lanciato è indistruttibile.

Tutto ciò  ci porta alle stesse conclusioni di prima. Perché  avvenga

188

189



As Noúres – Pietro Ubaldi 231

como naquele psíquico e superpsíquico. O contato da consciência com o 
mundo  externo  pelas  vias  dos  sentidos  é  devida  precisamente  a  um 
fenômeno  de  ressonância.  Sobre  isso  de  baseia  a  radiofonia  como  a 
telepatia. Muitas vezes, quando uma pessoa está para dizer algo, já se sente 
no próprio pensamento. “O fenômeno da ressonância consiste no fato de 
que dois órgãos suscetíveis de oscilações com a mesma característica ou 
frequência  (no caso de  um diapasão,  i.  é.,  o  número de  vibrações  por 
segundo),  podem  influenciar-se  mutuamente,  se  um  deles  mediante  as 
próprias  oscilações,  produz ondas  em um meio que  os  abranja  ambos” 
(Eng. E.  Montú ,  Rádio).  O pensamento também pode transmitir-se por 
ressonância quando os centros cerebrais, nos movimentos atômicos da sua 
estrutura  celular,  são  suscetíveis  de  oscilações  com  as  mesmas 
características.  Então,  dois  centros  psíquicos  podem  influenciar-se 
mutuamente através de um meio comum que coleta e transmite as suas 
vibrações. Não há  dúvida de que o pensamento seja uma vibração, mas 
reduzida  a  sutilíssima  forma  dinâmica,  que  está  prestes  a  superar  a 
dimensão espaço-tempo. Certamente, a psique humana é  um órgão capaz 
de  vibrar  e  de  entrar  em  ressonância,  de  transmitir  e  de  registrar 
normalmente correntes psíquicas, porque é assim que se forma, se lança, se 
comunica, se recebe o pensamento, que, como a luz, circula por toda parte 
na  atmosfera  humana  e  além.  Assim se  transmitem estados  de  ânimo, 
sentimentos, além de conceitos. O segredo dos oradores, dos condutores 
que arrastam as multidões, está  em saber despertar estas ressonâncias. O 
pensamento vibra no universo, se repercute, reage, retorna à sua fonte, une 
em sintonia os centros distantes, se elide, se acumula, se soma, se demole; 
nós irradiamos e somos irradiados, entre humanos, de baixo, do alto, em 
um mar de noúres, de vibrações infinitas. Cada um responde como sabe e 
como pode, segundo a sua capacidade; mas a consciência do sensitivo é 
uma caixa harmônica fremente de todas as radiações do universo.

A telepatia não é  senão um fenômeno de ressonância. Ressonância 
significa  sintonização  no  mesmo  estado  vibratório,  base  da  percepção 
sincrônica;  significa  simpatia,  afinidade.  E  por  ressonância  não  só  se 
transmite, mas também funciona o pensamento que é  levado a mover-se 
por conexão de ideias, que é a sua forma de menor resistência. As ideias se 
recordam espontaneamente por afinidade. O seu reaparecer na consciência 
deve-se à  excitação de um estado vibratório que se propaga para formas 
semelhantes, capazes de ressonância. As vias da mnemônica são as vias 
desta ressonância por conexão. Aquela da ressonância é a estrada principal 
da consciência coletiva. A compreensão é um fenômeno de ressonância. O 
pensamento, no fim é, como todas as menores formas do mundo dinâmico, 
tendente à difusão e, uma vez lançado, é indestrutível.

Tudo isso nos leva às mesmas conclusões de antes. Para que aconteça 189

188



232 Le Noúri – Pietro Ubaldi

la comunicazione tra i due centri è necessaria la stessa capacità di risonanza, 
che  essi  cioè  siano  suscettibili  di  spostamenti  cinetici  aventi  le  stesse 
caratteristiche.  Ora  per  ottenere  ciò  è  necessario  partire  dallo  stesso 
equilibrio cinetico, è  necessario cioè trovarsi allo stesso grado di evoluzione 
e di sensibilizzazione che abbracci lo stesso campo di capacità  percettiva o 
concettuale.  Allora solo può  avvenire la  sintonizzazione.  Base dunque di 
questa è  l’affinità. Perché  si possa stabilire la comunicazione è  necessaria 
una sintonizzazione tra la coscienza del medium e il centro di emanazione, 
uno  stato  di  simpatia  che  permetta  l’attrazione,  di  somiglianza  e 
complementarità  che stabilisca la fusione. Le leggi di affinità  sono a base di 
tutti  i  fenomeni, anche di quelli  comunemente controllabili,  di attrazione 
psichica.  Ecco perché  ho tanto insistito  sul  parallelismo tra  sofferenza e 
medianità ispirativa, appunto perché la prima è istrumento di evoluzione che 
è  sensibilizzazione che porta all’affinità  con i più  alti centri trasmittenti. La 
recezione  noúrica,  che  è  comunicazione  con  centri  superevoluti,  esige 
l’ascensione spirituale fino a quel livello. Perché si possa stabilire il contatto 
con  la  sorgente  è  necessario  che  la  coscienza  si  sensibilizzi  per 
evoluzione  fino  al  punto  di  raggiungere  una  ampiezza  di  capacità 
percettiva che si sovrapponga a quella della sorgente, poiché questa è la 
condizione della comprensione; è necessario acquistare per ascensione di 
spirito la capacità che gli permetta di rispondere alle sottili emanazioni 
noúriche. “Per comunicarsi, lo spirito estraneo si identifica con lo spirito 
del medium e questa identificazione non può aver luogo se non quando vi 
ha fra loro simpatia, e si può dire affinità”, dice Allan Kardec nel suo 
“Libro dei medium”, pag. 319. “L’anima esercita sopra lo spirito estraneo 
una  specie  di  attrazione  o  di  ripulsione,  secondo  il  grado  della  loro 
similitudine o della loro differenza; ora i buoni hanno affinità pei buoni 
ed i cattivi per i cattivi; d’onde ne segue che le qualità morali del medio 
hanno  un’influenza  essenziale  sopra  la  natura  degli  spiriti  che  si 
comunicano col suo mezzo. Se egli è vizioso, gli spiriti inferiori vengono 
ad aggrupparsi intorno a lui e sono sempre pronti a prendere il posto dei 
buoni spiriti che furono chiamati. Le qualità che attirano di preferenza i 
buoni  spiriti  sono  la  bontà,  la  benevolenza,  la  semplicità  di  cuore, 
l’amore  del  prossimo,  il  distacco  dalle  cose  materiali;  i  difetti  che  li 
respingono sono:  l’orgoglio,  l’egoismo,  l’invidia,  la  gelosia,  l’odio,  la 
cupidigia, la sensualità, e tutte le passioni per mezzo delle quali l’uomo 
s’attacca alla materia. Tutte le imperfezioni morali sono altrettante porte 
aperte che danno accesso ai cattivi spiriti”.

Abbiamo  dunque  due  centri,  trasmettente  e  ricevente,  situati  in 
diversi piani di evoluzione. Essi comunicano per il principio di risonanza, 
che  si  può  attuare  solo  nel  caso  che  esista  una  capacità  di  vibrazione 
all’unisono, il che può  avvenire solo quando i due centri sono allo stesso

190



As Noúres – Pietro Ubaldi 233

a comunicação entre os dois centros é  necessária a mesma capacidade de 
ressonância,  i.  é.,  que eles sejam suscetíveis a deslocamentos cinéticos 
com as mesmas características. Ora, para obter isso é necessário partir do 
mesmo equilíbrio cinético, i. é., é necessário encontrar-se no mesmo grau 
de  evolução  e  de  sensibilização  que  abranja  o  mesmo  campo  de 
capacidade  perceptiva  ou  conceitual.  Então  só  pode  ocorrer  a 
sintonização.  Base,  portanto,  desta  é  a  afinidade.  Para  que  se  possa 
estabelecer  a  comunicação  é  necessária  uma  sintonização  entre  a 
consciência do médium e o centro de emanação, um estado de simpatia 
que  permita  a  atração,  de  semelhança  e  complementaridade  que 
estabeleça a fusão. As leis de afinidade são a base de todos os fenômenos, 
mesmo  daqueles  comumente  controláveis,  de  atração  psíquica.  Eis 
porque  tenho  tanto  insistido  no  paralelismo  entre  sofrimento  e 
mediunidade inspirativa, justamente porque o primeiro é  instrumento de 
evolução,  que é  sensibilização  que leva à  afinidade com os mais  altos 
centros  transmissores.  A  recepção  noú rica,  que  é  comunicação  com 
centros superevoluídos, exige a ascensão espiritual até  aquele nível. Para 
que  se  possa  estabelecer  o  contato  com  a  fonte  é  necessário  que  a 
consciência se sensibilize por evolução, a ponto de atingir uma amplitude 
de capacidade perceptiva que se sobreponha àquela da fonte, pois esta é a 
condição da compreensão; é necessário adquirir, por ascensão de espírito, 
a  capacidade  que  lhe  permita  responder  às  sutis  emanações  noú ricas. 
“Para comunicar-se, o espírito estranho se identifica com o espírito do 
médium, e essa identificação não pode ocorrer senão quando há  entre 
eles simpatia, e se pode dizer afinidade”, diz Allan Kardec no seu “Livro 
dos Médiuns”, pág. 319. “A alma exerce sobre o espírito estranho uma 
espécie de atração ou de repulsão, segundo o grau da sua semelhança ou 
da sua diferença; ora, os bons têm afinidade com os bons, e os maus com 
os maus; donde se segue que as qualidades morais do médium têm uma 
influência essencial sobre a natureza dos espíritos que se comunicam por 
seu meio. Se ele é  vicioso, os espíritos inferiores vêm agrupar-se ao seu 
redor  e  estão  sempre  prontos  a  tomar  o  lugar  dos  bons  espíritos  que 
foram  chamados.  As  qualidades  que  atraem  de  preferência  os  bons 
espíritos  são  a  bondade,  a  benevolência,  a  simplicidade  de coração,  o 
amor ao próximo, o desapego das coisas materiais;  os defeitos que os 
repelem são: o orgulho, o egoísmo, a inveja, o ciúme, o ódio, a cupidez, a 
sensualidade e todas as paixões por meio das quais o homem se liga à 
matéria. Todas as imperfeições morais são entretanto portas abertas que 
dão acesso aos maus espíritos”.

Temos,  portanto,  dois  centros,  transmissor  e  receptor,  situados  em 
diversos planos de evolução. Eles comunicam-se pelo princípio de ressonância, 
que se  pode atuar  só  no caso que exista  uma capacidade de vibração  ao 
uníssono,  o  que  pode  acontecer  quando  os  dois  centros  estão  no  mesmo

190



234 Le Noúri – Pietro Ubaldi

livello di evoluzione, cioè di sensibilizzazione, perfezione morale e potenza 
percettiva concettuale. Il Kardec considera particolarmente il lato morale 
dell’affinità, ma l’evoluzione è  ascensione di tutto l’essere e implica anche 
una sensibilizzazione alle risonanze più  sottili, una espansione percettiva e 
un  potenziamento  concettuale.  Il  fenomeno della  medianità  intellettuale 
ispirativa è  dunque un fenomeno di  sintonizzazione la  cui  condizione è 
l’affinità.  Il problema dunque della comunicazione è  nell’affinità.  C’è  una 
distanza qualitativa, di capacità  di rispondenza, tra i due centri e bisogna 
colmarla. Per la loro unione in sintonia si impone allora una trasformazione 
e i casi sono due: o la trasformazione avviene per opera della trasmettente 
che involge le sue emanazioni, (i due centri sono attivi e coscienti), fino al 
livello percettivo sensorio della ricevente e questo è  il caso delle audizioni 
acustiche,  visioni  ottiche  e  altre  percezioni  sensorie  di  vari  mistici,  la 
sorgente  delle  quali  benché  ad  effetti  fisici,  si  distingue  sempre  dalle 
produzioni  barontiche  per  l’altezza  della  provenienza  dimostrata  dal 
soggetto dell’apparizione e  dal  suo elevato contenuto morale.  L’incontro 
può  così avvenire anche nel piano sensorio umano, se questa è  la via di 
minor resistenza date le caratteristiche del medium. Questo può essere un 
santo  del  sentimento  e  della  bontà  e  non  dell’intellettualità,  non 
specializzato quindi nel lato psichico fino alla supercoscienza. Ovvero la 
trasformazione avviene per opera della ricevente che per suo grado di 
evoluzione sa assurgere da sé al piano concettuale della trasmittente e 
questo è il mio caso di medianità intellettuale ispirativa e cosciente. Ora 
se ne incomincia a capire la struttura e il complesso funzionamento.

In questo caso la capacità  del medium consiste nel saper colmare la 
distanza che lo separa dalla sorgente ispirativa, risalendo egli stesso la scala 
evolutiva  e  raggiungendo  l’affinità,  che  sta  a  base  del  fenomeno  della 
risonanza  e  ciò  nel  campo  particolare  (morale,  intellettuale,  artistico, 
eroico), che riguarda la comunicazione. L’ultrafano deve saper emergere 
attivamente  e  coscientemente  nella  dimensione  concettuale  propria  del 
centro trasmittente e, per giungere a questo, deve avere attraversato tutto il 
tormento della sua purificazione perché questa sola può  sensibilizzarlo fino 
alla captazione delle noúri più  elevate. Se, raggiunta l’immersione in quella 
atmosfera  rarefatta,  la  recezione  è  spontanea,  giocosa,  dinamizzante,  la 
fatica  non  solo  della  lunga  maturazione  evolutiva,  ma  anche  quella 
immediata di  messa in fase nell’alta sintonizzazione e di  raggiungere la 
necessaria tensione nervosa ad alto potenziale, è  tutta del medium. Ed egli 
deve mantenersi a lungo, normalmente in caso di registrazioni voluminose, 
in  quello  stato  di  tensione  e  deve  sopportare  solo,  senza  conforto  e 
compenso umano,  l’esaurimento organico che ne sussegue e la  tristezza 
nell’isolamento che succede allo sforzo supernormale. Raggiunta la noúri, 
egli deve mantenere il contatto in perfetta coscienza, di tutto rendendosi

191



As Noúres – Pietro Ubaldi 235

nível  de  evolução,  i.  é.,  de  sensibilização,  perfeição  moral  e  potência 
perceptiva conceitual. Kardec considera particularmente o lado moral da 
afinidade, mas a evolução é ascensão de todo o ser e implica também uma 
sensibilização às ressonâncias mais sutis, uma expansão perceptiva e um 
fortalecimento  conceitual.  O  fenômeno  da  mediunidade  intelectual 
inspirativa é,  portanto, um fenômeno de sintonização cuja condição é  a 
afinidade. O problema, portanto, da comunicação reside na afinidade. Há 
uma distância qualitativa, de capacidade de resposta, entre os dois centros, 
e precisa preenchê-la. Para a sua união em sintonia se impõe, então, uma 
transformação e os casos são dois: ou a transformação ocorre por obra da 
transmissora, que envolve as suas emanações (os dois centros são ativos e 
conscientes), até  o nível perceptivo sensório da receptora e este é  o caso 
das  audições  acústicas,  visões  ópticas  e  outras  percepções  sensórias  de 
vários místicos, a fonte das quais embora de efeitos físicos, se distingue 
sempre das produções barônticas pela altura da proveniência demonstrada 
pelo sujeito da aparição e do seu elevado conteúdo moral. O encontro pode 
assim ocorrer também no plano sensório humano, se esta é a via de menor 
resistência, dadas as características do médium. Este pode ser um santo do 
sentimento  e  da  bondade  e  não  da  intelectualidade,  não  especializado, 
portanto,  no  lado  psíquico  até  a  superconsciência.  Ou  a  transformação 
ocorre por obra da receptora, que, por seu grau de evolução, sabe elevar-se 
por  si  ao  plano  conceitual  da  transmissora  e  este  é  o  meu  caso  de 
mediunidade intelectual inspirativa e consciente. Agora começa a se lhe 
entender a estrutura e o complexo funcionamento.

Neste caso, a capacidade do médium consiste no saber transpor a 
distância que o separa da fonte inspirativa, ascendendo ele próprio na 
escada  evolutiva  e  alcançando  a  afinidade,  que  está  na  base  do 
fenômeno da ressonância, e isso no campo particular (moral, intelectual, 
artístico,  heroico)  que  diz  respeito  a  comunicação.  O  ultrafano  deve 
saber emergir ativa e conscientemente na dimensão conceitual própria 
do centro transmissor e, para atingir a este, deve ter atravessado todo o 
tormento da sua purificação, porque esta só  isso pode sensibilizá-lo até  
a captação das noú res mais elevadas. Se, alcançada a imersão naquela 
atmosfera  rarefeita,  a  recepção  é  espontânea,  lúdica,  dinamizante,  o 
esforço  não  só  da  longa  maturação  evolutiva,  mas  também  daquele 
imediato de por-se em fase na alta sintonização e de alcançar a necessária 
tensão nervosa de alto potencial, é  todo do médium. E ele deve manter-se 
por  um  longo  tempo,  normalmente  no  caso  de  gravações  volumosas, 
naquele  estado  de  tensão,  e  deve  suportar  sozinho,  sem  conforto  e 
compensação humana, a exaustão orgânica que lhe segue e a tristeza no 
isolamento que sucede ao esforço supranormal. Atingida a noúre, ele deve 
manter  o  contato  em  perfeita  consciência,  de  tudo  dando-se

191



236 Le Noúri – Pietro Ubaldi

conto e conservando tutta la propria lucidità  e potenza di analisi. Infine, 
pur sprofondando in una diversa messa in fase di coscienza, l’ultrafano non 
deve  chiudere  i  ponti  dietro  di  sé,  ma  deve  lasciare  congiunta  la  sua 
supercoscienza con la sua coscienza normale perché glia sia possibile, dopo 
essere  salito  evolutivamente,  di  ridiscendere  involutivamente  per 
trasmettere  alla  sua  comune  coscienza  e  con  questa  ai  suoi  simili,  il 
contenuto della sua visione.

È  necessario dunque saper mantenere desta la coscienza nei diversi 
piani,  non  solo  in  alto  ma  anche  in  basso  e  di  saper  mantenere  la 
congiunzione  e  comunicazione  per  poter  sempre  risalire  alla  superficie 
della coscienza umana normale. È  continuamente necessario il dinamismo 
di  questi  spostamenti  che  permettono  la  traduzione  delle  sensazioni  e 
concezioni da un piano all’altro. Il medium deve dunque non solo dominare 
una ampiezza percettiva amplissima in cui la sua sensibilità  è messa a dura 
prova, non solo il suo udito psichico deve afferrare una gamma musicale 
immensamente  più  estesa  di  quella  del  concepibile  umano,  ma  deve 
possedere una rapidità  di mutamento interiore, una agilità  di spostamento 
lungo  la  linea  dell’evoluzione,  una  prontezza  di  adattamento  nella 
successiva  messa  a  fuoco  delle  varie  visuali  prospettiche,  poiché  senza 
queste qualità il suo lavoro sarebbe impossibile. E questi spostamenti egli li 
deve  compiere  senza  discontinuità,  senza  zone  di  incoscienza,  sempre 
consapevole e deve muoversi a suo agio da un estremo all’altro, sia nella 
piccola coscienza sensoria e razionale fatta per i concetti analitici e vicini 
alla vita umana, sia nella coscienza intuitiva fatta per i grandi concetti  
lontani, astratti e sintetici dell’assoluto. Solo in questo caso si può parlare 
di medianità ispirativa cosciente, quella che domina il fenomeno, sente, 
vaglia  e  sceglie  le  correnti,  controlla  il  loro pensiero,  lo  giudica e  lo 
accetta. Quando il grado evolutivo del medium è inferiore a quello della 
noúri captata, allora la riduzione di dimensione non può avvenire nella 
sua coscienza e si ha la più comune medianità passiva e incosciente in cui 
il soggetto è un puro istrumento che registra senza comprendere. Il vero 
ultrafano  cosciente  deve  compiere  nella  profondità  del  suo  io  questa 
laboriosa  fatica;  poiché  egli  funge  da  trasformatore  di  emanazioni 
noúriche  in  vibrazioni-pensiero,  da  istrumento  di  riduzione  del 
supercosciente inconcepibile nel cosciente concepibile. Se non operasse 
questa discesa psicologica, non saprebbe esprimersi e se, se vi riuscisse, 
sarebbe giudicato un pazzo. Dopo tutto ciò egli deve possedere anche la 
memoria precisa dei suoi stati complessi, per poterli offrire come dati di 
osservazione,  e  anche  qualità  di  autoanalisi  e  introspezione  che  gli 
permettano di analizzare e di interpretare il fenomeno e di presentare e 
adoperare il  metodo intuitivo nell’indagine sistematica dell’inesplorato 
scientifico.

192



As Noúres – Pietro Ubaldi 237

conta e conservando toda a sua lucidez e potência de análise. Finalmente, 
mesmo mergulhando em uma diversa fase de consciência, o ultrafano não 
deve  fechar  as  pontes  atrás  de  si,  mas  deve  deixar  conectada  a  sua 
superconsciência com a sua consciência normal para que lhe seja possível, 
depois de ter ascendido evolutivamente, descer involutivamente novamente 
para  transmitir  à  sua  comum  consciência  e,  com  esta,  aos  seus 
semelhantes, o conteúdo da sua visão.

É  necessário,  portanto,  saber  manter  desperta  a  consciência  nos 
diversos planos, não só  no alto, mas também em baixo, e saber manter a 
conexão  e  comunicação  para  poder  sempre  ressurgir   à  superfície  da 
consciência  humana  normal.  É  continuamente  necessário  o  dinamismo 
destas mudanças que permitem a tradução das sensações e concepções de 
um  plano  ao  outro.  O  médium  deve,  portanto,  não  só  dominar  uma 
amplitude perceptiva amplíssima, na qual a sua sensibilidade é  metida a 
dura  prova,  não  só  a  sua  audição  psíquica  deve  apreender  uma  gama 
musical imensamente mais extensa do que aquela do concebível humano, 
mas  deve  possuir  uma  rapidez  de  mudança  interior,  uma  agilidade  de 
deslocamento ao longo da linha da evolução, uma prontidão de adaptação 
no sucessivo focar das várias perspectivas, pois sem estas qualidades o seu 
trabalho seria impossível. E estes deslocamentos ele os deve cumprir sem 
descontinuidades, sem zonas de inconsciência, sempre consciente, e deve 
mover-se  com  agilidade  de  um  extremo  ao  outro,  seja  na  pequena 
consciência,  sensória  e  racional,  feita  para  os  conceitos  analíticos  e 
próximos  da  vida  humana,  seja  na  consciência  intuitiva,  feita  para  os 
grandes conceitos  distantes,  abstratos  e  sintéticos  do absoluto.  Só  neste 
caso  se  pode  falar  de  mediunidade  inspirativa  consciente,  aquela  que 
domina o fenômeno, sente, joeira e escolhe as correntes, controla o seu 
pensamento, o julga e o aceita.  Quando o grau evolutivo do médium é  
inferior a aquele da noúre captada, então, a redução de dimensão não pode 
ocorrer na sua consciência, e se ocorre a mais comum mediunidade passiva 
e inconsciente, na qual o sujeito é  um puro instrumento que registra sem 
compreender.  O  verdadeiro  ultrafano  consciente  deve  cumprir  nas 
profundezas de seu eu esta laboriosa tarefa; pois ele funciona como um 
transformador de emanações noúricas em vibrações-pensamento, como um 
instrumento  de  redução  do  superconsciente  inconcebível  ao  consciente 
concebível. Se não operasse esta descida psicológica, não saberia exprimir-
se e, se conseguisse, seria considerado um louco. Depois de tudo isso, ele 
deve possuir também a memória precisa dos seus estados complexos, para 
poder  oferecê-los  como dados  de  observação,  e  também qualidades  de 
autoanálise  e  introspecção  que  lhe  permitem  analisar  e  interpretar  o 
fenômeno  e  apresentar  e  adotar  o  método  intuitivo  na  investigação 
sistemática do inexplorado científico.

192



238 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Nel mio caso dunque la registrazione dei concetti non è  recezione 
passiva, ma è captazione attiva, di segno non negativo ma positivo. La mia 
medianità si può  allora definire una medianità intellettuale (registrazione di 
concetti),  ispirativa  (cioè  proveniente  dai  più  alti  piani  di  evoluzione), 
attiva  (cioè  per  captazione)  e  quindi  cosciente  (nei  vari  piani  e 
dimensioni). Tutto ciò  ne fa per me un metodo normale di indagine per 
intuizione,  una  vera  mia  tecnica  di  pensiero  e  sistema  intellettuale  e 
culturale che io domino perfettamente.  Ho descritto i  mezzi con cui lo 
raggiungo e lo mantengo. Se particolari condizioni sono richieste, ciò  non 
toglie valore ai risultati pratici che ne ottengo e che sono un fatto. In quei 
stati di assopimento della coscienza normale io compio, di mia iniziativa e 
con mia fatica, la trasformazione sopra descritta, che fa salire il mio io 
cosciente in una dimensione superiore. E quando la visione superspaziale, 
istantanea,  astratta  ha  attraversato  la  mia  sensibilità,  io  devo  saper 
ridiscendere al livello psicologico normale, compiendo la trasformazione in 
direzione inversa, perché senza di ciò  non mi sarebbe possibile comunicare 
e  farmi  comprendere.  Io  devo  dunque  saper  oscillare  lungo  la  scala 
dell’evoluzione  e  dell’involuzione,  con  una  diversa  messa  a  fuoco  di 
coscienza che mi permetta di esprimere, in termini razionali e di analisi, 
l’intuizione sintetica che nella sua forma originaria è inesprimibile.

Quella che ho descritta è  soprattutto la tecnica funzionale,  che io 
meglio di chiunque altro conosco, del mio fenomeno. Così, affidandomi io 
stesso nei punti più  salienti all’intuizione, ho definito il problema, anche 
per me sinora incerto, della mia medianità.

* * *

Stabilita  così  l’ossatura  centrale  del  fenomeno,  completiamone 
l’interpretazione in altri suoi aspetti. Il pensiero è dunque tutto una noúri e 
si  comunica  ed  echeggia  di  centro  in  centro;  l’universo  è  saturo  di 
emanazioni concettuali ed esse vengono percepite tutte le volte che l’essere, 
abbia per evoluzione raggiunto il grado di sensibilizzazione sufficiente per 
entrare in risonanza. Nel piano dinamico e psichico l’universo appare al 
sensitivo come un oceano sterminato di radiazioni di ogni genere. Ad ogni 
livello  queste  emanazioni  in  forme diversissime ubbidiscono allo  stesso 
principio universale di espansione, collegano l’universo in tutte le sue parti 
e rappresentano l’organo della sua sensibilità  fisica e psichica. Poiché più  si 
ascende evolutivamente e più  l’universo sottilmente sente, più  chiaramente 
percepisce e concepisce se stesso. La coscienza altissima che tutto sa il 
funzionamento  del  grande  organismo è  l’idea  direttrice  di  Dio.  Ecco il 
centro in direzione del quale ascendono i vari piani dell’evoluzione, ecco la 
meta  lontana  a  cui  tendono  queste  superamenti  di  coscienza  e  di 
dimensioni.  Ecco  perché  il  contenuto  della  medianità  ispirativa  è  la 
rivelazione,  ecco  perché  essa  porta  all’unità  e  alla  verità.  Ciò  ci  fa

193

194

195



As Noúres – Pietro Ubaldi 239

No meu  caso,  portanto,  o  registro  dos  conceitos  não  é  recepção 
passiva, mas captação ativa, de sinal não negativo, mas positivo. A minha 
mediunidade se pode,  então,  definir  como uma mediunidade intelectual 
(registro de conceitos), inspirativa (i. é., proveniente dos mais altos planos 
de evolução), ativa (i. é., por captação) e, portanto, consciente (nos vários 
planos e dimensões). Tudo isso a faz, para mim, um método normal de 
investigação por intuição, uma verdadeira minha técnica de pensamento e 
sistema intelectual e cultural que eu domino perfeitamente. Descrevi os 
meios com os quais o alcanço e o mantenho. Se particulares condições são 
requeridas, isso não tolhe os resultados práticos que lhe obtenho e que são 
um  fato.  Nesses  estados  de  adormecimento  da  consciência  normal  eu 
cumpro, por minha iniciativa e com o meu esforço, a transformação acima 
descrita,  que  eleva  o  meu  eu  consciente  a  uma  dimensão  superior.  E 
quando  a  visão  superespacial,  instantânea,  abstrata  penetrar  a  minha 
sensibilidade, eu devo saber descer novamente ao nível psicológico normal, 
cumprindo a transformação em direção inversa, porque sem isso não me 
seria possível comunicar-me e fazer-me compreender. Eu devo, portanto, 
saber  oscilar  ao  longo  da  escala  da  evolução  e  da  involução,  com um 
diverso focar de consciência que me permita exprimir, em termos racionais 
e de análise, a intuição sintética que na sua forma originária é inexprimível.

O que descrevi é, sobretudo, a técnica funcional, que eu melhor do 
que ninguém conheço, do meu fenômeno. Assim, confiando-me eu mesmo 
nos pontos  mais  salientes  da intuição,  defini  o  problema,  também para 
mim até agora incerto, da minha mediunidade.

* * *

Estabelecida assim a estrutura central do fenômeno, completemos a 
interpretação  em outros  seus  aspectos.  O pensamento é,  portanto,  todo 
uma noúre e se comunica e ecoa de centro em centro;  o universo está 
saturado de emanações conceituais, e elas são percebidas todas as vezes 
que o ser,  por evolução,  atinge o grau de sensibilização  suficiente para 
entrar em ressonância. No plano dinâmico e psíquico, o universo aparece 
ao sensitivo como um oceano infinito de radiações de cada gênero. A cada 
nível, estas emanações, em formas muito diversas, obedecem ao mesmo 
princípio universal  de expansão,  conectam o universo em todas as suas 
partes e representam o órgão da sua sensibilidade física e psíquica. Porque 
quanto mais se ascende evolutivamente e mais o universo sutilmente sente, 
mais claramente percebe e concebe a si  mesmo. A consciência altíssima, 
que tudo sabe do funcionamento do grande organismo, é a ideia diretriz de 
Deus. Eis o centro para o qual ascendem os vários planos de evolução, eis a 
meta distante para a qual  tendem estas superações  de consciência e de 
dimensões.  Eis  porque  o  conteúdo  da  mediunidade  inspirativa  é  a 
revelação,  eis  porque  ela  conduz  à  unidade  e  à  verdade.  Isso  nos  faz

193

195

194



240 Le Noúri – Pietro Ubaldi

comprendere come solo nel  nostro mondo involuto in cui  il  pensiero è  
continuamente  sbarrato  nella  sua  circolazione  dalle  resistenze  della 
materia, esso si possa concepire imprigionato, separato nella forma della 
individualità  umana. Solo in questi piani più  bassi il pensiero può  restare 
distinto tra barriere personali; più  in alto, esso circola liberamente, fonde 
con facilità  nella stessa risonanza i centri ipersensibili che così si unificano 
nello stesso modo di essere, il cui timbro è  definito dalla corrente del loro 
piano. A quel livello la forma dell’essere è  psichica, non più  fisica, non è 
più  un corpo ma uno stato di  coscienza,  ed è  definito dalla  radiazione 
naturalmente  dominante  in  quel  piano,  nella  quale  gli  esseri 
automaticamente  si  equilibrano  per  loro  peso  specifico  nella  scala 
dell'evoluzione. Come si vede si possono affrontare e risolvere problemi di 
alta teologia con i concetti più  esatti della psicologia scientifica. Ora si può  
meglio comprendere quanto ho già  detto sul problema della individualità  o 
meno, del centro trasmittente, quanto fu già da altri notato, cioè che questa 
voce ispirativa “non deve intendersi come un essere invisibile individuale, 
ma come una emanazione di energie spirituali fuse in un fascio” (Ferder, Il  
ciclo progressivo delle esistenze). Quando l’ispirazione tocca un certo livello, 
non si può  più  parlare di entità  quale centro psichico nel senso personale 
umano, non si può definire e limitare la sorgente in un nome, ma si può 
indicare solo la direzione di provenienza e parlare di piani di evoluzione 
e dei correnti noúriche che li percorrono e li definiscono.

Ecco in quale senso ho parlato di Cristo quale centro di emanazione, 
sorgente di rivelazione, corrente di pensiero sempre presente che regge il 
mondo. Solo questa concezione cosmica del Cristo, tanto superiore a quella 
storica ed umana, può  darci il senso della sua divinità, della sua presenza, 
attività  e funzione storico-sociale. La stampa sud-americana, con troppa 
fretta e semplicità, ha senz’altro attribuito a Cristo Messaggi e Sintesi, per 
il loro sapore evangelico. Ma bisogna comprendere quanto sia pericoloso e 
antiscientifico questo definire in forma così categorica una provenienza che 
diminuisce  il  Cristo  nella  comune  concezione  storica  umana;  bisogna 
comprendere che il Cristo reale non può  avere nella sua essenza nessuna 
forma nel nostro concepibile, che non ne raggiunge e contiene che delle 
riduzione. Nel mio caso dunque non si può  parlare che di direzione nella 
discesa delle noúri  e si può  dire che dalla direzione che, qui sa quanto 
lontano e a quale vertiginosa altezza, fa capo a Cristo e alla Divinità,  è  
discesa, attraverso chi sa quanti piani e subendo chi sa quali riduzioni di 
adattamento,  una  noúri,  fin  nel  piano  dove  la  mia  più  alta  coscienza 
ispirativa  faticosamente  ascendendo  ho  potuto  captarla,  per  compiere 
l’ultimo e certo il più  breve tratto di cammino che doveva portarla nelle 
forma della psicologia umana. “Io vengo a voi dall’alto e tanto di lontano”, 
dice  la  Sua  Voce  nel  Messaggio  del  perdono.  “Voi  non  potete  vedere

196



As Noúres – Pietro Ubaldi 241

compreender como só  no nosso mundo involuído, onde o pensamento é  
continuamente barrado na sua circulação pelas resistências da matéria, ele 
se  possa  conceber  aprisionado,  separado  na  forma  da  individualidade 
humana.  Só  nestes  planos  mais  baixos  o  pensamento pode permanecer 
distinto entre barreiras pessoais; mais no alto, ele circula livremente, funde 
com facilidade na mesma ressonância os centros hipersensíveis que assim 
se unificam no mesmo modo de ser, cujo timbre é  definido pela corrente 
do seu plano. Naquele nível, a forma do ser é psíquica, não mais física, não 
é mais um corpo, mas um estado de consciência, e é definido pela radiação 
naturalmente dominante naquele plano, na qual os seres automaticamente 
se equilibram por seu peso específico na escala da evolução. Como se vê, 
se podem abordar e resolver problemas de alta teologia com os conceitos 
mais exatos da psicologia científica. Agora se pode melhor compreender o 
que  já  disse  sobre  o  problema  da  individualidade,  ou  não,  do  centro 
transmissor,  quando  já  foi  por  outros  observado,  i.  é.,  que  esta  voz 
inspirativa “não deve ser entendida como um ser invisível individual, mas 
como  uma  emanação  de  energias  espirituais  fundidas  em  um  feixe” 
(Ferder,  O ciclo progressivo das existências). Quando a inspiração atinge 
um certo nível, não se pode mais falar de entidade como centro psíquico 
no sentido pessoal humano, não se pode definir e limitar a fonte em um 
nome, mas se pode indicar só  a direção de proveniência e falar de planos 
de evolução e das correntes noúricas que os percorrem e os definem.

Eis em qual sentido falei de Cristo como centro de emanação, fonte 
de revelação, corrente de pensamento sempre presente que rege o mundo. 
Só  esta  concepção  cósmica  do  Cristo,  tão  superior  àquela  histórica  e 
humana, pode nos dar uma o senso da sua divindade, da sua presença, 
atividade e função histórico-social. A imprensa sul-americana, de forma 
precipitada e simplista, sem mais atribuiu a Cristo as Grandes Mensagens e 
a Grande Síntese, pelo seu sabor evangélico. Mas precisa compreender 
quão perigoso e anticientífico este definir em forma tão categórica uma 
proveniência que diminui o Cristo na comum concepção histórica humana; 
precisa  compreender  que  o  Cristo  real  não  pode  ter  na  sua  essência 
nenhuma forma no nosso concebível, que não lhe alcance e contém senão 
reduções. No meu caso, portanto, não se pode falar senão de direção na 
descida das noúres, e se pode dizer que, da direção que, quem sabe quão 
distante e a que vertiginosa altura, conduz a Cristo e à Divindade, desceu, 
através  quem  sabe  quantos  planos  e  passando  por  quem  sabe  quais 
reduções de adaptação, uma noúre, até o plano onde a minha mais alta 
consciência  inspirativa,  laboriosamente  ascendendo,  pode captá-la,  para 
completar o último e certamente o mais curto trecho do caminho deveria 
levá-la à forma da psicologia humana. “Eu venho a vós do alto e de tão 
longe”,  diz  a  Sua Voz na  Mensagem do Perdão.  “Vós não podeis  ver

196



242 Le Noúri – Pietro Ubaldi

quale lungo cammino è  per noi, fatti di puro concetto, superar la grande, 
l’immensa distanza spirituale che ci separa da voi immersi nel fango della 
terra.  Le  vostre  distanze  psicologiche  sono  più  grandi  e  più  difficili  a 
superare delle vostre distanze di spazio e di tempo”. Ciò  significa distanza 
concettuale della sorgente e lungo cammino percorso,  cioè  riduzione di 
dimensione operata  per  superare  quella  distanza e  discendere  da quella 
altezza nel nostro piano di evoluzione: distanze psicologiche, evolutive, di 
dimensione  concettuale.  Solo  ora  che  abbiamo  tracciato  questo  studio 
tecnico  sulle  noúri,  possiamo comprendere  quale  processo  di  riduzione 
implichi  questa  discesa di  correnti  spirituali,  quale  serie  di  filtraggi  sia 
necessaria  attraverso  i  vari  piani  perché  la  luce  sia  percepibile,  la 
radiazione  accessibile,  quanti  intermediari  di  graduale  trasparenza 
spirituale debbono collaborare perché  la cecità  spirituale del mezzo possa 
giungere fin lassù  e la potenza concettuale possa raggiungere limpida senza 
offuscarsi  fino quaggiù .  In questo complesso procedimento quanti  aiuti 
sono  necessari  accanto  alla  mia  fatica  e,  nonostante  la  mia  forma  di 
medianità  ispirativa  cosciente,  quanta  parte  della  trasformazione  deve 
avvenire  fuori  della  mia  coscienza  in  piani  superiori  a  quelli  a  me 
accessibili, quale lavoro di preparazione che io ignoro deve avvenire al 
disopra di me, per portare la noúri fin nel piano della mia captazione. Il 
fenomeno è vasto, fatto di collaborazioni diverse pero gradi di purezza e 
di altezza e io non ne sono che l’ultimo termine, il più basso e involto. In 
alto,  come  realtà  obiettiva  e  scientifica  che  io  sento,  è  un  coro  di 
gerarchie roteanti  di  sfera in sfera nella gran luce di  Dio,  in basso la 
gerarchia si continua e la terra viene irradiata e guidata.

Dopo  tutto  ciò  si  comprende  sempre  meglio  quale  fondamentale 
problema sia per me, come prima condizione della mia captazione noúrica, 
quello dell’ascensione spirituale; si comprende come per me la questione 
della  medianità  e  quella  del  perfezionamento  spirituale  debbano 
coincidere. Se la sorgente dell’ispirazione è  in alto, io devo viver sempre 
tutto  proteso verso  l’alto  per  poterla  raggiungere.  Io  sono una antenna, 
sensibilizzata dal dolore, che deve emergere più  che può  nei piani superiori 
per riportare nel nostro le concezioni. Più  mi affinerò  e più  in alto potrò  
salire, più  si  estenderà  il  mio raggio di sintonizzazione e captazione. In 
ultrafania vige la legge dell’affinità. È  principio generale che ogni medium 
non può  entrare in sintonia cosciente so non con la noúri del proprio livello 
evolutivo. Perché  la recezione ispirativa non è  dovuta ad una trasmissione 
da un individuo, ma è  una mia immersione in una corrente di pensiero o 
atmosfera concettuale in sintonia con la quale si determina la forma della 
mia coscienza.  Quindi  se  io  mi demoralizzo,  mi  disensibilizzo anche e 
perdo coscienza di quel piano di noúri, appesantisco il mio peso specifico e 
perdo la capacità  di galleggiare fino a quella altezza. Io devo accordare

197



As Noúres – Pietro Ubaldi 243

quão longo é o caminho, é por nós feito de puro conceito, superar a grande, 
imensa distância espiritual que nos separa de vós, imersos no lodo da terra. 
As vossas distâncias psicológicas são maiores e mais difíceis a superar que 
as  vossas  distâncias  de  espaço  e  de  tempo”.  Isso  significa  distância 
conceitual da fonte e longo caminho percorrido, i. é., redução de dimensão 
operada para superar aquela distância e descer daquela altura ao nosso plano 
de evolução: distâncias psicológicas, evolutivas, de dimensão conceitual. Só 
agora  que  traçamos  este  estudo  técnico  sobre  as  noúres,  podemos 
compreender que processo de redução implica esta descida de correntes 
espirituais, que série de filtragens é necessária através dos vários planos para 
que a luz seja perceptível, a radiação acessível, quantos intermediários de 
gradual  transparência  espiritual  devem  colaborar  para  que  a  cegueira 
espiritual do médium possa chegar lá em cima e a potência conceitual possa 
chegar  límpida  sem  ofuscar-se  aqui  embaixo.  Neste  complexo 
procedimento, quanta ajuda é necessária juntamente com o meu esforço e, 
não obstante a minha forma de mediunidade inspirativa consciente, quanta 
parte da transformação deve ocorrer fora da minha consciência, em planos 
superiores àqueles a mim acessíveis,  que trabalho de preparação que eu 
ignoro, deve ocorrer acima de mim, para trazer a noúre para o plano da 
minha captação. O fenômeno é vasto, feito de colaborações diversas, mas 
com graus de pureza e elevação, e eu sou apenas seu termo mais baixo e 
involuído. No  alto, como a realidade objetiva e científica que eu sinto, há 
um coro de hierarquias girando de esfera em esfera na grande luz de Deus; 
em baixo, a hierarquia continua, e a terra é irradiada e guiada.

Depois de tudo isso, se compreende sempre melhor qual fundamental 
problema seja para mim, como primeira condição da minha captação noúrica, 
aquele da ascensão espiritual; se compreende como, para mim a questão da 
mediunidade e a do aperfeiçoamento espiritual devam coincidir. Se a fonte de 
inspiração está  no alto, eu devo viver sempre todo estendido para o alto para 
poder alcançá-la. Eu sou uma antena, sensibilizada pela dor, que deve emergir 
o mais que pode nos planos superiores para trazer de volta aos nossos as 
concepções.  Quanto mais me refinar e quanto mais alto puder ascender, 
mais se estenderá  o meu raio de sintonização e captação. Em ultrafania, 
vigora a lei da afinidade. É  princípio geral que cada médium não pode entrar 
em sintonia  consciente,  exceto  com a  noúre  do  próprio  nível  evolutivo. 
Porque  a  recepção  inspirativa  não  se  deve  a  uma  transmissão  de  um 
indivíduo, mas é  uma minha imersão em uma corrente de pensamento ou 
atmosfera conceitual em sintonia com a qual se determina a forma da minha 
consciência. Portanto, se eu me desmoralizo, me dessensibilizo também e 
perco consciência daquele plano de noúre, aumentarei o meu peso específico 
e  perco  a  capacidade  de  flutuar  até  aquela  altura.  Eu  devo  afinar

197



244 Le Noúri – Pietro Ubaldi

ogni giorno il delicato istrumento della mia risonanza nella sofferenza e nel 
distacco, perché  possa facilmente superare, senza rispondere, il mare delle 
noúri  involute  e  barontiche  che  mi  circonda,  devo  sensibilizzare  ogni 
giorno  il  mezzo  perché  per  differenza  di  sua  natura  resti  sordo  alle 
vibrazioni più  basse e si slanci invece in alto, frema solo se percosso dalle 
emanazioni elevate. Come l’onda elettrica perché è più  evoluta è anche più  
potente e più  libera dell’onda acustica, domina cioè  un raggio d’azione più  
vasto, giunge più  presto e più  lontano perché  di più  supera la dimensione 
spazio-tempo, così l’emanazione ultrafanica captata nella mia recezione più  
è  situata evolutivamente in alto e più  è  potente, libera, più  ampiamente 
supera i limiti delle dimensioni inferiori, più  è  vasto il campo concettuale 
che essa domina. Ogni forma, più  è  elevata e più  è  potente. Allora, più  io 
salirò  evolutivamente,  e  più  potente  sarà  la  sorgente  a  cui  io  potrò  
attingere, più  si dilaterà  quindi il raggio della mia captazione concettuale, 
più  profonda sarà  la  mia  visione  delle  verità  assolute.  Il  progresso  e  il 
potenziamento  della  mia  medianità  è  dato  tutto  dal  mio  progresso 
spirituale, poiché  basta salire per sapere. Io non studio sui libri, ma leggo 
nella vita. “C’è  nel libro di Dio ben più che nel vostro”, diceva Giovanna 
d’Arco, “e so leggere in un libro dove voi non sapete leggere”. La più 
profonda sapienza è  data  dall’evoluzione,  non dalla  cultura.  Assurdità 
potranno queste sembrare di fronte alla psicologia pratica, ma i fenomeni 
hanno una logica e bisogna seguirla fino in fondo.

Da  ciò  si  comprende  come  io  imposti  il  problema  della  mia 
medianità  e perché  io credo che così debba orientare lo studio dei casi di 
alta ultrafania. Mentre la grande distinzione della comune medianità  è  tra 
vita e al di là, la mia distinzione fondamentale è  tra involuto ed evoluto, il 
mio problema medianico è  problema etico, è  il problema dell’ascensione 
dell’universo e, mentre sprofonda le sue radici nella più  bassa animalità, 
spande le sue ramificazioni nel cielo delle dimensioni superconcettuali. Nel 
mio caso dunque non ha senso e mi lascia indifferente la comunicazione 
con gli spiriti defunti che, situati più  o meno al nostro livello, nulla sanno, 
nulla hanno da dirci e ripeteranno le vecchie e povere cose umane.

A me urge invece di superare questo piano umano in cui vivi e morti 
si  agitano e  in cui  si  resta  sempre quaggiù ,  nell’ombra.  Amleto diceva: 
essere o non essere. Io dico: salire per sapere, questo è  il problema. Posta 
la  premessa,  dimostrata  nella  Sintesi,  dell’evoluzione  delle  dimensioni  e 
della ascensione degli esseri attraverso piani di sensibilità,  di perfezione 
morale  e  di  potenza  concettuale,  posto  il  monismo  pure  nella  Sintesi  
dimostrato, cioè un universo dato da un principio unico, Dio, e ammessa in 
fine  questa  teoria  ormai  evidente,  da  me  realizzata,  della  percezione 
noúrica per sintonizzazione, si  comprende come la mia medianità non 
possa essere che la forma dell’evoluzione psichica e spirituale dell’uomo,

198

199



As Noúres – Pietro Ubaldi 245

cada dia  o delicado instrumento da minha ressonância no sofrimento e no 
desapego, para que possa facilmente superar, sem responder, o mar das noúres 
involuídas e barônticas que me circunda, devo sensibilizar cada dia o meio para 
que, por diferença de sua natureza, permaneça surdo às vibrações mais baixas e 
se lance, em vez disso, para o alto, vibrando só se percorrido por emanações 
elevadas. Assim como a onda elétrica, por ser mais evoluída, é também mais 
potente e mais livre do que a onda acústica, i. é., domina um raio de ação mais 
vasto, alcança mais rápido e mais longe porque mais supera a dimensão espaço-
tempo, assim a emanação ultrafânica captada na minha recepção, quanto mais 
estiver  situada  evolutivamente  no  alto  e  mais  for  potente  e  livre,  mais 
amplamente supera os limites das dimensões inferiores, mais é vasto o campo 
conceitual que ela domina. Cada forma, quanto mais elevada é mais potente. 
Então, quanto mais alto eu subir evolutivamente, mais potente será a fonte da 
qual eu posso extrair, mais se dilatará, portanto, o raio da minha captação 
conceitual,  mais  profunda  será  a  minha  visão  das  verdades  absolutas.  O 
progresso e o fortalecimento da minha mediunidade é dado todo pelo meu 
progresso espiritual, pois basta subir para saber. Eu não estudo livros, mas leio 
na vida. “Há no livro de Deus bem mais do que no vosso”, dizia Joana d'Arc, “e 
sei ler num livro onde vós não sabeis ler”. A mais profunda sabedoria é dada 
pela evolução, não da cultura. Isso pode parecer absurdo diante da psicologia 
prática, mas os fenômenos têm uma lógica, e precisa segui-la até o fim.

Disso se compreende como eu abordo o problema da minha mediunidade 
e por que eu acredito que assim deva orientar o estudo dos casos de alta 
ultrafania. Enquanto a grande distinção da comum mediunidade é entre a vida e a 
vida após a morte, a minha distinção fundamental é entre involuído e evoluído, o 
meu problema mediúnico é  problema ético,  é  o  problema da  ascensão do 
universo,  e  enquanto  aprofunda  as  suas  raízes  na  mais  baixa  animalidade, 
expande as suas ramificações no céu das dimensões superconceituais. No meu 
caso, portanto, não faz sentido e me deixa indiferente a comunicação com os 
espíritos falecidos, que, situados mais ou menos no nosso nível, nada sabem, nada 
têm a nos dizer e repetem as velhas e pobres coisas humanas.

A mim urge superar este plano humano no qual vivos e mortos se 
agitam e onde se permanece sempre aqui embaixo, nas sombras. Hamlet 
dizia: ser ou não ser. Eu digo: subir para saber, este é  o problema. Posta a 
premissa, demonstrada na Grande Síntese, da evolução das dimensões e da 
ascensão dos seres através dos planos de sensibilidade, de perfeição moral 
e  de  potência  conceitual;  posto  o  monismo  também na Grande  Síntese  
demonstrado,  i.  é.,  um universo  dado por  um princípio  único,  Deus,  e 
admitida enfim esta teoria agora evidente, por mim realizada, da percepção 
noúrica por sintonização, se compreende como a minha mediunidade não 
possa  ser  senão  a  forma  da  evolução  psíquica  e  espiritual  do  homem,

199

198



246 Le Noúri – Pietro Ubaldi

che la ripetizione dell’aspirazione di  tutto l’universo teso verso il  suo 
centro, Dio. La mia medianità dunque è religione, prega ed adora; fa ciò 
in faccia alla scienza, perché possiede e dimostra la verità. Il fenomeno 
della mia captazione noúrica è aperto di fronte all’eternità, io sento che 
attraverso di  esso,  di  corrente in corrente,  di  sfera in sfera,  io risalgo 
verso quel divino centro di potenza e di concetto; io sento che Egli mi 
chiama dal profondo di me e dal profondo degli esseri. Sprofondando per 
mezzo della mia medianità negli strati più intimi della mia coscienza, io 
sento che attraverso di essi io risalgo i vari piani evolutivi e che il mio 
spirito ritrova l’unità, il principio, la sostanza, l’assoluto; in fondo e oltre 
il relativo io sento la verità immobile intorno a cui esso va roteando nel 
turbine dell’evoluzione. Poiché la direzione della noúri è nel profondo di 
se stessi e delle cose e ivi è Dio.

* * *

Volgiamo ora lo sguardo all’altro estremo, più  basso e più  accessibile, 
del fenomeno. È  evidente che nelle sue zone superiori, il fenomeno non 
può  esser  raggiunto  dall’osservazione  e  che,  al  di  fuori  di  queste 
dichiarazioni che io solo posso fare,  il  fenomeno resti  nella sua fase di 
origine, scientificamente incontrollabile. Si pensi alla relatività  della nostra 
posizione  sulla  scala  dell’evoluzione  intellettuale  degli  esseri  e  come  il 
nostro più  grande genio rappresenti una riduzione di dimensione, un mezzo 
denso e materiale di fronte a fasi più  evolute e spirituali. Già  ci stupisce 
l’istantaneità del pensiero, la profezia che domina il futuro e non sono che i 
primi superamenti della dimensione temporale. La scienza, prodotto della 
psiche umana, non può  possedere i mezzi di osservazione di ciò  che supera 
le capacità  di quella psiche. Alle origini la noúri elevata della rivelazione 
non è  pensiero che si trasmette sfericamente per onde sia pur in mezzo 
sottilissimo agli ultimi limiti della dimensione spaziale, ma è  emanazione 
di uno superiore stato cinetico della sostanza che, trasportato di fronte al 
nostro concepibile, costituisce una realtà  inimmaginabile, perché  estesa in 
una gamma di stati cinetici con cui la normale psiche umana non sa entrare 
in  risonanza  (comprensione).  La  noúri  penetra  nella  zona  del  normale 
percepibile  solo  nella  sua  fase  di  arrivo,  assume la  forma vibratoria  di 
pensiero solo dopo compiuto il processo di trasformazione involutiva nella 
coscienza  del  medium.  La  scienza  non  possiede  quindi  altro  mezzo  di 
indagine,  non  può  raggiungere  il  fenomeno  se  non  attraverso  questo 
istrumento. Non c’è  veicolo meccanico che possa far viaggiare chiunque 
nella dimensione evoluzione, se non l’io stesso che evolve. Non vi sono 
mezzi per captare il supersensorio se non questo organo ultrafanico che 
funge  da  trasformatore  noúrico  o  riduttore  di  dimensioni.  Non  resta 
quindi alla scienza che una osservazione indiretta, del fenomeno quale

200



As Noúres – Pietro Ubaldi 247

que a repetição da aspiração de todo o universo estendido ao seu centro, 
Deus. A minha mediunidade é, portanto, religião, reza e adora; faz isso 
diante da ciência, porque possui e demonstra a verdade. O fenômeno da 
minha captação noú rica está  aberto diante da eternidade; eu sinto que 
através dele de corrente em corrente, de esfera em esfera, eu reascendo 
rumo àquele divino centro de poder e de conceito; eu sinto que Ele me 
chama das  profundezas  de  mim mesmo e  das  profundezas  dos  seres. 
Mergulhando por meio da minha mediunidade nos estratos mais íntimos 
da minha consciência,  eu sinto que através  deles  reascendo os  vários 
planos  evolutivos  e  que  o  meu  espírito  reencontra  a  unidade,  o 
princípio, a substância, o absoluto; no fundo e além do relativo, eu sinto 
a verdade imóvel em torno da qual ele gira no turbilhão da evolução. 
Pois a direção da noú re está  nas profundezas de si mesmo e das coisas, 
e ali está  Deus.

* * *

Voltemos  agora  o  olhar  ao  outro  extremo,  mais  baixo  e  mais 
acessível,  do  fenômeno.  É  evidente  qu  nas  suas  zonas  superiores,  o 
fenômeno não pode ser alcançado pela observação e que, de fora destas 
declarações que eu só  posso fazer, o fenômeno permanece na sua fase de 
origem,  cientificamente  incontrolável.  Se  pense  à  relatividade  da  nossa 
posição na escala da evolução intelectual dos seres e como o nosso maior 
gênio representa uma redução  de dimensão,  um meio denso e material 
diante das fases mais  evoluídas e espirituais.  Já  nos espantamos com a 
instantaneidade do pensamento, a profecia que domina o futuro, e não são 
senão as primeiras superações da dimensão temporal. A ciência, produto 
da psique humana, não pode possuir os meios de observação do que supera 
as capacidades daquela psique. Nas origens, a noúre elevada da revelação 
não é  pensamento que se transmite esfericamente por ondas, seja por um 
meio  sutilíssimo,  até  os  ú ltimos  limites  da  dimensão  espacial,  mas  é 
emanação de um superior estado cinético de substância que, transportado 
diante do nosso concebível, constitui uma realidade inimaginável, porque 
se  estende  por  uma gama de  estados  cinéticos  com os  quais  a  normal 
psique humana não sabe entrar em ressonância (compreensão). A noúre 
penetra na zona do normal perceptível só  na sua fase de chegada, assume a 
forma  vibratória  de  pensamento  só  após  concluído  o  processo  de 
transformação involutiva na consciência do médium. A ciência, portanto, 
não  possui  outro  meio  de  investigação;  não  pode  alcançar  o  fenômeno 
senão através deste instrumento. Não há  veículo mecânico que possa fazer 
viajar alguém para a dimensão evolução, senão o próprio eu que evolve. 
Não há meios para captar o supersensório senão este órgão ultrafânico que 
funciona como um transformador noúrico ou redutor de dimensões. Não 
resta, portanto, à ciência senão uma observação indireta, do fenômeno qual

200



248 Le Noúri – Pietro Ubaldi

appare riflesso nella psiche del medium. Per questo ho voluto analizzare 
io  stesso  il  mio  caso,  perché  io  solo  l’ho  tutto  sottomano  per 
l’osservazione.  Solo  riunendo  nella  stessa  persona  la  funzione  della 
scienza che osserva e quella dell’utrafano che sente e registra, si poteva 
studiare a fondo il problema. Un altro, certo più sapiente, non possiede il 
contatto diretto con i  fatti  del  mio mondo interiore.  Io solo assisto al 
processo della mia captazione noúrica, né mi è dato di farvi assistere altri  
se non attraverso queste mie descrizioni. Per essi non vi è che studiare le 
mie dichiarazioni e la struttura psicologica delle registrazioni concettuali 
da  me compiute.  Ma resteranno all’esterno perché  le  stesse  leggi  del 
pensiero, che anche ora restano vere, non mi permettono di comunicare le 
mie sensazioni se non a qui è capace di entrare in risonanza con una tale 
ordine di  vibrazioni;  e  qui  non lo  potrà  non comprenderà.  È naturale 
quindi che molti lo neghino perché non trovano alcuna rispondenza nella 
propria sensibilità. Non posso farci nulla. Non si può far sentire il suono 
ad  un  sordo  e  vedere  la  luce  ad  un  cieco.  Ma  i  fatti  restano  e 
rappresenteranno un enigma e  con l’accusa di  squilibrio nevrotico mi 
dovrà attribuire la paternità assoluta della Grande Sintesi che lo rinnega 
all’evidenza.  Per  tutti,  resta  indistruttibile  il  prodotto  del  processo 
ultrafanico,  la  costatazione  che  è  difficile  raggiungerlo  con  i  mezzi 
culturali  normali,  resta  la  logica  di  questa  mia  interpretazione,  una 
costruzione concettuale protratta attraverso tutto questo volume solo per 
sostenere una inspiegabile umiltà che rinuncia a far proprio un prodotto 
intellettuale che io avevo a portata di mano.

Discendiamo  dalla  altezza  della  emanazione  noúrica,  al  livello 
umano  dove  si  arresta  la  trasmissione  e  si  fissa  la  recezione.  L’ultimo 
termine della trasformazione noúrica, il più  basso del processo fenomenico, 
la  zona  di  massima  involuzione  è  nell’organismo  nervoso-cerebrale  del 
medium. Ho già  accennato che si deve elevare il potenziale nervoso per 
raggiungere la percezione noúrica. Mi è  dunque necessario un aumento di 
tensione elettrica che mi permetta di entrare in risonanza con la corrente 
noúrica,  assumendo  una  frequenza  maggiore  (intuizione)  di  quella 
razionale normale. Il periodo di assopimento della coscienza normale, il 
quale inizia la recezione,  non è  che il  lavoro di messa in fase con una 
frequenza  di  percezione  superiore  al  normale,  uscendo  dall’ordine  di 
vibrazioni comune per sintonizzarsi con uno più  potente. La volontà  è  una 
radiazione più  involuta data da una frequenza vibratoria inferiore, la cui 
presenza ha potere distruttivo di questi più  evoluti e delicati stati vibratori 
che permettono la sintonizzazione con la noúri. Per questo, l’ispirato è  un 
sensitivo e raramente un volitivo, dominatore e atto al comando, tipo che 
di fronte a tali problemi è  impotente. Quanto sopra spiega quel lavoro di

201



As Noúres – Pietro Ubaldi 249

aparece refletido na psique do médium. Por isto quis analisar eu mesmo o 
meu caso, porque só eu tenho tudo à mão para a observação. Só reunindo 
na mesma pessoa a função da ciência que observa e a do ultrafano que 
sente  e  registra,  se  poderia  estudar  a  fundo  o  problema.  Um  outro, 
certamente mais sábio, não possui o contato direto com os fatos do meu 
mundo  interior.  Eu  sozinho  assisto  ao  processo  da  minha  captação 
noúrica, nem me é dado o poder de fazer com que outros assistam senão 
através  destas  minhas  descrições.  Para  eles,  não  há  senão  estudar  as 
minhas declarações e a estrutura psicológica dos registros conceituais que 
fiz. Mas permanecerão de fora porque as próprias leis do pensamento, 
que até agora permanecem verdadeiras, não me permitem comunicar as 
minhas sensações senão a quem é capaz de entrar em ressonância com tal 
ordem de vibrações; e quem não o puder, não compreenderá. É natural, 
portanto,  que  muitos  neguem  porque  não  encontram  alguma 
correspondência na própria sensibilidade. Não posso fazer nada. Não se 
pode fazer ouvir o som a um surdo e ver a luz a um cego. Mas os fatos 
permanecem  e  representarão  um  enigma,  e  com  a  acusação  de 
desequilíbrio neurótico, me atribuirá a paternidade absoluta da Grande 
Síntese, o que o renega à evidência. Para todos, permanece indestrutível 
o produto do processo ultrafânico, a constatação que é difícil alcançá-lo 
com os meios culturais normais, resta a lógica desta minha interpretação, 
uma construção conceitual prolongada através de todo este volume só 
para sustentar uma inexplicável humildade que renuncia a se apropriar de 
um produto intelectual que eu tinha ao meu alcance.

Descemos da altura da emanação noú rica ao nível humano, onde se 
detém  a  transmissão  e  se  fixa  a  recepção.  O  ú ltimo  termo  da 
transformação noú rica, o mais baixo do processo fenomênico, a zona de 
máxima involução,  está  no organismo nervoso-cerebral  do médium. Já 
mencionei  que  se  deve  elevar  o  potencial  nervoso  para  alcançar  a 
percepção  noú rica.  Me  é,  portanto,  necessito  um  aumento  de  tensão 
elétrica que me permita entrar em ressonância com a corrente noú rica, 
assumindo uma frequência maior (intuição) daquela racional normal. O 
período  de  adormecimento  da  consciência  normal,  o  qual  inicia  a 
recepção, não é  senão o trabalho de por em fase com uma frequência de 
percepção superior à  normal, deixando a ordem de vibrações comuns para 
se  sintonizar  com uma mais  potente.  A  vontade  é  uma  radiação  mais 
involuída, dada por uma frequência vibratória inferior, cuja presença tem 
poder destrutivo desses mais evoluídos e delicados estados vibratórios que 
permitem a sintonização com a noúre. Por isto, o inspirado é  um sensitivo 
e raramente um volitivo, dominador e apto ao comando, tipo que diante de 
tais problemas é  impotente. O exposto acima explica aquele trabalho de

201



250 Le Noúri – Pietro Ubaldi

sintonizzazione ambientale che aiuta la mia registrazione, la necessità  che 
io ho chiedergli l’avviamento all’armonizzazione vibratoria di me stesso, la 
quale più  si sale in alto e più  deve essere profonda. E ciò  spiega come, un 
rallentamento  di  tensione  da  parte  mia  per  stanchezza  o  per  disturbi 
nell’ambiente,  possa  produrre  veri  fenomeni  di  evanescenza, 
analogamente  al  fenomeno  di  evanescenza  (fading)  delle 
radiotrasmissioni. Nella sua zona più bassa il fenomeno ha caratteristiche 
elettriche,  è  costituito  difatti  nel  plasma  cerebrale  da  orientamenti  di 
cinetica atomica, e l’atomo è un organismo elettrico. Questa oscillazione 
dunque  che  il  mio  essere  psichico  deve  compiere  lungo  la  scala  di 
evoluzione e involuzione per ascendere ad una dimensione superiore e 
poi  ridurla  nella  normale,  si  ripercuote  nella  sua  zona  più  bassa  in 
mutamenti di potenziale, di tensione e di frequenza di vibrazione nel mio 
sistema nervoso e cerebrale. La trasformazione di dimensione, iniziatasi 
all’emanazione  originaria  con  processi  immateriali  supersensori 
incontrollabili all’osservazione, man mano che discende involutivamente 
diventa accessibile ai metodi della scienza, perché avviene in ultimo in 
forma  di  onda-pensiero  nel  mio  cervello  e  termina  attraverso  i  moti 
muscolari della mano sulla punta della penna. Questa è la fase finale, la 
più densa, della materializzazione della noúri. Il pensiero che prima era 
mobile e fluido, si solidifica qui nella parola, si cristallizza in una forma 
immutabile.  Il  pensiero  che  io  prima  sentivo  tutto,  istantaneo  e 
contemporaneo, appunto perché in una dimensione supertemporale, devo 
io stesso nella riduzione trasformarlo a consecutivo e filiforme come è 
nella parola: riduzione di dimensione volumetrica in lineare. Il momento 
in cui il  fenomeno diventa tangibile è questo della coagulazione della 
sostanza  mobilissima ed  evanescente,  prontissima a  sfuggire  e  che  io 
tengo stretta attraverso la mia tensione in uno stato di estrema delicatezza 
percettiva che è anche vulnerabilità nervosa, che mi fa tremare di ogni 
disturbo  o  interruzione.  Ciò  appare  logico  quando  si   pensa  a  quale 
processo deve compiersi nella mia psiche e cervello. Io seguo la corrente 
noúrica  come  rapito  in  estasi;  devo  frenarne  e  dominarne  la  sua 
contemporaneità nella genesi filiforme del pensiero, devo far trasparire 
nella  modulazione  razionale  e  linguistica  la  modulazione 
dell’emanazione  superconcettuale  originaria;  devo  mantenere  la 
percezione supersensoria animica e astratta attraverso la mia tensione, 
come un attacco delicatissimo che al  minimo urto si  spezza.  Si  pensi 
quanto  è  lontana  l’emanazione  di  origine  dalla  registrazione  finale, 
eppure esse devono star collegate in risonanza e la modulazione di arrivo 
per quanto ridotta deve coincidere senza distorsioni con la modulazione 
di partenza. La minima vibrazione disarmonica (più in alto si sale e più lo



As Noúres – Pietro Ubaldi 251

sintonização ambiental que auxilia a minha registração, a necessidade 
que  eu  tenho  de  pedir-lhe  que  inicie  a  harmonização  vibrató ria  de 
mim  mesmo,  a  qual  quanto  mais  se  sobe  no  alto,  mais  deve  ser 
profunda. E isso explica como uma desaceleração da tensão de minha 
parte,  por  fadiga  ou  por  perturbaçõ es  no  ambiente,  possa  produzir 
verdadeiros fenômenos de desvanecimento, analogamente ao fenômeno 
de desvanecimento  (fading)  das radiotransmissõ es. Na sua zona mais 
baixa, o fenômeno tem características elé tricas, é  constituído, de fato, 
no plasma cerebral por orientaçõ es de cinética atômica, e o á tomo é 
um  organismo  elé trico.  Esta  oscilação,  portanto,  que  o  meu  ser 
psíquico deve sofrer ao longo da escada de evolução e involução para 
ascender  a  uma  dimensão  superior  e  então  reduzi-la  na  normal,  se 
repercute na sua zona mais baixa em mudanças de potencial, de tensão 
e  de  frequência  de  vibração  no  meu  sistema  nervoso  e  cerebral.  A 
transformação  de  dimensão,  iniciada  pela  emanação  originária  com 
processos imateriais  supersensó rios incontroláveis  pela observação,  à 
medida que desce involutivamente torna-se acessível aos métodos da 
ciência,  porque  ocorre,  em  ú ltima  aná lise,  na  forma  de  onda-
pensamento  no  meu  cérebro  e  termina  através  dos  movimentos 
musculares da mão na ponta da pena. Esta é  a fase final, a mais densa, 
da  materialização  da  noú re.  O  pensamento  que  antes  era  móvel  e 
fluido,  se  solidifica  aqui  na  palavra,  se  cristaliza  em  uma  forma 
imutável.  O  pensamento  que  eu  antes  sentia  todo,  instantâneo  e 
contemporâneo,  precisamente  por  estar  em  uma  dimensão 
supertemporal,  devo  eu  mesmo,  na  redução,  transformá-lo  em 
consecutivo  e  filiforme,  como  é  na  palavra:  redução  da  dimensão 
volumétrica  em  linear.  O  momento  no  qual  o  fenômeno  se  torna 
tangível  é  este  da  coagulação  da  substância  altamente  móvel  e 
evanescente,  prontíssima  para  escapar  e  que  seguro  firmemente 
através  da  minha  tensão  em  um  estado  de  extrema  delicadeza 
perceptiva que é  também vulnerabilidade nervosa, que me faz tremer a 
cada perturbação ou interrupção. Isso parece lógico quando se pensa 
sobre o processo deve se cumprir na minha psique e cérebro. Eu sigo a 
corrente noú rica como se arrebatado em êxtase; devo conter e dominar 
a  sua  contemporaneidade  na  gênese  filiforme  do  pensamento,  devo 
fazer transparecer na modulação racional e linguística a modulação da 
emanação  superconceitual  originária;  devo  manter  a  percepção 
supersensó ria  anímica  e  abstrata  através  da  minha tensão,  como um 
apego delicadíssimo que ao menor impacto se rompe. Se pense quanto 
é  distante  a  emanação  de  origem da registração  final,  e  no entanto, 
elas devem estar coligadas em ressonância e a modulação de chegada, 
por quanto reduzida deve coincidir sem distorções com a modulação de 
partida. A mínima vibração desarmônica (quanto mais alto se sobe, mais o



252 Le Noúri – Pietro Ubaldi

stato armonico è  necessario,  perché è  un avvicinarsi  all’unificazione), 
qualsiasi urto eterogeneo acustico o psichico che penetri l’ambiente, può 
produrre distorsioni per interferenza. Allora io soffro, fatico dove non ci 
deve esser fatica perché devo ricostituire la tensione. Un concetto è uno 
stato vibratorio individuato delicatissimo, che spento, non si ritrova più 
né con la logica e molto meno con la volontà e non ritorna che eccitato 
per connessione di idee, cioè ripassandogli vicino in uno stato vibratorio 
affine. Quindi io scrivo rapidissimo, lasciando la forma agli automatismi; 
la mia cultura mi è dunque necessaria perché certe conoscenze inferiori, 
per raggiungere rapidamente lo scopo, devono essere istintive. In questo 
caso  le  capacità  culturali  rappresentano  l’allenamento  e  l’affinamento 
dell’istrumento e sono necessarie per la legge del minimo mezzo. Se la 
tensione  è  uguale,  la  sintonizzazione  aderente,  disturbi  e  interferenze 
assenti, la registrazione scorre sicura, perfetta di concetto e di forma. Per 
questo prendo le mie precauzioni e scrivo di notte, sia per la sosta nei 
rumori,  che  per  la  sicurezza  da  interruzioni,  soprattutto  per 
l’acquietamento che col sonno sopravviene nello stato psichico generale 
che nel giorno, per le emanazioni violente di tutti, è per me veramente 
assordante;  in  fine  perché  sento  che  gli  stessi  raggi  solari  hanno una 
potenza distruttrice. So che molti scrittori e artisti  lavoravano di notte 
(per es. Debussy). Sento persino i disturbi elettrici dell’atmosfera; tutto 
ciò che disturba la radio disturba anche me, ma relativamente. Poiché le 
scariche elettriche, benché potenti, proveniendo da piani di evoluzione 
diversi,  dinamici  e  non  psichici,  essendo  di  natura  diversa,  sono 
qualitativamente più lontani da me, mentre uno stato d’animo barontico 
(= involto), dei miei simili, per maggior affinità con la mia natura umana 
si innesta più facilmente nel mio stato vibratorio. Così mi ferisce uno 
scatto d’ira che avvenga nelle vicinanze, le emanazioni di alcoolizzati e 
di qualsiasi ambiente moralmente poco evoluto. Tutto ciò, specialmente 
se inatteso, può costituire per il mio sistema nervoso una scossa che è 
acuta  sofferenza.  Certe  musiche  al  contrario,  specie  se  di  profonda 
orchestrazione,  hanno  per  me  un  potere  sintonizzante  spiccato,  come 
Wagner, il piano di Chopin e di Liszt, Rimsky Korsakov, Mussorgsky, 
Glazunow, Albeniz, Palestrina, Debussy e tanti altri, mentre Stravinsky 
per  esempio  mi  irrita,  la  potenza  di  Beethoven  come  quella  di 
Michelangelo mi schiaccia, Mozart non soffre e non grida come vorrei. 
Io ho bisogno di musicisti la cui noúri sia affine alla mia poiché la loro 
musica mi aiuti fondendosi nella mia sintonizzazione.

Riassumendo  dunque:  tanto  più  è  astratto  il  pensiero,  tanto  più  è  
smaterializzata dalla forma dinamica l’onda della sua vibrazione. Il concetto 
alle  origini  non  è  rivestito  nemmeno  di  parola,  non  ha  lingua  e  involve

202



As Noúres – Pietro Ubaldi 253

estado harmonioso é  necessário, porque é  um aproximar-se à  unificação), 
qualquer  impacto  heterogêneo  acústico  ou  psíquico  que  penetre  o 
ambiente, pode produzir distorções por interferência. Então eu sofro, canso 
onde não  deveria haver cansaço porque devo reconstituir  a  tensão.  Um 
conceito é  um estado vibracional individualizado delicadíssimo, que, uma 
vez extinto, não se reencontra mais nem com a lógica e muito menos com 
a  vontade,  e  não  retorna  senão  excitado  por  conexão  de  ideias,  i.  é., 
repassando-lhe próximo em um estado vibratório afim. Então eu escrevo 
rapidíssimo, deixando a forma aos automatismos; a minha cultura me é, 
portanto, necessária porque certos conhecimentos inferiores, para atingir 
rapidamente o escopo, devem ser instintivos. Neste caso, as capacidades 
culturais representam o treinamento e o refinamento do instrumento e são 
necessárias pela lei do mínimo meio. Se a tensão é  igual, a sintonização 
aderente,  perturbações  e  interferências  estiverem ausentes,  a  registração 
decorre segura, perfeita de conceito e de forma. Por isto, tomo as minhas 
precauções e escrevo de noite, tanto pela pausa nos ruídos, quanto pela 
segurança contra interrupções, sobretudo pelo efeito calmante que com o 
sono  sobrevém  no  estado  psíquico  geral,  que  no  dia,  pelas  emanações 
violentas  de  todos,  é  para  mim  verdadeiramente  ensurdecedor;  enfim, 
porque sinto que os próprios raios solares têm um poder destrutivo. Sei 
que muitos escritores e artistas trabalharam de noite (por ex. Debussy). 
Sinto até  os distú rbios elétricos da atmosfera; tudo o que perturba o rádio 
também me perturba,  mas relativamente.  Porque as  descargas  elétricas, 
embora potentes, provindas de planos de evolução diversos, dinâmicos e 
não  psíquicos,  sendo  de  natureza  diversa,  estão  qualitativamente  mais 
distantes de mim, enquanto um estado de ânimo barôntico (= involuído), 
dos meus semelhantes, por maior afinidade com a minha natureza humana, 
enxerta-se mais facilmente no meu estado vibratório. Assim, me fere um 
acesso de ira que ocorre nas proximidades, pelas emanações de alcoó latras 
e  de  qualquer  ambiente  moralmente  pouco  evoluído.  Tudo  isso, 
especialmente se inesperado, pode constituir para o meu sistema nervoso 
um  choque,  que  é  agudo  sofrimento.  Certas  músicas,  ao  contrário, 
especialmente  se  de  profunda  orquestração,  têm  para  mim  um  poder 
sintonizante  acentuado,  como  Wagner,  o  piano  de  Chopin  e  de  Liszt, 
Rimsky Korsakov, Mussorgsky, Glazunow, Albeniz, Palestrina, Debussy e 
tantos outros, enquanto Stravinsky, por exemplo, me irrita, a potência de 
Beethoven, como aquela de Michelangelo, me esmaga, Mozart não sofre e 
não  grita como gostaria.  Eu preciso de músicos cuja noúre  seja afim à 
minha para que a sua música me ajude, fundindo-se na minha sintonização.

Resumindo, portanto: quanto mais é abstrato o pensamento, tanto mais 
é desmaterializada pela forma dinâmica a onda da sua vibração. O conceito, às 
origens não é revestido nem mesmo de palavras, não tem linguagem e involui

202



254 Le Noúri – Pietro Ubaldi

giù  giù  fino alla percezione sensoria e si  immobilizza nello scritto.  Più  il 
fenomeno scende involutivamente, più  è  valutabile nella forma ondulatoria 
delle onde hertziane e del suono, luce, etc., e si localizza anche spazialmente in 
una  sede  fisica:  il  cervello.  Qui  si  può  cercare  l’organo  specifico 
dell’ispirazione  ultrafanica:  l’epifisi.  L’epifisi  si  può  definire:  “l’organo  del 
cervello,  non  ancora  sufficientemente  conosciuto,  che  ultrafanicamente  si 
insegna  essere  il  mezzo  meccanico  per  cui  le  noúri  sono  ricettate  dagli 
ipersensitivi” (Trespioli, Biosofia). L’organo della sintonizzazione noúrica è nel 
cervello ed è  particolarmente la glandola pineale. Ho detto particolarmente. 
Bisogna intendersi subito sui principî di fisiologia. La scienza materialista ha 
avuto la mania della localizzazione delle funzioni cerebrali, si è  messa alla 
caccia della sede fisiologica delle funzioni psichiche attraverso esperimenti di 
estirpazione localizzata. Tutto ciò  è effetto del suo orientamento materialista e 
non poteva rivelarle che rapporti e associazioni superficiali, mai il principio 
funzionale del cervello. Esso è  solamente l’organo delle funzioni psichiche, la 
sua struttura è effetto e non causa di funzioni; il pensiero non è una secrezione 
del cervello, ma il cervello è, se si potesse dire, una secrezione del pensiero.

Sezione mediana della testa in cui si rivelano la sede e il volume dell’epifisi e dell’ipofisi. (Prof. Rouvière).
(da La Vita, di Trespioli, episodio 418)



As Noúres – Pietro Ubaldi 255

descendo até a percepção sensória e se imobiliza no escrito. Quanto mais o 
fenômeno desce involutivamente, mais é avaliável na forma ondulatória das 
ondas hertzianas e do som, luz, etc., e se localiza também espacialmente em 
uma sede física: o cérebro. Aqui se pode procurar o órgão específico da 
inspiração ultrafânica: a epífise. A epífise se pode definir: “o órgão do cérebro, 
não ainda suficientemente conhecido, que ultrafanicamente se ensina ser o 
meio  mecânico  pelo  qual  as  noúres  são  recebidas  pelos  hipersensíveis” 
(Trespioli,  Biosofia). O órgão da sintonização noúrica está no cérebro e é 
particularmente a glândula pineal. Disse particularmente. Precisa entender-se 
súbito com os princípios de fisiologia. A ciência materialista tem tido a mania 
da localização das funções cerebrais, se pôs a caça da sede fisiológica das 
funções psíquicas através de experimentos de extirpação localizada. Tudo isso 
é efeito da sua orientação materialista e não poderia revelar senão relações e 
associações  superficiais,  jamais  o  princípio  funcional  do  cérebro.  Ele  é 
somente o órgão das funções psíquicas, a sua estrutura é efeito e não causa de 
funções; o pensamento não é uma secreção do cérebro, mas o cérebro é, se se 
pudesse dizer, uma secreção do pensamento.

Secção mediana da cabeça em que se revelam a sede e o volume da epífise e da hipófise. (Prof. Rouvière).
(de A Vida, de Trespioli, episódio 418)



256 Le Noúri – Pietro Ubaldi

L’organo cerebrale è il prodotto più  elevato dell’evoluzione biologica, 
l’organo attraverso  il  quale  la  chimica  inorganica  del  mondo pre-vitale, 
inoltratasi  poi  nel  complesso  metabolismo  della  chimica  organica, 
raggiunge uno stato di superchimica in cui gli intimi moti planetari atomici 
si  spostano  fino  alla  smaterializzazione  della  materia.  La  scienza  non 
ammette, né  ha il mezzi di osservazione per conoscere le forme di vita 
invisibili ma reali, che l’evoluzione biologica ha prodotto dopo il cervello, 
cioè  la coscienza. Si trova quindi, studiando il cervello, nella condizioni di 
un  selvaggio  che  osservasse  una  apparecchio  radio  senza  conoscerne  il 
principio. È  inutile guardare all’esterno, a fili, lamine e valvole, se non si 
conosce  il  principio  delle  onde  hertziane.  È  inutile  pesare  il  cervello, 
misurarne il volume, se è la qualità e non la quantità che importa, studiarne 
l’anatomia,  numerarne  le  circonvoluzioni,  localizzare  centri  corticali, 
inseguire  i  circuiti  elettrici  centrifughi  e  centripeti  attraverso  il  sistema 
nervoso;  la  scienza  resterà  sempre  di  fronte  alle  sole  fondamenta 
dell’edificio  e  non  ne  vedrà  il  superelevamento  evolutivo  nel  mondo 
dell’imponderabile,  un altro organismo vivo e  funzionante,  palpitante di 
vibrazioni, ma immateriale, la cui conoscenza anatomica va raggiunta per 
altre vie e con altri strumenti perché  situata in dimensioni iperspaziali. Il 
cervello  è  il  substrato materiale  di  queste  forze superbiologiche,  il  loro 
punto di contatto con l’organismo animale, è  l’organo per mezzo del quale 
l’organismo psichico viene a contatto col mondo sensorio della materia. Il 
cervello  dunque,  che è  stato  il  mezzo costruttivo dello  psichismo,  ne è  
anche  l’involucro  esteriore,  l’appoggio  materiale  e  funzionale,  e  sta  alla 
coscienza come lo scheletro sta all’organismo umano che sorregge, ma di 
cui non potrà  mai rivelarci né  il principio né  il complesso funzionamento. 
Per capire l’organo cerebrale non bisogna quindi guardare al suo esterno 
con semplicismo puerile, ma bisogna penetrare nell’orientamento cinetico 
dei moti planetari degli atomi delle sue cellule, osservare gli spostamenti 
che le vibrazioni ondulatorie del pensiero operano in questi orientamenti e 
gli spostamenti che vi operano le emanazioni noúriche, quando giungono 
per  riduzione  involutiva  in  questo  piano  di  oscillazione  dinamica. 
L’anatomia  deve  scendere  all’analisi  della  natura  magnetica  di  queste 
correnti  imponderabili  che  da  tutte  le  cose  emanano  e  che  colpiscono 
questi centri in cui la sensibilizzazione è massima perché essi sono all’apice 
dell’evoluzione biologica.

Allora  si  comprenderà  come  il  cervello,  organo  normale  della 
coscienza, in certi momenti e casi non la possa contenere tutta e quella 
erompa superando i limiti del mezzo con una percezione animica diretta, 
supersensoria. E tanto la coscienza supera il mezzo, che sopravvive alla sua 
distruzione con quel grado di sensibilità  che è  dato come vedemmo dal 
piano di evoluzione spirituale raggiunto in vita, proporzionale cioè al grado 
di  smaterializzazione  realizzato.  Leggo  in  un  trattato  che  la  coscienza

203

204



As Noúres – Pietro Ubaldi 257

O órgão cerebral é  o produto mais elevado da evolução biológica, o 
órgão  através  do  qual  a  química  inorgânica  do  mundo  pré-vital,  tendo 
então avançado no complexo metabolismo da química orgânica, atinge um 
estado  de  superquímica  em  que  os  íntimos  movimentos  planetários 
atômicos se deslocam para a desmaterialização da matéria. A ciência não 
admite, nem tem os meios de observação para conhecer as formas de vida 
invisíveis, mas reais, que a evolução biológica produziu depois do cérebro, 
i.  é.,  a  consciência.  Se  encontra,  portanto,  estudando  o  cérebro,  na 
condição  de  um  selvagem  que  observasse  um  aparelho  de  rádio  sem 
conhecer  o  princípio.  É  inú til  olhar  o  exterior,  para  os  fios,  placas  e 
válvulas, se não se conhece o princípio das ondas hertzianas. É  inú til pesar 
o  cérebro,  medir  o  volume,  se  é  a  qualidade  e  não  a  quantidade  que 
importa, estudar a anatomia, numerar as circunvoluções, localizar centros 
corticais, traçar os circuitos elétricos centrífugos e centrípetos através do 
sistema  nervoso;  a  ciência  permanecerá  sempre  diante  apenas  dos 
fundamentos  do  edifício  e  não  lhe  verá  a  superelevação  evolutiva  no 
mundo do imponderável, um outro organismo vivo e funcional, palpitante 
de  vibrações,  mas  imaterial,  cujo  conhecimento  anatômico  deve  ser 
alcançado por outras vias e com outros instrumentos porque situada em 
dimensões hiperespaciais. O cérebro é  o substrato material dessas forças 
superbiológicas, o seu ponto de contato com o organismo animal, é o órgão 
por meio do qual o organismo psíquico entra em contato com o mundo 
sensório da matéria. O cérebro, portanto, que foi o meio construtivo do 
psiquismo, lhe é também o invó lucro exterior, o apoio material e funcional, 
e está  para a consciência como o esqueleto está  para o organismo humano 
que sustenta, mas do qual não poderá  jamais revelar-nos nem o princípio 
nem  o  complexo  funcionamento.  Para  entender  o  órgão  cerebral  não 
precisa,  portanto,  olhar  para  o seu exterior  com simplismo pueril,  mas 
precisa  penetrar  na orientação  cinética  dos  movimentos  planetários  dos 
átomos  das  suas  células,  observar  os  deslocamentos  que  as  vibrações 
ondulatórias do pensamento operam nestas orientações e os deslocamentos 
que  operam  as  emanações  noúricas  quando  chegam,  por  redução 
involutiva, a este plano de oscilação dinâmica. A anatomia deve descer à  
análise da natureza magnética destas correntes imponderáveis que de todas 
as coisas emanam e que atingem estes centros nos quais a sensibilização é  
máxima porque eles estão no ápice da evolução biológica.

Então  se  compreenderá  como  o  cérebro,  órgão  normal  da 
consciência, em certos momentos e casos não a possa conter toda e aquela 
irrompa superando os  limites  do médium com uma percepção  anímica 
direta, supersensória. E tanto a consciência supera o meio, que sobrevive à  
sua destruição com aquele grau de sensibilidade que é  dado, como vimos, 
pelo plano de evolução espiritual alcançado em vida, i. é., proporcional ao 
grau de desmaterialização alcançado. Li em um tratado que a consciência

203

204



258 Le Noúri – Pietro Ubaldi

può  persistere anche dopo la distruzione di un intero  emisfero cerebrale. 
Ciò dimostra la follia della teoria delle localizzazioni e come sia assurdo 
pretendere di stabilire il lobo centrale della coscienza. Il cervello non si 
può ridurre alla funzionalità meccanica di un organo muscolare. Si pensi 
che esso funziona non solo per correnti elettriche nervose interne, ma è 
percorso  e  vibra  per  correnti  ondulatorie  naviganti  senza  supporto 
materiale  nello  spazio.  Tutto  ciò  ho  detto  per  spiegare  che  la 
localizzazione della recezione noúrica nella glandola pineale è relativa e 
approssimativa, dirò meglio, è prevalente, poiché tutto il cervello vibra di 
risonanza, tutto il sistema nervoso, tutto l’organismo. La glandola pineale 
è  l’organo  centrale,  il  condensatore  variabile  della  sintonizzazione,  e 
potremo  dire  anche  l’organo  di  amplificazione  della  registrazione 
noúrica.  Ma  tutto  il  resto  collabora  più  o  meno  direttamente,  tutto 
l’organismo vi è connesso e funge da cassa risonante in cui le radiazioni 
si ripercuotono e si armonizzano.

Nell'epifisi, la percezione noúrica avviene per un diverso orientamento 
impresso, dalle vibrazioni della corrente noúrica degradata nella forma di 
onda, ai movimenti planetari interni agli atomi delle molecole lanciati nel 
metabolismo cellulare della sostanza glandolare pineale. L’ultimo termine dei 
fenomeni è  sempre nella cinetica atomica. Ma tutto il  cervello è  sempre 
percosso  e  percorso  da  correnti  psichiche  che  lo  tengono  in  continua 
oscillazione  ed  esso  funge  continuamente  tra  trasmittente  di  vibrazioni-
pensiero. Come l’occhio vibra sempre alla luce e l’orecchio al suono, così il 
cervello vibra al pensiero. Questo principio generale si applica anche nel 
caso della recezione noúrica in cui si risalta evidente la risonanza. Nella 
percezione  sensoria  la  risonanza  avviene  guidata  attraverso  un  mezzo 
conducente, nella noúrica avviene libera, ma si tratta sempre di vibrazione 
per sintonizzazione. Ciò  è  comprensibile oggi che la telegrafia è  divenuta 
anche  senza  fili.  Nel  mio  caso  l’epifisi  deve  aver  raggiunto  uno  stadio 
evolutivo di potenziamento (non volume ma orientamento cinetico atomico) 
e  di  sensibilizzazione,  da  poter  funzionare  da  antenna  nella  dimensione 
evoluzione e da trasformatore, cioè riduttore involutivo.

Altro  problema  affine  è  quello  di  sapere  come  questi  organi 
raggiungano  questo  stadio  evolutivo.  Il  funzionamento  e  lo  sviluppo 
evolutivo di un organo è  dato dalla corrente nervosa che ne mantiene e ne 
eccita il ricambio fornendone l’alimentazione dinamica. Quando dal centro 
non scendono più  queste correnti nervose, l’organo si atrofizza, si sviluppa 
invece quando queste correnti si intensificano. Queste correnti non sono 
che  impulsi  elettrici  che  modificano  l’orientamento  degli  intimi  moti 
dell’atomo che è un organismo elettrico, alterano quindi tutta la chimica del 
ricambio  che  così  si  può  dirigere  verso  l’atrofia  come  verso  le

205

206



As Noúres – Pietro Ubaldi 259

pode persistir mesmo após a destruição de um hemisfério cerebral inteiro. 
Isso  demonstra  a  loucura  da  teoria  da  localização  e  como é  absurdo 
pretender estabelecer o lobo central  da consciência.  O cérebro não se 
pode reduzir à funcionalidade mecânica de um órgão muscular. Se pense 
que ele funciona não só por correntes elétricas nervosas internas, mas é 
percorrido e vibra por correntes ondulatórias que navegam sem suporte 
material no espaço. Tudo isso disse para explicar que a localização da 
recepção  noúrica  na  glândula  pineal  é  relativa  e  aproximativa,  direi 
melhor, é prevalente, pois que todo o cérebro vibra em ressonância, todo 
o sistema nervoso, todo o organismo. A glândula pineal é o órgão central, 
o condensador variável da sintonização, e podemos dizer também o órgão 
de amplificação da registração noúrica. Mas todo o resto colabora mais 
ou menos diretamente, todo o organismo lhe é conectado e atua como 
uma  caixa  ressonante  na  qual  as  radiações  se  repercutem  e  se 
harmonizam.

Na epífise, a percepção noúrica ocorre por uma diversa orientação, 
impressa, pelas vibrações da corrente noúrica degradada na forma de onda, 
aos movimentos planetários internos aos átomos das moléculas lançadas no 
metabolismo celular da substância glandular pineal. O ú ltimo termo dos 
fenômenos está  sempre na cinética atômica. Mas todo o cérebro é  sempre 
percorrido  e  atravessado  por  correntes  psíquicas  que  o  mantêm  em 
contínua  oscilação,  e  ele  funciona  continuamente  como transmissor  de 
vibrações-pensamento. Assim como o olho vibra sempre à  luz e o ouvido 
ao  som,  assim o  cérebro  vibra  ao  pensamento.  Este  princípio  geral  se 
aplica também no caso da recepção noúrica, no qual se ressalta evidente a 
ressonância. Na percepção sensória, a ressonância é  guiada através de um 
meio condutor, na noúrica é  livre, mas se trata sempre de vibração por 
sintonização. Isso é  compreensível hoje, agora que a telegrafia se tornou 
sem fio. No meu caso, a epífise deve ter atingido um estágio evolutivo de 
fortalecimento  (não  volume,  mas  orientação  cinética  atômica)  e  de 
sensibilização,  para  poder  funcionar  como  uma  antena  na  dimensão 
evolução e como transformador, i. é., redutor involutivo.

Outro problema afim é  o de saber como estes órgãos chegam a este 
estágio evolutivo.  O funcionamento e  o desenvolvimento evolutivo de um 
órgão  são  dado  pela  corrente  nervosa  que  lhe  mantém  e  lhe  excita  o 
metabolismo, fornecendo-lhe a alimentação dinâmica. Quando do centro não 
descem mais estas correntes nervosas, o órgão se atrofia, se desenvolve, em 
vez disso, quando estas correntes se intensificam. Estas correntes não são 
senão impulsos elétricos que modificam a orientação dos íntimos movimentos 
do átomo, que é  um organismo elétrico, alteram assim toda a química do 
metabolismo,  que,  assim,  se  pode  dirigir  para  a  atrofia  como  para  as

206

205



260 Le Noúri – Pietro Ubaldi

superiori forme dell’evoluzione. Il centro radiante di queste correnti è oltre il 
sistema nervoso e il cervello che sono degli intermediari più bassi; è la 
stessa coscienza, che è in testa alla marcia evolutiva e che, man mano che 
si proietta in alto, ritira le correnti dal funzionamento nei livelli più bassi 
accentrandole verso in un funzionamento situato evolutivamente più in 
alto. Così nell’ultrafano l’organismo tende all’assottigliamento muscolare, 
le funzioni digestive non ammettono più pesanti laboriosità, tutto tende 
all’atrofia di ciò che è fisico per alimentare ciò che è psichico. È assurdo 
cercare nell'intellettuale e nel genio un cervello più grosso, mentre esso è 
piuttosto  sulla  via  delle  smaterializzazioni.  Siamo  agli  antipodi  della 
scienza. Nel caso dell’organo cerebrale la smaterializzazione progressiva 
di funzioni per evoluzione è, come ho detto, problema di cinetica atomica 
e in questo senso ho qui parlato di funzioni spirituali.

La  glandola  pineale  è  dunque  l’organo  centrale  della  risonanza 
psichica e  della  sintonizzazione noúrica.  Nel  mio caso detta  glandola  è  
l’organo  prevalente  della  risonanza  superconcettuale  e  ad  un  tempo  di 
trasformazione di dimensione, organo in cui si forma cioè, per spostamenti 
cinetici  nell’intima  struttura  degli  atomi,  la  riduzione  della  emanazione 
noúrica in forma di pensiero. Ma non tutte le risonanze sono uguali nei 
diversi ultrafani. Alcuni di essi hanno una estesa gamma di possibilità di 
sintonizzazione, pur mantenendosi in un livello più basso; e tra tutte c’è 
spesso la sintonizzazione preferita che è quella di maggior affinità. Il mio 
caso invece si potrebbe dire a sintonizzazione fissa, a risonanza unica, 
perché io per istinto di simpatia mi attacco al massimo contatto che la 
mia evoluzione mi permette e respingo tutti  gli  altri.  Per il  fenomeno 
della  risonanza,  che  è  unificazione  di  vibrazioni,  avviene  come  una 
fusione del mio io più alto nel centro emanante, un riassorbimento della 
mia personalità nella noúri, per cui a quel livello non c’è più distinzione 
tra l’io e il non io, si diventa tutti la stessa forza, lo stesso pensiero, la 
stessa corrente. La materia separa, ma più in alto si sale e più si tocca 
l’unificazione,  l’evoluzione  riporta  l’essere  al  centro  divino.  In  quel 
piano tra entità ispiratrice, noúri captata e il mio io più profondo, non 
distinguo  più.  È  naturale  che  il  più  assorba  il  meno,  che  la  povera 
fiammella del mio spirito si confonda nell’incendio e non sappia più dire 
io. La distinzione rinasce subito appena, nella riduzione di dimensione, 
ridiscendo involutivamente fino alla mia personalità umana. Il mio caso è 
dunque di ultrafania specializzata nella captazione concettuale, e questa è 
difatti  l’impronta  delle  mie  registrazioni.  Tendo  all’attacco  massimo 
perché questo mi dà il concetto massimo. Ciò non toglie che la risonanza 
non possa formarsi e indirettamente colpirmi anche con esseri e cose di 
piani  inferiori.  Ma  io  non  li  accetto  che  come  elementi  secondari

207



As Noúres – Pietro Ubaldi 261

superiores formas de evolução.  O centro radiante destas correntes está  
além  do  sistema  nervoso  e  do  cérebro,  que  são  intermediários  mais 
baixos;  é  a  própria  consciência,  que  está  na  vanguarda  da  marcha 
evolutiva e que, à  medida que se projeta no alto, retira as correntes do 
funcionamento  nos  níveis  mais  baixos,  centralizando-as  em  um 
funcionamento situado evolutivamente mais no alto. Assim, no ultrafano, 
o organismo tende ao assutilamento muscular, as funções digestivas não 
admitem mais trabalhos pesados, tudo tende à  atrofia o que é  físico para 
alimenta o que é psíquico. É  absurdo buscar no intelectual e no gênio um 
cérebro  mais  grosso,  enquanto  eles  estão,  na  verdade,  na  via  da 
desmaterialização. Estamos nos antípodas da ciência. No caso do ó rgão 
cerebral,  a  desmaterialização  progressiva  das  funções  pela  evolução  é, 
como disse, problema de cinética atômica, e neste sentido aqui falei de 
funções espirituais.

A  glândula  pineal  é,  portanto,  o  ó rgão  central  da  ressonância 
psíquica e  da sintonia  noú rica.  No meu caso,  essa  glândula  é  o  ó rgão 
prevalente  da  ressonância  superconceitual  e,  ao  mesmo  tempo,  de 
transformação  de  dimensão,  ó rgão  no  qual  se  forma,  i.  é.,  por 
deslocamentos  cinéticos  na íntima estrutura  dos  átomos,  a  redução  da 
emanação  noú rica  em  forma  de  pensamento.  Mas  nem  todas  as 
ressonâncias  são  iguais  nos diversos ultrafanos.  Alguns deles têm uma 
extensa gama de possibilidades de sintonização, embora mantendo-se em 
um nível mais baixo; e entre todas elas, frequentemente há a sintonização 
preferida que é  aquela de maior afinidade. O meu caso, em vez disso, se 
poderia  dizer  a  sintonização  fixa,  a  ressonância  única,  porque,  eu  por 
instinto de simpatia, me apego ao máximo contato que a minha evolução 
me permite e rejeito todos os outros. Pelo fenômeno da ressonância, que 
é  unificação de vibrações, ocorre como uma fusão do meu eu mais alto 
no centro emanante, uma reabsorção da minha personalidade na noú re, 
pela qual aquele nível não tem mais distinção entre o eu e o não-eu, se 
tornam todos a mesma força, o mesmo pensamento, a mesma corrente. A 
matéria  separa,  mas  quanto  mais  no  alto  se  sobe,  mais  se  alcança  a 
unificação, a evolução traz o ser de volta ao centro divino. Naquele plano, 
entre entidade inspiradora, noú re captada e o meu eu mais profundo, não 
distingo mais. É  natural que o mais absorva o menos, que a pobre chama 
do meu espírito se confunda no incêndio e não saiba mais dizer eu. A 
distinção renasce súbito assim que, na redução da dimensão, desço de volta 
involuntariamente  até  à  minha  personalidade  humana.  O  meu  caso  é, 
portanto, de ultrafania especializada na captação conceitual, e esta é, de 
fato, a marca das minhas registrações. Tendo à ligação máxima porque isto 
me dá  o conceito máximo. Isso não impede que a ressonância não possa 
formar-se e indiretamente ferir-me, mesmo com seres e coisas de planos 
inferiores.  Mas  eu  não  os  aceito  senão  como  elementos  secundários

207



262 Le Noúri – Pietro Ubaldi

ambientali  di  armonizzazione;  essi  potrebbero  essere  utili  per 
l’ispirazione artistica e musicale, non per quella concettuale. C’è in fondo 
anche nella mia psiche il  potere selettivo, senza del quale avverrebbe, 
come in alcune vecchie radio, una confusione di tutti i concerti; c’è in 
me, nella glandola pineale, l’organo della selezione, ma io lo adopero non 
per captare ma per allontanare, dopo averle riconosciute, le risonanze che 
esulano dalla mia registrazione concettuale e che per me suonano come 
dissonanze barontiche, come disturbi da cui cerco di isolarmi.

Se la glandola pineale o epifisi, organo della sintonizzazione noúrica, 
non può  risalire radioscopicamente per la trasparenza ai raggi dei tessuti, 
tuttavia delle zone di maggiore ombra nella foto positiva e maggior luce nel 
negativa, nella zona cranica centrale (nelle foto I e II poco sopra il centro 
tra gli occhi, nelle foto III e IV al centro della scatola cranica), indicano la 
sede  della  funzionalità  noúrica.  Punto  centrale  della  sfera  cerebrale  e 
cranica,  che  funge  da  involucro  esteriore  protettivo  e  risonante.  Se  al 
centro dette zone di maggiore densità  localizzano il condensatore variabile 
della sintonizzazione e anche organo di amplificazione della registrazione 
noúrica,  la  quasi-sfera  di  materia  cerebrale  delineata  dalla  quasi-sferica 
scatola cranica, funge, come tessuto sensibilizzato, da cassa armonica delle 
risonanze e secondo organo di amplificazione. La struttura geometrica di 
questo  primo  ambiente  chiuso  è  adatta  ad  un  potenziamento  dell’onda 
trasmittente come dell’onda captata, il che si verifica nella emanazione e 
recezione noúrica. Soprattutto in questo ultimo caso della registrazione di 
emanazioni provenienti da dimensioni superconcettuali, quando la corrente 
raggiunge per riduzione di dimensione la fase dinamica, assume la forma 
di onda si trasmette per pulsazioni sferiche; allora la scatola cranica chiusa 
in sé  moltiplica e amplifica, per rifrazione interna (nel mezzo cerebrale 
particolarmente atto ad entrare in vibrazione se eccitato dall’azione di tali 
onde psichiche), quelle onde che appunto nella zona cerebrale compiono 
l’ultima fase  della  loro riduzione di  dimensioni  già  iniziata  prima fuori 
dello spazio e poi nello spazio di emanazione psichica del soggetto. Così 
trasformate e potenziate nel cervello in cui si rivestono per assorbimento, 
di  energia  nervosa,  rimbombando  racchiuse  finalmente  nella  scatola 
cranica  isolante  e  internamente  quasi-sferica,  le  onde  possono  colpire 
molto più  energicamente l’epifisi noúrica.

208



As Noúres – Pietro Ubaldi 263

ambiental  de  harmonização;  eles  poderiam  ser  ú teis  para  a  inspiração 
artística  e  musical,  não  para  aquela  inspiração  conceitual.  Há  no  fundo, 
também na minha psique o poder seletivo, sem o qual, como acontece com 
alguns rádios antigos, uma confusão de todos os concertos; há  em mim, na 
glândula pineal, o órgão da seleção, mas eu o utilizo não para captar, mas 
para afastar, depois de as ter reconhecido, as ressonâncias que se encontram 
fora  da  minha  registração  conceitual  e  que  para  mim  soam  como 
dissonâncias barônticas, como distúrbios dos quais procuro isolar-me.

Enquanto a glândula pineal ou epífise, órgão da sintonização noúrica, 
não  pode sobressair  radioscopicamente pela transparência aos raios dos 
tecidos, todavia das zonas de maior sombra na foto positiva e maior luz na 
negativa, na região craniana central (nas fotos I e II, pouco acima do centro 
entre os olhos, nas fotos III e IV, ao centro da caixa craniana), indicam a 
sede da funcionalidade noúrica. Ponto central da esfera cerebral e craniana, 
que serve de invó lucro exterior protetor e ressonante. Se ao centro destas 
zonas  de  maior  densidade  localizam  o  condensador  variável  da 
sintonização  e  também órgão  de  amplificação  da registração  noúrica,  a 
quase-esfera  de  matéria  cerebral  delineada  pela  quase  esférica  caixa 
craniana,  serve,  como  tecido  sensibilizado,  da  caixa  harmônica  para 
ressonâncias  e  segundo  órgão  de  amplificação.  A  estrutura  geométrica 
deste primeiro ambiente fechado é  adequada a um fortalecimento da onda 
transmissora  como da  onda  captada,  o  que  se  verifica  na  emanação  e 
recepção  noúricas.  Sobretudo  neste  ú ltimo  caso  da  registração  de 
emanações provenientes de dimensões superconceituais, quando a corrente 
atinge por redução de dimensão a fase dinâmica, assume a forma de onda 
se transmite por pulsações esféricas; então, a caixa craniana fechada em si 
multiplica  e  amplifica,  por  refração  interna  (no  meio  cerebral 
particularmente apto a entrar em vibração se excitado pela ação de tais 
ondas  psíquicas),  aquelas  ondas  que,  precisamente,  na  zona  cerebral, 
completam a ú ltima fase da sua redução de dimensões já  iniciada antes 
fora do espaço e depois no espaço da emanação psíquica do sujeito. Assim 
transformadas e potencializadas no cérebro, onde se revestem por absorção 
de energia nervosa, ribombando, encerradas finalmente na caixa craniana 
isolante e internamente quase esférica, as ondas podem atingir muito mais 
energeticamente a epífise noúrica.

208



264 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Tav. I – Fotografia radioscopica positiva di fronte della zona cranico-frontale dell’autore.



As Noúres – Pietro Ubaldi 265

Placa I – Fotografia radioscópica frontal positiva da área crânio-frontal do autor.



266 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Tav. II – La stessa fotografia radioscopica al negativo.



As Noúres – Pietro Ubaldi 267

Placa II – A mesma fotografia radioscópica em negativo.



268 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Tav. III – Fotografia radioscopica positiva di lato del cranio dell’autore.

Tav. IV – La stessa fotografia radioscopica al negativo.



As Noúres – Pietro Ubaldi 269

Placa III – Fotografia radioscópica lateral positiva do crânio do autor.

Placa IV – A mesma fotografia radioscópica em negativo.



270 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Nella radioscopia laterale è  visibile come in sezione, in margine, la 
scatola  ossea funzionante  da involucro isolante del  mezzo amplificatore 
cerebrale. Questa massa si apre verso una zona di maggior trasparenza e 
minor densità  che nella positiva è  una zona di maggiore luminosità  e ciò  
verso l’alto che è  la direzione delle correnti noúriche, essendo esse, se per 
esse  spazio  più  vi  fosse,  situate  in  piani  supermateriali.  Nella  negativa 
frontale la luminosità  cranica sembra protrarsi indistintamente in alto oltre 
i  confini  cranici.  È  da  notarsi  nel  soggetto  appunto  in  questa  zona 
superfrontale,  due  centimetri  oltre  l’inizio  della  capigliatura,  una  breve 
zona  rotonda  stranamente  nuda,  quasi  che,  attraverso  quel  punto  in 
direzione verticale e di minor resistenza di tessuto cerebrale, aprendosi le 
onde un varco, abbiano bruciato con la loro azione ripetuta la vegetazione 
capillare. E questa sarebbe, per ragioni di direzione e di minor resistenza 
come di equilibrio vibratorio, la zona normale di penetrazione noúrica, la 
porta aperta per cui la epifisi può  comunicare all’esterno con le onde che 
nella fase dimensionale più  vicina sono spaziali. E questa non sarebbe solo 
la  zona  di  penetrazione  ma  anche  la  finestra  aperta  della  proiezione 
noúrica,  il  punto  in  cui  affiora  e  si  proietta  all’esterno  l’irradiazione 
spirituale.  Quando, attraverso questa spia e questa tecnica, l’emanazione 
raggiunge  il  soggetto  e  penetra  nella  sua  scatola  cranica,  la  corrente 
noúrica degradata in forma di onda è  atta ad imprimere ed imprime un 
diverso orientamento ai  moti  planetari  degli  atomi delle  molecole delle 
cellule cerebrali. Allora la pura eccitazione noúrica si materializza ancor 
più ,  si  riveste,  si  avvolge  di  energia  psichica  e  nervosa,  tale  diventa 
praticamente percepibile anche con strumenti e come sensazione e allora 
raggiunta  l’ultima  sua  fase  di  trasformazione,  è  abbastanza  densa  per 
colpire l’epifisi che, trascinando con sé  nella sua sintonizzazione cervello e 
sistema nervoso, dirige la funzionalità meccanica muscolare della scrittura.

209



As Noúres – Pietro Ubaldi 271

Na radioscopia lateral é  visível como em secção, na margem, a caixa 
óssea que funciona como invólucro isolante do meio amplificador cerebral. 
Essa  massa  se  abre  para  uma  zona  de  maior  transparência  e  menor 
densidade que na imagem positiva é uma zona de maior luminosidade, e isso 
para o alto, que é  a direção das correntes noúricas, sendo elas, se houvesse 
mais espaço para elas, estariam localizadas em planos supermateriais. Na 
imagem  negativa  frontal,  a  luminosidade  craniana  parece  estender-se 
indistintamente para cima, além dos confins cranianos. É  de notar-se no 
sujeito precisamente nesta zona superfrontal, dois centímetros além do início 
da linha capilar, uma breve zona redonda, estranhamente nua, quase que, 
através daquele ponto em direção vertical e de menor resistência do tecido 
cerebral, abrindo-se as ondas uma passagem, tivessem queimado com a sua 
ação repetida a vegetação capilar. E esta seria, por razões de direção e de 
menor resistência,  bem como de equilíbrio vibratório,  a zona normal de 
penetração noúrica, a porta aberta pela qual a epífise pode comunicar ao 
exterior com as ondas que, na fase dimensional mais próxima, são espaciais. 
E esta não seria só  a zona de penetração, mas também a janela aberta da 
projeção noúrica, o ponto onde aflora e se projeta para fora a irradiação 
espiritual.  Quando, através  desta investigação  e esta técnica,  a emanação 
atinge o  sujeito  e  penetra  na  sua  cavidade craniana,  a  corrente  noúrica, 
degradada em forma de onda, é  apta de imprimir e imprimir uma diversa 
orientação aos movimentos planetários dos átomos das moléculas das células 
cerebrais.  Então,  a  pura  excitação  noúrica  se  materializa  ainda  mais,  se 
reveste, se envolve de energia psíquica e nervosa, tornando-se praticamente 
perceptível até mesmo com instrumentos e como sensação e, então, atingida 
a ú ltima sua fase de transformação, é  suficiente densa para atingir a epífise 
que, arrastando consigo na sua sintonização cérebro e sistema nervoso, dirige 
a função mecânica muscular da escrita.

209



272 Le Noúri – Pietro Ubaldi

VI. Conclusioni

Questo mondo in cui ci siamo mossi sinora non è  fantastico. In un 
campo  tanto  più  basso  la  rabdomanzia,  oggi  rinascente  col  nome  di 
radioestesia, dimostra che, se il sensitivo che passa sopra sorgenti d’acqua o 
giacenti  di  minerale  sente  qualcosa  che  io  può  individuare  con  tanta 
esattezza, ciò  vuol dire che essi qualcosa emettono, qualche radiazione di 
onde  elettromagnetiche  che  il  sistema  nervoso  umano  sensibilizzato 
percepisce. Anche i minerali dunque emettono correnti e per l’universo vi è  
tutta un’emanazione immateriale. E se trasmettono correnti i minerali, ne 
trasmetteranno le piante e un paesaggio sarà una sinfonia di vibrazioni che il 
musicista potrà  trasformare in armonie musicali. E correnti trasmetteranno 
tutti gli esseri, e fra tutti la più  dinamica centrale che è la psiche umana.

Così il problema delle noúri assume una portata molto più  vasta di 
quella  medianica.  Il  problema delle  noúri  è  il  problema dell’ispirazione 
artistica  di  cui  solo può  dare  spiegazione,  è  il  problema dello  sviluppo 
psichico  dell’umanità,  dei  sistemi  di  acquisizione  culturale,  dei  nuovi 
metodi di indagine necessari per l’ulteriore progresso della scienza, metodi 
di concezione che diano nuove orientamenti alla filosofia, a tutto lo scibile 
umano,  con  ripercussioni  nell’indirizzo  della  vita  sociale  tali  da  poter 
costituire  le  basi  di  una  nuova  civiltà.  Osserviamo  queste  ultime 
conseguenze con cui concludiamo.

È  un  fatto  constatato,  per  chi  abbia  l’abitudine  della  creazione 
intellettuale  e  artistica,  che  questa  non  avviene  affatto  per  le  vie  della 
normale  coscienza  quotidiana,  quella  che tanto  ci  è  utile  nei  bisogni  e 
rapporti della vita. Sembra quasi che il processo della razionalità  cosciente 
e  riflessa  sia  come  sospeso,  perché  per  le  costruzioni  superiori  un 
meccanismo più  intimo e complesso debba essere messo in moto, situato 
in  una  zona  più  profonda  del  nostro  io,  funzionante  con  metodi 
supervolitivi e superrazionali. Gli ispirati hanno sempre avuta una voce, i 
poeti le muse, i musicisti l’ispirazione. Wagner diceva nel suo diario di vita 
veneziana  a  proposito  di  un  passo  del  suo  Tristano:  “Quel  passo  mi  è 
apparso chiaro; l’ho trascritto rapidamente, come se lo sapessi da un pezzo 
a memoria”. Perosi dice che il comporre è  per lui una necessità  impulsiva 
del temperamento che ha bisogno di produrre. Chopin componeva in una 
specie di estasi. In fondo artisti e geni non sono che ultrafani registratori di 
noú ri. È  un fatto che tutte le menti, siano stati artisti, scienziati e anche 
santi, ognuno nel suo campo, tutte le volte che si son veramente proiettate 
in alto per strappare un lembo del grande mistero delle cose, veri tentacoli, 
che  l’evoluzione  in  anticipo,  getta  incontro  all’infinito,  hanno  adoperato

210

211

212



As Noúres – Pietro Ubaldi 273

VI. Conclusões

Este mundo no qual nos movemos até  agora não é  fantástico. Num 
campo tão mais baixo, a rabdomancia, hoje renascente com o nome de 
radiestesia, demonstra que, se o sensitivo que passa sobre fontes de água ou 
jazidas de minerais sente algo que eu posso identificar com tanta exatidão, 
isso quer dizer que elas qualquer coisa emitem, alguma radiação de ondas 
eletromagnéticas  que  o  sistema  nervoso  humano  sensibilizado  percebe. 
Também os minerais, então, emitem correntes e pelo universo há toda uma 
emanação imaterial. E se transmitem correntes os minerais, lhe transmitem 
as plantas e uma paisagem será  uma sinfonia de vibrações que o músico 
poderá transformar em harmonias musicais. E correntes transmitirão todos 
os seres e, entre todos a mais dinâmica central que é a psique humana.

Assim, o problema das noúres assume uma importância muito mais 
vasta do que o da mediunidade. O problema das noúres é  o problema da 
inspiração  artística,  da  qual  só  pode  dar  explicação,  é  o  problema  do 
desenvolvimento  psíquico  da  humanidade,  dos  sistemas  de  aquisição 
cultural,  dos  novos  métodos  de  investigação  necessários  para  o  ulterior 
progresso da ciência, métodos de concepção que dão novas orientações à 
filosofia, a todo o conhecimento humano, com repercussões na direção da 
vida social  tais  que poderiam constituir  a base de uma nova civilização. 
Observemos estas ú ltimas consequências com as quais concluímos.

É  um fato constatado, para quem está  habituado à  criação intelectual e 
artística, que esta não ocorre de fato pelas vias da normal consciência cotidiana, 
aquela tão útil para nós nas necessidades e relações da vida. Parece quase que o 
processo da racionalidade consciente e reflexiva está  como suspenso, porque 
para as construções superiores um mecanismo mais íntimo e complexo deva ser 
colocado em movimento, situado em uma zona mais profunda do nosso eu, que 
funciona com métodos supervolitivos e superracionais. Os inspirados sempre 
tiveram uma voz, os poetas as musas, os músicos a inspiração. Wagner dizia no 
seu diário de vida veneziana a propósito de uma passagem de seu Tristão: 
“Aquela  passagem  me  apareceu  clara;  escrevi-a  rapidamente,  como  se  a 
soubesse há  muito de memória”. Perosi diz que o compor é, para ele, uma 
necessidade impulsiva  do temperamento que tem necessidade  de produzir. 
Chopin compunha em uma espécie de êxtase. No fundo, artistas e gênios 
não são senão ultrafanos registradores de noúres. É  um fato que todas as 
mentes, sejam artistas, cientistas e mesmo santos, cada um no seu campo, 
todas as vezes que são verdadeiramente projetados para o alto para arrancar 
um pedaço do grande mistério  das  coisas,  verdadeiros  tentáculos,  que a 
evolução  em  antecipação,  lança  ao  encontro  ao  infinito,  têm  adotado

210

211

212



274 Le Noúri – Pietro Ubaldi

questi  mezzi  che  sfuggono  alla  razionalità  comune;  questa  appare  al 
confronto cosa pedestre, inferiore, condannata per sua natura a mai sapersi 
elevare al di sopra del piano in cui, senza speranza di sintesi, si muove 
nell’infinito lavoro di analisi. È  questione di grado, ma l’ispirazione artistica 
sfuma  nella  medianità,  come  nel  caso  limite  di  Rosvita  Bitterlich,  la 
fanciulla di Innsbruck, le cui teleper concetto e per la tecnica stupiscono i 
pittori e confondono gli psichiatri.

C'è  un  altro  fatto  ed  è  la  fondamentale  unità  interiore 
dell’ispirazione,  identica per tutti  nelle  sue origini,  e  che si  spezza e  si 
modula nelle diverse forme solo quando discende nel mondo esteriore per 
le  vie  date  dalla  capacità  del  soggetto.  Ciò  risponde  a  quella  unità  di 
principio a cui si tende per ascensione evolutiva, di cui ho parlato. Così 
l’idea astratta del bene può  diventare musica o poesia o pittura, rinuncia, 
martirio o azione eroica secondo il mezzo umano in cui si materializza. 
Ogni  realizzazione  concreta  è  un  processo  involutivo  in  cui  l’unità  si 
ramifica nel particolare. Così colori e suoni, le varie sensazioni umane si 
equivalgono in un piano più  alto e non sono che un diverso rivestimento 
dello stesso concetto. Concetto visto da Franz Liszt quando da Roma scrive 
all’amico Berlioz, come egli sentisse una segreta parentela tra Raffaello e 
Mozart,  Michelangelo  e  Beethoven,  tra  Tiziano  e  Rossini.  Si  potrebbe 
affermare che nella profondità  della coscienza si tocchino i piani superiori 
dove  l’idea,  prima  di  scendere  e  differenziarsi  nella  forma  concreta,  è 
astratta ed esiste in tipi semplici e unici per tanti gruppi di manifestazioni 
diverse; e che, tanto più  saliamo verso il centro, tanto più  l’idea originaria 
si fa astratta e unica, fino ad identificarsi in quel monismo assoluto che è  
Dio. Così arte e fede o scienza o azione, non sono che differenziazioni date 
dalla discesa di quello stesso ed unico principio.

Questi  alti  problemi  di  psicologia  hanno  anche  una  grande 
importanza pratica, perché  la loro comprensione e soluzione rivoluziona 
tutto l’orientamento intellettuale e scientifico dei nostri tempi; rivoluziona i 
metodi dell’indagine scientifica, come i sistemi di acquisizione culturale. Io 
sono convinto che il sapere umano in tutti i campi non può  più  avanzare 
con i vecchi metodi e che è  imminente e necessario un cambiamento di 
rotta. È  evidente che la verità, a cui si dà  tanto laboriosamente l’assalto, 
esiste già tutta, completa, funzionante da tutta l’eternità. L’universo è già da 
tempo un organismo perfetto e non attende per questo la comprensione 
umana.  Esso  ha  la  sua  sapienza  e  le  sue  leggi  e  le  sa  applicarle  con 
coscienza e equilibrio. Non si tratta dunque di crear nulla, ma di saper 
vedere  ciò  che  già  esiste,  di  raggiungere  dei  concetti  da  cui  il  nostro 
relativo  è  lontano.  È  assurdo  continuare  a  guardare  eternamente  ai 
fenomeni dall’esterno, moltiplicando osservazioni e casistica, per rimanere 
schiacciati sotto la mole divergente del particolare. Bisogna perfezionare e

214

213



As Noúres – Pietro Ubaldi 275

estes meios que fogem à racionalidade comum; esta aparece ao confronto 
coisa  mundana,  inferior,  condenada por  sua própria  natureza a  jamais 
saber-se  elevar  acima do plano em que,  sem esperança de síntese,  se 
move no infinito trabalho da análise. É questão de grau, mas a inspiração 
artística  se  esvai  na  mediunidade,  como  no  caso  limite  de  Roswitha 
Bitterlich, a jovem de Innsbruck, cujas telas, tanto pelo conceito e pela 
técnica, surpreendem os pintores e confundem os psiquiatras.

Há  um outro fato e é  a fundamental unidade interior da inspiração, 
idêntica para todos nas suas origens, e que se espedaça e se modula nas 
diversas formas só  quando desce ao mundo exterior pelas vias dadas pela 
capacidade do sujeito. Isso corresponde àquela unidade de princípio a qual 
se tende por ascensão evolutiva, da qual falei. Assim, a ideia abstrata do bem 
pode se  tornar  música  ou poesia  ou pintura,  renúncia,  martírio  ou ação 
heroica segundo o meio humano no qual se materializa. Cada realização 
concreta  é  um  processo  involutivo  no  qual  a  unidade  se  ramifica  no 
particular. Assim, cores e sons, as várias sensações humanas se equivalem 
em um plano mais alto e não são senão um diverso revestimento do mesmo 
conceito. Conceito visto por Franz Liszt quando de Roma escreve ao amigo 
Berlioz,  como ele  sentiu  um secreto  parentesco  entre  Rafael  e  Mozart, 
Michelangelo e Beethoven, entre Ticiano e Rossini. Se podia afirmar que 
nas profundezas da consciência se tocam os planos superiores onde a ideia, 
antes de descer e diferenciar-se na forma concreta, é  abstrata e existe em 
tipos simples e únicos para tantos grupos de manifestações diversas; e que, 
tanto mais subimos rumo ao centro,  tanto mais a ideia originária  se faz 
abstrata e única, até  identificar-se naquele monismo absoluto que é  Deus. 
Assim, arte e fé, ou ciência, ou ação, não são senão diferenciações dadas 
pela descida daquele mesmo e único princípio.

Estes  elevados  problemas  de  psicologia  têm também uma grande 
importância prática, porque a sua compreensão e solução revoluciona toda 
a  orientação  intelectual  e  científica  dos  nossos  tempos;  revoluciona  os 
métodos de investigação científica, como os sistemas de aquisição cultural. 
Eu estou convencido de que o saber humano em todos os campos não pode 
mais avançar com os velhos métodos e que é  iminente e necessária uma 
mudança de rota. É  evidente que a verdade, tão laboriosamente atacada, já 
existe toda, completa, funcionando por toda a eternidade. O universo é  há  
muito  um  organismo  perfeito  e  não  aguarda  por  isto  a  compreensão 
humana. Ele tem a sua própria sabedoria e as suas leis, e as sabe aplicar 
com consciência e equilíbrio. Não se trata, portanto, de criar nada, mas de 
saber ver o que já  existe, de alcançar conceitos dos quais o nosso relativo 
está  distante. É  absurdo continuar a olhar eternamente os fenômenos de 
fora, multiplicando observações e casuística, para permanecer esmagados 
sob  a  massa  divergente  do  particular.  Precisa  aperfeiçoar  e

214

213



276 Le Noúri – Pietro Ubaldi

potenziare,  se  vorremo  qualcosa  che  superi  un  risultato  pratico, 
l’istrumento di indagine che è la coscienza umana. Per il metodo razionale 
analitico non è  che una riduzione involutiva del metodo intuitivo sintetico. 
L’evoluzione  psichica  dell’uomo  impone  l’ascesa  a  questo  metodo  più  
profondo. Sono convinto che la soluzione dei problemi non è  all’esterno 
sensorio ma nell’interno intuitivo e che non si raggiunge proiettandosi fuori 
di sé  con l’osservazione, ma proiettandosi dentro di sé  con l’introspezione. 
Sento  che  i  principî  non si  possono ritrovare  che  per  visione,  per  una 
trasformazione  di  coscienza  che  si  identifica  col  fenomeno,  per  un 
trasferimento dell’io in un nuovo piano concettuale e che finché  si resterà  
nella dimensione attuale della ragione, certi problemi resteranno insolubili. 
È  un fatto che le  più  alte  verità,  le  sintesi  concettuali  si  sono scoperte 
sempre a colpi di genio, cioè di rivelazione per ispirazione e non per analisi 
obiettiva  e  razionale.  Questa  non  sa  addossarsi  che  lo  svolgimento 
metodico di un principio, quando esso e l’orientamento sono già dati.

L’audacia  delle  mie  conclusioni  sta  nel  proporre  alla  scienza  il 
metodo di indagine per ispirazione noúrica come metodo normale, perché 
questo dell’intuizione completi quello deduttivo sperimentale; poiché  sono 
convinto che i concetti già  esistano nella forma di emanazioni radianti, di 
correnti  in espansione, e che basta captarli,  sento che il  problema della 
conoscenza  non  è  solubile  che  con  questo  nuovo  metodo  della 
sintonizzazione  noúrica  che  ho  vissuto,  applicato  e  qui  ampiamente 
descritto. Certo che è  un metodo delicato e complesso, che è  necessario 
prima  capire  per  saperlo  adoperare,  che  implica  una  delicatezza 
psicologica perché non si maltratti e si guasti il delicatissimo istrumento di 
indagine che è  la psiche dell’ultrafano. Ci vorrà  del tempo, si dovranno 
superare le resistenze opposte dal misoneismo del passato, sarà  laborioso 
rifare  la  psicologia  della  scienza,  ma  non  vi  è  altra  via  per  avanzare. 
L’evoluzione  stessa  deve  portare  inevitabilmente  alla  normalizzazione 
dell’intuizione;   l’uomo,  giunto  ad  una  data  fase  della  sua  evoluzione 
psichica, deve giungere normalmente e naturalmente alla conoscenza per le 
vie  della  captazione  noúrica.  I  tempi  già  sentono  confusamente  queste 
rivoluzioni  imminenti  che  scuoteranno  alle  basi  il  pensiero  umano,  si 
pronunciano parole vaghe che esprimono tentativi e tendenze. Bisognava 
precisare, andare a fondo, parlare di cose fatte e di casi vissuti, aver già  
applicato il  metodo e  realizzati  i  risultati.  Gli  ispirati  si  sono sinora in 
genere  tenuti  sulle  generali,  nei  termini  vaghi  del  sentimento,  nelle 
aspirazioni  alte  ma  imprecise  del  misticismo,  si  son  tenuti  nella  linea 
dell’ispirazione artistica, non hanno fatto dell’intuizione una vera tecnica di 
pensiero  metodicamente  diretto  all’indagine  scientifica  esatta,  bisognava 
dare all’ultrafania un contenuto vasto e concreto, che ne facesse un mezzo 
apportatore di contributi tangibili alla scienza. Nell’effervescenza dei tempi

215



As Noúres – Pietro Ubaldi 277

potencializar, se queremos algo que supere um resultado prático, o instrumento 
de investigação que é a consciência humana. Para o método racional analítico, 
não é senão uma redução involutiva do método intuitivo sintético. A evolução 
psíquica do homem impõe a ascensão a este método mais profundo. Estou 
convencido de que a solução dos problemas não reside no externo sensório, mas 
no interno intuitivo, e que não se alcança projetando-se para fora de si com a 
observação, mas projetando-se para dentro de si com a introspecção. Sinto que 
os princípios não se podem reencontrar senão por visão, por uma transformação 
de consciência que se identifica com o fenômeno, por uma transferência do eu 
para um novo plano conceitual, e que, enquanto se permanecer na dimensão 
atual da razão, certos problemas permanecerão insolúveis. É  um fato que as 
mais altas verdades, as sínteses conceituais, foram descobertas sempre a golpes 
de gênio, i. é., de revelação por inspiração e não por análise objetiva e racional. 
Esta não sabe apoiar-se senão no desenvolvimento metódico de um princípio, 
quando ele e a sua orientação já estão dados.

A audácia das minhas conclusões está no propor à ciência o método 
de investigação por inspiração noú rica como método normal, porque este 
da  intuição  complementa  aquele  dedutivo  experimental;  pois  estou 
convencido  de  que  os  conceitos  já  existem  na  forma  de  emanações 
radiantes, de correntes em expansão, e que basta capturá-los, sinto que o 
problema do conhecimento não é solúvel senão com este novo método da 
sintonização  noú rica  que  eu  tenho  vivenciado  aplicado  e  aqui 
amplamente descrito. Certamente que é um método delicado e complexo, 
que é  necessário primeiro entender para sabê-lo usar, que implica uma 
delicadeza  psicológica  para  não  se  maltratar  e  se  desgastar  o 
delicadíssimo instrumento de investigação que é  a psique do ultrafano. 
Levará  tempo, se deverão superar as resistências opostas pelo misoneísmo 
do passado, será  trabalhoso refazer a psicologia da ciência, mas não há 
outra via para avançar. A própria evolução deve levar inevitavelmente à  
normalização  da  intuição;  o  homem,  atingindo  uma  dada  fase  da  sua 
evolução psíquica, deve chegar normal e naturalmente ao conhecimento 
pelas vias da captação noúrica. Os tempos já  sentem confusamente estas 
revoluções  iminentes  que abalarão  as  bases  do pensamento humano,  se 
pronunciam  palavras  vagas  que  exprimem  tentativas  e  tendências. 
Necessitava precisar, aprofundar, falar de coisas feitas e de casos vividos, 
já  ter  aplicado  o  método  e  alcançado  os  resultados.  Os  inspirados, 
permaneceram até  agora,  em geral  tidos  como generalistas,  nos  termos 
vagos  do  sentimento,  nas  aspirações  elevadas  mas  imprecisas  do 
misticismo;  permaneceram dentro  da  linha  da  inspiração  artística;  não 
fizeram da intuição uma verdadeira técnica de pensamento metodicamente 
orientada para a investigação científica exata, precisava dar à ultrafania um 
conteúdo  vasto  e  concreto,  que  lhe  fizesse  um  meio  fornecedor  de 
contribuições  tangíveis  à  ciência.  Na  efervescência  dos  tempos

215



278 Le Noúri – Pietro Ubaldi

anelanti di nuove indirizzi, si è lanciata una corrente di idee che non si può  
fermare;  troverà  delle  risonanze  che  la  amplificheranno,  si  ripercuoterà 
nelle coscienze che, facendola propria, la porteranno lontano. L’avvenire 
dell’umanità  è  biologicamente  nella  sua  spiritualizzazione.  O 
spiritualizzarsi o morire. Il materialismo ha imprigionato e compresso lo 
spirito  nella  materia,  forse  solamente  perché  questo  potesse  meglio 
esplodere. Un soffio nuovo deve tutto dinamizzare nello spirito, altrimenti 
la vita si  spegne.  E deve essere non una spiritualità  vaga,  sentimentale, 
malata,  ma virile,  fattiva,  scientifica,  volitiva,  cosciente  del  titanico 
lavoro costruttivo che la attende e che essa si addosserà. La lotta per lo 
spirito sarà la lotta più degna della vita.

Ma ancora altre conseguenze di indole pratica si possono trarre da 
questi  concetti.  Spesso  mi  son  domandato:  sappiamo  noi  pensare, 
apprendere,  e  in  quelle  profondità  psicologiche  non  ritroveremo  nuovi 
metodi più  facile e più  produttivi, per l’acquisizione culturale? Nello studiare 
e apprendere noi ci atteniamo ai sistemi più  empirici, come leggere, ripetere, 
ritenere,  senza  renderci  conto  dell’essenza  del  pensiero  e  dei  fenomeni 
psichici, di quale complesso intreccio di vibrazioni e di risonanze essi siano 
la  sintesi,  senza  preoccuparci  di  quali  interferenze  di  onda,  di  quali 
captazione noúriche la mente sia suscettibile. Non buttiamo forse là  a caso 
dinanzi alla mente un cibo perché  essa lo assimili da sé, chi sa come? Mi 
rendo  ben  conto  quanto  la  psiche  umana  sia  immatura  nella  massa  per 
queste sottili operazioni di pensiero e la mia audacia è  appunto nel pensare 
alla normalizzazione di tali metodi. Eppure son convinto che l’uomo si trovi 
ad  una  grande  svolta  del  suo  cammino  evolutivo,  che  l’eterna  creazione 
biologica operi oggi al livello psichico e che nuovi metodi si impongano per 
la legge del minimo mezzo. Perché  il metodo intuitivo deve limitarsi alle 
sole forme artistiche e poetiche? E perché  non vi potrà  essere una nuova 
ispirazione  filosofica,  matematica,  sociale,  morale,  scientifica  normale? 
Perché non dovremo riconoscere che la sapienza non è nei libri, brandelli del 
passato,  morte  cristallizzazioni  di  pensiero,  ma  è  nelle  vive  correnti 
concettuali di cui palpita e in cui si regge tutto l’universo, e che, per sapere, 
questo  grande libro  dell’infinito  è  l’unico  in  cui  bisogna  leggere?  E per 
l’acquisizione culturale, perché alle lunghe e faticose vie dello studio, non si 
preferiranno quelli dell’affinamento di coscienza, dell’evoluzione che la porta 
nella dimensione superconcettuale, dove la visione del vero è  spontanea? In 
alto la sapienza è  gratuita e, attraverso la sua progressiva spiritualizzazione, 
un giorno l’uomo acquisirà la conoscenza per immersione in stati vibratori e 
per esposizione della psiche alle correnti  noúriche. Perché  invece di uno 
sforzo mnemonico per accumulare nozioni, l’acquisizione culturale non sarà 
un processo di sensibilizzazione della psiche che le permetta la captazione 
delle onde-pensiero per sintonizzazione?

216



As Noúres – Pietro Ubaldi 279

ansiosos de novas direções, lançou-se uma corrente de ideias que não se 
pode deter; encontrará ressonâncias que a amplificarão, se repercutirá 
nas  consciências  que,  acolhendo-a,  a  levarão  longe.  O  futuro  da 
humanidade  reside  biologicamente  na  sua  espiritualização.  O 
espiritualize-se  ou morrer.  O materialismo aprisionou e  comprimiu o 
espírito na matéria, talvez somente para que pudesse melhor explodir.  
Um sopro novo deve tudo dinamizar no espírito, ao contrário a vida se 
extinguirá.  E  deve  ser  não  uma  espiritualidade  vaga,  sentimental,  
doentia, mas viril, proativa, científica, volitiva, consciente do titânico 
trabalho  construtivo  que  a  aguarda  e  que  ela  assumirá.  A luta  pelo 
espírito será a luta mais digna da vida.

Mas  ainda  outras  consequências  práticas  se  podem  extrair  destes 
conceitos.  Muitas  vezes  me  perguntei:  sabemos  nós  pensar,  aprender,  e 
naquelas profundezas psicológicas não encontraremos novos métodos, mais 
fáceis e mais produtivos, para a aquisição cultural? Ao estudar e aprender, nós 
nos atemos aos sistemas mais empíricos, como ler, repetir, reter, sem se dar 
conta  da  essência  do  pensamento  e  dos  fenômenos  psíquicos,  de  quão 
complexo entrelaçamento de vibrações e de ressonâncias eles são a síntese, 
sem nos preocuparmos de quais interferências de ondas, de quais captações 
noúricas a mente seja suscetível. Não jogamos, talvez ao acaso, diante da 
mente um alimento para que ela assimile por si, quem sabe como? Me dou 
bem conta de quanto a psique humana é  imatura nas massas para estas sutis 
operações de pensamento, e a minha audácia reside justamente no pensar a 
normalização de tais métodos. No entanto, estou convencido de que o homem 
se encontra em uma grande curva do seu caminho evolutivo, que a eterna 
criação  biológica  opera  hoje  ao  nível  psíquico  e  que  novos  métodos  se 
impõem pela lei do mínimo meio. Por que o método intuitivo deve limitar-se 
às suas formas artísticas e poéticas? E por que não pode haver uma nova 
inspiração filosófica, matemática, social, moral, científica normal? Por que 
não devemos reconhecer que a sabedoria não está  nos livros,  farrapos do 
passado, mortas cristalizações de pensamento, mas está  nas vivas correntes 
conceituais das quais palpita e nas quais se rege todo o universo, e que, para 
saber, este grande livro do infinito é  o único o qual importa ler? E para a 
aquisição  cultural,  por  que  pelas  longas  e  árduas  vias  do  estudo,  não  se 
preferirão aqueles do refinamento de consciência, da evolução que a conduz à 
dimensão superconceitual, onde a visão da verdade é  espontânea? No alto, a 
sabedoria é  gratuita e, através da sua progressiva espiritualização, um dia o 
homem adquirirá  o conhecimento por imersão em estados vibratórios e pela 
exposição da psique às correntes noúricas. Por que, em vez de um esforço 
mnemônico para acumular noções, a aquisição cultural não será um processo 
de sensibilização da psique que lhe permita a captação das ondas-pensamento 
por sintonização?

216



280 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Io  ho la  sensazione  di  un errore  fondamentale  in  tutto  il  sistema 
culturale moderno, consistente in un decentramento della conoscenza nel 
particolare,  che  porta  al  disorientamento  nella  specializzazione;  ho  la 
sensazione che, sotto il peso schiacciante di una serie enorme di nozioni, 
invece dell’accentramento concettuale che nei principî dà la chiave di tutti i 
problemi,  si  raggiunga  la  dispersione.  Il  sapere  non  è  una  congerie  di 
nozioni,  ma  è  una  superficie,  che  non  si  domina  restando  nel  piano, 
percorrendola in tutti i sensi, ma solo elevandosi all’altezza di una superiore 
dimensione.  La  vera  cultura  è  qualcosa  di  qualitativamente  diverso 
dall'erudizione,  è  un  senso.  Per  la  registrazione  e  immagazzinamento 
dell’erudizione  non  bastano  le  biblioteche?  La  psiche  ha  funzioni 
direttrici  da  compiere  più  importanti  delle  registrazioni  meccaniche, 
specie  di  facchinaggio  dell’intelligenza  corrispondente  al  lavoro 
materiale di carattere inferiore.

Veramente oggi si incomincia a pensare, ma come? La produzione è 
caotica, paleontologica, è  un frastuono, non un concerto. Si tenta, non si 
domina. La mole culturale è ingombrante, non aiuta ma intralcia la sintesi; 
il  sapere è  esteriore e  disorientato,  non si  distilla  nella  trasparenza che 
lascia vedere i principî. È  raro il caso dell’intuizione che spazza il passato e 
che, invece di ripetere le vecchie cose che fanno il giro di tutti i libri, si 
slancia vergine per le vie della creazione. L’orientamento materialista del 
secolo ha meccanizzato anche il sapere, ha creato questo tipo di sapere 
utilitario a tutti accessibile, una veste che tutti possono indossare, mentre la 
cultura è  un impulso interiore il  cui segreto è  nella forza dell’anima. È  
necessario  spingere  l’odierno  sferrarsi  di  competizioni  su  di  un 
cambiamento di rotta, è necessario spostare il centro psicologico della vita. 
Attualmente il pensiero è  fatica perché  deve emergere dalla cecità  della 
materia,  ma  in  fasi  più  alte  di  sensibilizzazione  è  spontaneo,  festoso, 
riposante. Le atmosfere più  rarefatte dell’evoluzione sono fatte di pensiero; 
basta raggiungerle. La scuola dovrebbe essere una palestra di formazione 
di coscienza, non di affaticati facchini dell’intelligenza, gravati dal lavoro 
dell’acquisizione di nozioni. L’opprimente supercultura moderna va snellita 
in verità  più  semplici e sintetiche. Queste possono sembrare cose lontane, 
ma lo sono forse meno di quanto si creda. La vita cammina e non si può  
fermare. L’evoluzione porterà necessariamente alla normalizzazione di tutte 
queste  audacie;  la  scienza  non  può  restare  sempre,  così  limitatamente 
utilitaria e sentirà  il bisogno di completarsi e il mondo esploderà  in questi 
psichismi  superiori.  Il  pensiero  supererà  il  suo  odierno  periodo 
paleontologico e sarà  la potenza dell’uomo dell’avvenire. Poiché  il mondo 
ha vissuto sempre e sempre vivrà di superamenti.

Ora tutto ho detto del mio caso; nella Sintesi ho descritto la noúri 
come l’ho sentita, qui ho descritte le mie sensazioni nel sentirla. Abbiamo

217

218

219



As Noúres – Pietro Ubaldi 281

Eu tenho a sensação  de um erro fundamental  em todo o sistema 
cultural moderno, consistente em uma descentralização do conhecimento 
no particular, que leva à  desorientação na especialização; tenho a sensação 
que, sob o peso esmagador de uma série enorme de noções, em vez da 
centralização  conceitual  que  nos  princípios  dá  a  chave  de  todos  os 
problemas, se chega à  dispersão. O saber não é  um amontoado de noções, 
mas  é  uma  superfície,  que  não  se  domina  permanecendo  no  plano, 
percorrendo-a em todos os sentidos, mas só  elevando-se à  altura de uma 
superior dimensão. A verdadeira cultura é algo de qualitativamente diverso 
da erudição; é um senso. Para o registro e armazenamento da erudição não 
bastam as bibliotecas? A psique tem funções diretrizes para cumprir mais 
importantes  do  que  os  registros  mecânicos,  espécie  de  portador  da 
inteligência correspondente ao trabalho material de caráter inferior.

Verdadeiramente hoje se começa a pensar, mas como? A produção é 
caótica, paleontológica, é um estrondo, não um concerto. Se tenta, não se 
dominada. A massa cultural é incômoda, não ajuda, mas dificulta a síntese; 
o saber é exterior e desorientado, não se destila na transparência que deixa 
ver os princípios. É raro o caso da intuição que varre o passado e que, em 
vez de repetir as velhas coisas que circulam por todos os livros, se lança 
intocada  pelas  vias  da  criação.  A  orientação  materialista  do  século 
mecanizou também o saber, criando este tipo de saber utilitário a todos 
acessível,  uma  veste  que  todos  podem usar,  enquanto  a  cultura  é  um 
impulso  interior  cujo  segredo  reside  na  força  da  alma.  É  necessário 
empurrar o hodierno aferrar-se de competições para uma troca de rota, é 
necessário  deslocar  o  centro  psicológico  da  vida.  Atualmente,  o 
pensamento é esforço porque deve emergir da cegueira da matéria, mas em 
fases mais altas de sensibilização é espontâneo, jubiloso, repousante. As 
atmosferas mais rarefeitas da evolução são feitas de pensamento;  basta 
alcançá-las. A escola deveria ser uma palestra de formação de consciência, 
não  de  cansados  trabalhadores  da  inteligência,  sobrecarregados  pelo 
trabalho da adquisição de noções. A opressiva supercultura moderna deve 
ser  simplificada  em  verdades  mais  simples  e  sintéticas.  Estas  podem 
parecer coisas distantes, mas o são talvez menos do quanto se crê. A vida 
caminha  e  não  se  pode  parar.  A  evolução  levará  necessariamente  à 
normalização  de  todas  estas  audácias;  a  ciência  não  pode  permanecer 
sempre, tão limitadamente utilitária e sentirá a necessidade de completar-se 
e o mundo explodirá nestes psiquismos superiores. O pensamento superará 
o seu hodierno período paleontológico e será a potência do homem do 
futuro. Pois o mundo viveu sempre e sempre viverá de superações.

Agora tudo foi dito do meu caso; na Grande Síntese descrevi a noúre 
como  a  senti,  aqui  descrevi  as  minhas  sensações  ao  senti-la.  Temos

217

218

219



282 Le Noúri – Pietro Ubaldi

osservato il fenomeno ispirativo in tanti altri casi, lo abbiamo sceverato dal 
lato tecnico e ora abbiamo concluso nelle conseguenze pratiche. Ora si può  
comprendere  che cosa  è  la  Grande Sintesi.  Esteriormente  è  una  nuova 
filosofia  della  scienza  a  conclusioni  etico-sociali,  una  dimostrazione 
razionale  di  problemi  scientifici  ed  etici  oggi  non  ancora  risolti  e 
dimostrati. È  una ripresa di tutto il disperso scibile umano per riportarlo 
all’unità. È  per questa sua vastità di visione concettuale, che si riconnette al 
pensiero  religioso  come  allo  scientifico,  alla  genesi  mosaica  come 
all’evoluzionismo  darwiniano  già  espresso  dalla  sfinge  egiziana,  perché 
riconnettendosi  a  tutte  le  rivelazioni  attinge  alla  verità  unica  ed  è 
veramente l’opera dell’unificazione. Unificazione più  profonda, dell’umano 
pensiero,  fusione  più  completa  tra  scienza  e  fede,  non  si  poteva 
immaginare.  L’evoluzione  biologica  è  continuata  nell’ascensione 
spirituale delle religioni. Lungo un’unica linea. La Sintesi ha compiuto 
l’audace  di  affiancare,  nella  stessa  linea  di  sviluppo,  la  scienza  alla 
rivelazione.  È  anche  il  fatto  compiuto  che  dimostra  la  pratica 
applicazione  del  metodo dell’intuizione,  che  qui  offre  i  suoi  prodotti, 
concreti, utili. È una nuova pietra dell’edificio ultrafanico, la quale prova 
la realtà della captazione noúrica e, più lontano, dell’evoluzione psichica 
in vari piani di coscienza.

Ma la Grande Sintesi è qualcosa di più . Ha un suo aspetto interiore ed 
è  il  documento  che  prova  l’esistenza  reale  del  supersensorio,  raggiunto 
attraverso l’ispirazione. Potrà sembrare esaltazione tutto ciò , eppure qui tutto 
è legato in catena di logicità. Le pietre sono inerti, lo spirito è vivo e audace 
e il l’ho tenuto incatenato in una prigionia di razionalità  perché questa desse 
la garanzia della serietà. Nel suo aspetto interiore e profondo la Sintesi è una 
rivelazione. In un mondo in cui ogni essere è costretto da una legge feroce a 
chiedere alla carne del proprio simile il proprio alimento, questa è una Voce 
che ha un timbro diverso. Rivelazione raggiunta coscientemente con metodi 
precisi  di  cui  ho  data  la  tecnica.  In  quello  scritto  la  veste  scientifica  è 
esteriore e  copre nel  profondo una sostanza evangelica che riconnette  la 
Sintesi  allo  sviluppo graduale  in  terra  del  pensiero di  Cristo,  che,  come 
vedemmo, è  emanazione continua. La Sintesi riporta nella vita il Vangelo, 
che oggi sembra esservi suprema utopia, fuso nella grande nemica la scienza, 
come un nuovo passo sul cammino millenario che va verso la realizzazione 
in terra del regno dei cieli.

Affermazione grave! Essa ha vagamente ondeggiato in fondo alla mia 
coscienza  per  tutto  questo  scritto,  e  solo  ora  che  devo  concludere  ha 
trovato la via di esplodere nella sua pienezza. Io stesso non avevo pesato il 
profondo significato di qualche frase uscitami e questo concetto solo ora 
comprendo, ché mi investe come una rivelazione. La forma di medianità ha 
una gradazione  evolutiva,  involve  verso  la  forma fisica,  evolve  verso  la

220

221



As Noúres – Pietro Ubaldi 283

observado o fenômeno inspirativo em tantos outros casos, o separamos do 
lado técnico e agora concluímos nas consequências práticas. Agora se pode 
compreender  o  que  é  a  Grande  Síntese.  Exteriormente,  é  uma  nova 
filosofia  da  ciência  com  conclusões  ético-sociais,  uma  demonstração 
racional  de  problemas  científicos  e  éticos  hoje  ainda  não  resolvidos  e 
demonstrados. É  uma retomada de todo o disperso conhecimento humano 
para  trazendo-o  de  volta  à  unidade.  É  por  esta  sua  vastidão  de  visão 
conceitual, que se reconecta ao pensamento religioso como ao científico, à  
gênese  mosaica  como  ao  evolucionismo  darwiniano  já  expresso  pela 
esfinge  egípcia,  porque,  reconectando-se  a  todas  as  revelações  atinge  a 
verdade única e é  verdadeiramente a obra da unificação. Unificação mais 
profunda, do humano pensamento, fusão mais completa entre ciência e fé, 
não  se  poderia  imaginar.  A  evolução  biológica  continuou  na  ascensão 
espiritual das religiões. Ao longo de uma única linha. A Grande Síntese 
realizou a audácia de franquear,  na mesma linha de desenvolvimento, a 
ciência com a revelação. É  também o fato consumado que demonstra a 
prática aplicação do método da intuição, que aqui oferece os seus produtos 
concretos, ú teis. É  uma nova pedra do edifício ultrafânico, a qual prova a 
realidade da captação noúrica e, mais distante, da evolução psíquica em 
vários planos de consciência.

Mas a Grande Síntese é algo mais. Tem um seu aspecto interior e é o 
documento que prova a existência real do supersensório, alcançado através 
da inspiração.  Poderá  parecer exaltação tudo isso, no entanto aqui tudo 
está ligado numa cadeia de lógica. As pedras são inertes, o espírito é vivo e 
audaz, e eu o mantive acorrentado numa prisão de racionalidade para que 
esta desse a garanta da seriedade. No seu aspecto interior e profundo, a 
Síntese é  uma revelação. Num mundo no qual cada ser é  constrangido por 
uma lei feroz a buscar na carne do próprio semelhante o seu alimento, esta 
é  uma  Voz  que  tem  um  timbre  diverso.  Revelação  alcançada 
conscientemente com métodos precisos,  da qual  dei  a  técnica.  Naquele 
escrito, a veste científica é exterior e cobre profundamente uma substância 
evangélica que reconecta a Síntese ao desenvolvimento gradual na terra do 
pensamento de Cristo, que, como vimos, é  emanação contínua. A Síntese 
traz de volta à  vida o Evangelho, que hoje parece ser a suprema utopia, 
fundido na grande inimiga, a ciência, como um novo passo no caminho 
milenário que leva à realização na terra do reino dos céus.

Afirmação grave! Ela tem vagamente flutuado no fundo da minha 
consciência por todo este escrito, e só agora que devo concluir, encontrou a 
via para explodir na sua plenitude. Eu mesmo não havia pensado o profundo 
significado de  algumas  frases  que  me saíram,  e  este  conceito  só  agora 
compreendo, pois me atinge como uma revelação. A forma de mediunidade 
tem uma gradação evolutiva, involui rumo à forma física, evolui rumo a

221

220



284 Le Noúri – Pietro Ubaldi

forma  ispirativa.  Ora  comprendo il  significato  del  dolore,  della 
purificazione,  dell’ascensione morale,  posti  sulla via dell’evoluzione della 
mia medianità, sola via che può  permettermi di raggiungere queste noúri 
più  alte  che sono la  mia mèta.  Ora comprendo perché  nel  capitolo dei 
grandi ispirati io ho scelto, istintivamente, per simpatia, gli ispirati della 
rivelazione cristiana, scartando gli altri anche se grandi.  Così comprendo 
ora di muovermi sulla linea dell’ispirazione cristiana, mi rendo conto con 
quale noúri immensa io sia in sintonia. Comprendo perché nel tracciare la 
storia dei grandi ispirati, sia prima che dopo Cristo, io li abbia visti sempre 
fare  capo  alla  Sua  figura  centrale  nel  mondo ed  essi  mi  siano  apparsi 
naturalmente uniti in catena sulla linea di sviluppo logico di questa grande 
noúri nella cui scia è  trascinata anche la mia ispirazione.  Ora comprendo 
tutto il  significato della  Grande Sintesi  e  come esista  veramente questa 
grande noúri cristiana che da Mosè in poi non tace mai.

Con tutto ciò  intendo indicare solo la direzione di provenienza della 
mia sorgente noúrica, che essendo in alto è  prossima a quella unificazione 
in cui tutto si fonde in Dio. Non è  Egli la sorgente di tutte le cose e che 
cosa vi è  di straordinario se un’ispirazione scende dall’alto? Perché  questa 
gran potenza centrale deve essere assente, lontana dalla terra? Non è  essa 
là  per sollevare continuamente le creature sul cammino delle ascensioni 
dello  spirito?  Parlo  del  Cristo  cosmico,  immensamente  più  grande  del 
Cristo storico. Con ciò , ripeto, indico solo la direzione, perché, come ho 
detto, la luce, filtrata attraverso potenze intermediarie e noúri di riduzione, 
chi sa quanto ha dovuto offuscarsi per giungere, nonostante la mia tensione 
ascensionale,  sin  quaggiù ,  e  ciò  per  l’opacità  del  mio  mezzo  e  nella 
registrazione il pensiero originario porterà  certo qualche traccia della mia 
stanchezza e bassezza umana. Tutto ciò  non è  prodigioso ma è  logico e 
normale. Il martirio era un mezzo feroce necessario in tempi feroci per far 
comprendere la verità  ad una umanità feroce. Oggi non vi è più  bisogno di 
ciò  perché  si  è  compresa la psicologica di reazione che le persecuzioni 
generano  e  si  considerano  quindi  atto  di  cattiva  politica.  Oggi  bisogna 
lavorare non di sangue ma di concetto.

Il  momento storico giustifica  questa  discesa  di  pensiero  dai  piani 
superiori e abbiamo visto che la storia è  una coscienza viva che lancia le 
sue forze e produce i fatti necessari alla sua evoluzione. Il momento storico 
è  grave. Vi è  negli eventi un prepararsi di maturazioni così solenni quali 
mai i tempi videro. Siamo ad una grande svolta nella storia del mondo e se 
ne ha il presentimento. L’umanità  sta gettando le basi del nuovo millennio, 
sta  giocando le  carte  della  sua salvezza o della  sua rovina.  V’è  oggi  la 
pienezza della civiltà  romana che precipita nelle invasioni barbariche, la 
pienezza  della  regalità  francese  che  precipita  nella  rivoluzione.  È  
necessario ridare all’Europa la coscienza dell’unità  di civiltà  e di destino:

222

223



As Noúres – Pietro Ubaldi 285

forma inspirativa. Agora compreendo o significado da dor, da purificação, da 
ascensão moral, colocados na via da evolução da minha mediunidade, única 
via que me permite alcançar estas noúres mais altas que são a minha meta. 
Agora compreendo por que, no capítulo dos grandes inspirados, eu escolhi, 
instintivamente, por simpatia, os inspirados da revelação cristã, descartando os 
outros, mesmo se fossem grandes.  Assim compreendo agora que estou me 
movendo sobre a linha da inspiração cristã, me dou conta com qual noúre 
imensa eu esteja em sintonia. Compreendo por que, ao traçar a história dos 
grandes inspirados,  tanto antes  como depois  de  Cristo,  eu os  via  sempre 
conduzidos à Sua figura central no mundo, e eles me pareceram naturalmente 
unidos em uma cadeia sobre a linha de desenvolvimento lógico desta grande 
noúre, cuja esteira é arrastada também a minha inspiração. Agora compreendo 
todo o significado da Grande Síntese e como existe verdadeiramente esta 
grande noúre cristã, que de Moisés em diante não se calou jamais.

Com tudo isso,  pretendo indicar  só  a  direção  de  proveniência  da 
minha fonte noúrica, que estando no alto, está  próxima daquela unificação 
na qual tudo se funde em Deus. Não é  Ele a fonte de todas as coisas, e o 
que há  de extraordinário se uma inspiração desce do alto? Por que esta 
grande potência central deve estar ausente, distante da terra? Não está  ela 
lá  para elevar continuamente as criaturas ao caminho das ascensões  do 
espírito?  Falo  do  Cristo  cósmico,  imensamente  maior  que  o  Cristo 
histórico. Com isso, repito, indico só  a direção, porque, como disse, a luz, 
filtrada através de potências intermediárias e noúres de redução, quem sabe 
quanto  deve  ofuscar-se  para  alcançar,  não  obstante  a  minha  tensão 
ascensional, desde aqui embaixo, e isso por opacidade do meu meio, e na 
registração o pensamento originário guardará  certamente algum traço do 
meu cansaço e baixeza humana. Tudo isso não é prodigioso, mas é lógico e 
normal. O martírio era um meio feroz, necessário em tempos ferozes, para 
fazer compreender a verdade a uma humanidade feroz. Hoje, isso não é  
mais necessário, porque foi compreendida a psicológica de reação que as 
perseguições geram e se consideram, portanto, ato de má  política. Hoje, 
precisa trabalhar não com sangue, mas com conceito.

O momento histórico justifica esta descida de pensamento de planos 
superiores, e vimos que a história é  uma consciência viva que lança as suas 
forças e produz os fatos necessários à  sua evolução. O momento histórico é  
grave.  Há  nos  eventos  um preparar-se  de  maturações  tão  solenes  como 
jamais os tempos viram. Encontramo-nos numa grande volta da história do 
mundo, e lhe temos o pressentimento. A humanidade está lançando as bases 
do novo milênio, está  jogando as cartas da sua salvação ou da sua ruína. Há 
hoje, a plenitude da civilização romana que precipita nas invasões bárbaras, 
a  plenitude da realeza francesa que precipita  na revolução.  É  necessário 
devolver à  Europa a consciência da unidade da civilização  e  de destino:

222

223



286 Le Noúri – Pietro Ubaldi

“dopo la conciliazione politica tra Stato e Chiesa in Italia, urge oggi questa 
più  grande  conciliazione  spirituale  tra  scienza  e  fede  nel  mondo”,  è  
necessario ritrovare in Dio l’unità  fondamentale della verità  e del pensiero. 
Ma vi è  negli animi desiderio di verità  e la scissione tra scienza e fede è  
questione  di  involuzione,  e  l’evoluzione  è  la  gran  legge  della  vita,  è 
irresistibile legge di unificazione. Le civiltà  si stancano; lo spirito solo può  
dare la forza per ringiovanirle.  E lo spirito è  in alto,  nella direzione di 
Cristo che è presente, sa e veglia.

Capito il meccanismo interiore della vita e della sua evoluzione, tutto 
ciò  è  logico. È  logica anche questa mia sincerità. Ora si comprende come 
questo  secondo  volume  fosse  necessario  per  dare  luce  dall’interno  alla 
Sintesi che altrimenti poteva restare incompresa, male interpretata nel suo 
linguaggio  a  volte  audace  e  apocalittico,  tale  da  sembrare  ironia  intesa 
come prodotto della mia coscienza normale. E io stesso dovevo e solo io 
potevo spiegare certe cose. Io stesso, attraverso questo ripiegamento su di 
me, dovevo arrivare a comprenderle. Col presente volume ho dunque non 
solo adempiuto un nuovo dovere, ma questo lavoro di riflessione è  stato 
necessario  soprattutto  a  me  stesso  per  la  mia  stessa  comprensione.  In 
questo scritto ho fatto delle affermazioni gravi;  esse mi impegnano. Ho 
tagliati i ponti dietro di me; non mi è  più  possibili ritirarmi. Ma anche 
questo era mio dovere. Che cosa avverrà ora? Dove mi porterà l’evoluzione 
della  mia  medianità,  quali  nuovi  concetti  registrerà  la  mia  captazione 
noúrica? Quale nuova maturità  spirituale e sensibilizzazione di percezione 
mi porterà  l’avvenire? Che cosa avviene nel profondo del mio destino, a 
quale mèta nell’eternità  io mi avvicino? Io stesso attendo la maturazione 
dei miei stati interiori e attraverso di essa il contatto con nuove correnti di 
pensiero da cui si riveli, prima di tutti a me stesso, quale sia la direzione 
che  deve  assumere  il  mio  lavoro.  So  che  la  sorgente  di  pensiero  è  
inesauribile. Intanto, qualunque cosa possa avvenire, di questo sono sicuro: 
che  il  passato  non  muore  mai,  che  esso  è  la  base  dell’avvenire  in  cui 
sempre risorge, quindi che mai esso fu vissuto invano.

224



As Noúres – Pietro Ubaldi 287

“depois da conciliação política entre Estado e Igreja na Itália, urge hoje 
esta maior conciliação espiritual entre ciência e fé no mundo”, é necessário 
reencontrar em Deus a unidade fundamental da verdade e do pensamento. 
Mas há  nas almas desejo de verdade e a cisão entre ciência e fé  é  questão 
de  involução,  e  a  evolução  é  a  grande  lei  da  vida,  é  irresistível  lei  de 
unificação. As civilizações se cansam; só  o espírito pode dar a força para 
rejuvenescê-las. E o espírito está  no alto, na direção de Cristo, que está  
presente, sabe e vigia.

Compreendido o mecanismo interior da vida e da sua evolução, tudo 
isso  é  lógico.  É  lógica  também  esta  minha  sinceridade.  Agora  se 
compreende  como  este  segundo  volume  foi  necessário  para  dar  luz  do 
interno à  Síntese, que de outro modo poderia permanecer incompreendida, 
mal interpretada na sua linguagem às vezes audaz e apocalíptica, a ponto de 
parecer ironia concebida como produto da minha consciência normal. E eu 
mesmo devia,  e só  eu poderia explicar certas coisas.  Eu mesmo, através 
deste recolhimento em mim mesmo, devo chegar a compreendê-las. Com o 
presente volume, portanto, não só  cumpri um novo dever, mas este trabalho 
de reflexão foi necessário, sobretudo, a mim mesmo para a minha própria 
compreensão.  Neste  escrito,  fiz  afirmações  graves;  elas  me  empenham. 
Queimei as pontes atrás de mim; não me é  mais possível retirar-me. Mas 
também este era o meu dever. O que acontecerá  agora? Onde me levará  a 
evolução da minha mediunidade? Que novos conceitos registrará  a minha 
captação  noúrica?  Que  nova  maturidade  espiritual  e  sensibilização  da 
percepção  me trará  o  futuro?  O que  acontece  nas  profundezas  do  meu 
destino? De que meta na eternidade eu me aproximo? Eu mesmo aguardo a 
maturação dos meus estados interiores e, através dela, o contato com novas 
correntes de pensamento que se revelarão, antes de tudo a mim mesmo, qual 
seja  a  direção  que  deve  assumir  o  meu  trabalho.  Sei  que  a  fonte  de 
pensamento é  inexaurível. Entretanto, qualquer coisa que possa acontecer, 
disto estou seguro: que o passado não morre jamais, que ele é  a base do 
futuro no qual sempre ressurge, portanto, que jamais ele foi vivido em vão.

224



288 Le Noúri – Pietro Ubaldi

Sobre o Tradutor

ANDRÉ  RENÊ  BARBONI  nasceu  em Ribeirão  Preto  –  SP  em 
1963.  Professor  Pleno  da  Universidade  Estadual  de  Feira  de  Santana 
(UEFS) é  graduado em Engenharia Elétrica (UnB – 1986) com mestrado 
em  Telecomunicações  (UnB  –  1992),  trabalhou  na  Rede  SARAH  de 
Hospitais do Aparelho Locomotor (1992-1996) onde atuou como Líder de 
Pesquisa  da Rede e  na Coordenação  do Laboratório  de  Movimento do 
hospital  de Salvador.  Após  o  seu ingresso na carreira  acadêmica como 
Professor  Visitante  do  Departamento  de  Saúde  da  UEFS  (1996),  se 
efetivou através de concurso (1997), na condição de Professor Assistente e 
ao longo da sua carreira, complementou a sua formação com um doutorado 
em Saúde Pública – Epidemiologia (USP – 2002),  um bacharelado em 
Biologia (UEFS – 2006 – semestre 2005.2) e outro em Filosofia (UEFS – 
2014.2). Estudioso da obra de Pietro Ubaldi desde 1987 é  cofundador do 
Grupo  de  Pesquisa  e  Extensão  em  Filosofia,  Saúde,  Educação  e 
Espiritualidade da UEFS – NFSEE.


