PIETRO UBALDI

Ascese Mistica

Do Plano Conceitual Humano ao Super-humano

L’Ascesi Mistica
Dal Piano Concettuale Umano al Superumano

Edicdo Bilingue
Edizione Bilingue

Tradugdo
Traduzione
André René Barboni

Nicleo de Pesquisa e Extensdo em Filosofia, Satide, Educacdo e Espiritualidade
da UEFS (NFSEE)



COPYRIGHT © da tradugio liberado para dominio publico por André René Barboni.

Todos os direitos de reprodugdo, cdpia, comunicagdo ao publico e exploragdo econémica
desta obra estdo liberados para dominio publico. E liberada a reproducéo parcial ou total da
mesma, por meio de qualquer forma, mediante processo eletrnico, digital, fotocdpia,
microfilme, Internet, CD-ROM, sem a prévia e expressa autorizagdo do tradutor, desde que
citado as fontes, nos termos da lei 9.610/98, que regulamenta os direitos de autor e conexos.

ISBN: 978-65-01-76274-6

Titulo original
L’ASCESI MISTICA
Dal Piano Concettuale Umano al Superumano

Tradugdo: André René Barboni

Capa: André René Barboni
Projeto Gréfico: André René Barboni

Edicdo: NFSEE

Av. Transnordestina, S/N — CRIS - Anexo do MT6
Novo Horizonte — CEP: 44.360-900

Feira de Santana — BA

Tel.: (75) 3161-8380 | E-mail: barboni @uefs.br
http://fsee.uefs.br/

D€ o seu retorno para: barboni@uefs.br

Ficha Catalogréfica — Biblioteca Central Julieta Carteado - UEFS

Ubaldi, Pietro, 1886-1972.

Ul3a Ascese Mistica [recurso eletronico]: do plano conceitual humano
ao super-humano = L’Ascesi Mistica: dal piano concettuale umano al
superumano / Pietro Ubaldi; traducdo de André René Barboni. -
Edic¢do bilingue. - Feira de Santana: NFSEE, 2025.

362 p.:il.; 23 cm

Titulo e texto em portugués e italiano.
Ebook: https://cris.uefs.br/pdfs/AM.pdf
Formato PDF

ISBN 978-65-01-76274-6

1. Evolucionismo (filosofia). I. Barboni, André René, trad. II. Titulo.

CDU: 141.155
CDD: 146.4

Rejane Maria Rosa Ribeiro CRB-5/695



Apresentacao

Carissimos leitores, este quarto volume das obras completas de
Pietro Ubaldi é o meu nono trabalho de traducdo que, independentemente
da minha vontade, segue uma programacgao prépria fora do meu controle e
que também depende do meu acesso aos originais, em italiano, e de outros
recursos que me vao chegando pelas vias mais inusitadas. Gratidao a
todos aqueles que de uma forma ou de outra, tem colaborado com a
execugdo desta imensa tarefa.

Esta obra, segundo o Autor, conclui a primeira trilogia italiana e tal
como “A Grande Sintese”, também foi incluida no Index Librorum
Prohibitorun. Isso certamente trouxe uma grande dor e sofrimento ao seu
Autor, que apesar de opinides contrdrias, ndo tinha a menor intencio de se
autopromover, mas sim, a mais sincera vontade de contribuir para a
divulgacdo e vivéncia do Evangelho como forma de transformagdo da
sociedade e constru¢do da Nova Civiliza¢do do III Milénio (a civilizacio
do espirito).

O leitor pode estranhar a forma de escrever e o sistema de
investigacdo que o Autor usa, mas com certeza, se ndo tiver preguica de
ler, vai aprender amar o que ele nos revela e vai conseguir compreender
que somente uma alma das mais altas esferas terrestres seria capaz de
captar tdo grandiosa mensagem.

Tal como as outras obras que a antecederam e as que depois vieram,
esta ndo € simplesmente o produto do intelecto humano. Pietro Ubaldi
pode ser considerado uma grande antena psiquica, um fiel, sensivel e
refinado instrumento de captacdo das grandes correntes de pensamento (As
Notres) e, mais do que isso, um ser humano extraordindrio que vivenciou
e pOs em pratica, no seu dia a dia, tudo aquilo que ele tdo gentilmente nos
convida a também vivenciar. Um convite que nos leva a dar um salto
quantico na nossa trajetdria evolutiva rumo ao Sistema e a Deus, nosso Pai
Maior que pacientemente nos aguarda de bracos abertos.

Esta apresentacdo, porém, ndo foi escrita pelo professor Pietro
Ubaldi e nem por uma antena psiquica da sua envergadura e,
propositadamente, ela ndo foi traduzida para o italiano porque é uma
construcdo minha, do tradutor/editor que para reduzir a possibilidade de
traicdo da prépria obra do Autor, tomou a decisdo de evitar a0 maximo
comentdrios que, de alguma forma, traisse a obra.



z

Portanto, esta Apresentacdo ¢ uma “contribuicio” minha, um ser
humano falho, que ja entendeu alguma coisa de evolugdo, cristianismo e
das leis e mecanismos necessarios para evoluir, mas que ainda estd muito
longe de ndo mais errar. Entdo, seja cuidadoso, carissimo leitor, com o que
dissemos aqui e nao tome nada do que eu digo como verdade, aliis este
¢ justamente o acordo que todo semestre eu estabeleco com os meus
alunos na Universidade Estadual de Feira de Santana, instituicdo publica de
Ensino, Pesquisa e Extensdo na qual sou professor e pesquisador a quase
trinta anos. A esse posicionamento de ndo se tomar nada do que eu digo
como verdade eu denomino “assumir uma postura ndo-dogmadtica’, algo
que eu considero fundamental para se criar um ambiente rico de discussdo
e se evitar a cristalizagc@o de posi¢des que podem tornar o debate invidvel.

Mas, isso também tem um outro fundamento: o ndo-dogmatismo
possibilita a constru¢do de um conhecimento que evolui ao longo do tempo
e “Tudo aquilo que nao se atualiza, morre ou cai no esquecimento”.
Defendi isso, ardorosamente no meu Trabalho de Conclusdo de Curso
(TCC) do Bacharelado em Filosofia na UEFS e se a gente observar melhor
a histéria da humanidade, vai facilmente constatar que a inovagdo &
necesséria, mas ai daquele que inova! E, como diria Jesus: “¢ inevitdvel que
venha escandalos, mas ai do homem pelo qual eles vém! Melhor fora que se
lhe pendurasse ao pescoco uma pedra de moinho, e fosse atirado ao mar,
do que fazer tropegcar a um destes pequeninos”.

Entdo, € facilmente compreensivel, mas para mim, nio aceitdvel a
posicdo da Igreja Catdlica Apostdlica Romana de se criar uma Comissao,
Tribunal, ou seja 14 o que for, para analisar e julgar quais sdo e quais ndo
sdo os contetdos que a sua congregacdo deve ter acesso. Essa tutoria nada
tem a ver com a mensagem de Jesus Cristo ou com o Cristianismo original,
mas nasceu, na minha opinido, a de alguns que ndo pertencem a esta
congregacdo, da tentativa bem sucedida do Império Romano de se
perpetuar até os nossos tempos e isso se deu no século quarto da era crista,
com a cria¢do de uma institui¢do humana que até hoje se pretende divina e
infalivel, mas cujo discurso estd muito longe de condizer com a pratica.

O que estou dizendo aqui, certamente Pietro Ubaldi teria restri¢des
em afirmar, mas quem afirma ndo € ele e vocé€, carissimo leitor se tiver um
pouco de paci€ncia com um cristdo ndo-catdlico que € tdo cheio de falhas,
talvez possa ganhar alguma coisa para refletir e tirar as suas proprias
conclusdes.

E oportuno afirmar aqui que eu ndo tenho o menor interesse num
ecumenismo do tipo desejado por certos ramos do catolicismo que querem
trazer para o seio da sua Igreja, todos aqueles que se dizem cristdos, mas nio
aqueles de outras vertentes religiosas, como o Budismo, o Islamismo, o
Induismo, os cultos afros brasileiros, etc., isso se d4 nao por preconceito ou
intransigéncia da minha parte, mas simplesmente porque nio aceito dogmas.



Para mim, e eu defendi isso no meu TCC' no Bacharelado de
Filosofia, s6 tem sentido uma Ciéncia, uma Filosofia, uma Arte e uma
Religido ndo-dogmdticas. Certamente um absurdo e uma heresia para
quem vive e sempre viveu com a ideia de que ndo se pode falar de religido
sem se falar dos seus dogmas. Mas este tipo de religido foi historicamente
pensado para ser o “6pio do povo”, controld-lo e € justamente isso que
Roma fez depois de séculos de perseguic@o aos cristdos: reuniu o seu clero
politeista que controlava as massas com a ameaca de punicdes terriveis
para quem ndo se ajustasse as determinacdes de poucos e, criou a Igreja
Catdlica Apostolica Romana, onde este clero assume os altos cargos numa
nova configuracdo de controle e poder que ird se provar muito mais
eficiente. Portanto uma constru¢do humana e ndo divina, para atender a
interesses humanos, nio divinos, mas que explora a fé e a ignorancia das
massas tutoradas por um eficiente sistema hierdrquico de dominacao.

Esta nova instituicdo precisa agora de toda uma elite de intelectuais
para conciliar as questdes de razdo e fé. Certamente um dos grandes foi
Santo Agostinho que se valeu dos textos de Platdo, que argumentava que a
virtude ndo pode consistir em “fazer o bem aos amigos e o mal aos
inimigos, porque o mal ndo € um bem, entdo, a virtude s6 pode ser: fazer o
bem sem olhar a quem” e isso se alinha com o mandamento do Cristo:
“Ama o teu préximo como a ti mesmo”.

Mas Platdo tinha um problema, pois a sua teoria do conhecimento
era baseada no principio da transmigracio das almas (reencarnagdo) e isso
ndo era conveniente para compor um sistema de dominag¢do das massas.
As elites, inclusive a romana, a grega e a egipcia estudavam e debatiam
esse conhecimento “Esotérico” secretamente e delegavam o conhecimento
“Exotérico”, ndo reencarnacionista para as massas a serem controladas. E,
1sso também se deu na fundacio do Catolicismo, onde um grupo seleto de
“inspirados” decidiu o que ficava e o que ndo ficava nos canones da Igreja
nascente e a intencdo era impor uma domina¢do “Universal” (significado
da palavra “Catolica”).

Santo Agostinho, entdo, teve que dar o seu jeito, mas o principio de
reencarnagdo, tal como o posicionamento do nosso Sol no centro do nosso
Sistema planetdrio, tornava tudo mais simples e racional, se mostrando
talvez, ser algo mais condizente com a realidade. E, de fato, era e resolvia
os problemas da Dor, do Poder e da Justi¢a Divina sem ter que apelar para
a fé em um dogma que nio se mantém diante de uma andlise mais séria.

Somente oito séculos depois é que Tomds de Aquino encontra uma
nova “solucdo satisfatéria” trocando o “Pilar de Conhecimento” baseado
em Platdo, pelo de Aristételes, seu discipulo, que pensava mais com base
num mundo sensivel e desvinculava o conhecimento do tdo incodmodo
principio da reencarnacio.

! https:/icris.uefs.br/pdfs/barboni_2014.pdf.



A obra de Aristételes foi tdo util a Igreja que atacd-la em algum
ponto era como se o ataque fosse desferido contra a prépria Igreja e/ou
contra as verdades da Biblia. Consistindo, entdo, este ataque em crime
grave (uma heresia) que jamais poderia ficar impune.

Foi com isso que Galileu Galilei teve que lidar quando percebeu que
o Sistema Copernicano (heliocéntrico) fazia muito mais sentido que o
Sistema Ptolomaico (geocéntrico), para descrever as Orbitas dos corpos
celestes e 0 Modernismo de Galileu, René Descartes e Francis Bacon, s6
para citar alguns, representava uma verdadeira revolu¢do na forma de
pensar e ver o mundo o que me levou a utilizar da figura A como “chave
de conhecimento” para tentar entender como chegamos até aqui.

Figura A - Quadro de fragmentacdo do conhecimento, proposto por Pierre
Weil em 1993 e modificado por André René Barboni em 2014.

Filosofia

L] . A

A primeira coisa que a gente observa nesta figura € que para Pierre
Weil, Filosofia, Ciéncia, Arte e Religido sdo dreas produtoras de
conhecimento que se valem de “ferramentas” especiais, para obter esse
conhecimento (Razdo, Sensagdo, Sentimento e Intui¢do). O quadro original
ndo tinha a linha tracejada em vermelho e no centro da figura havia o
simbolo do infinito para representar a matriz de conhecimento original.
Podemos vé-la como o campo de informacdo do Sistema, ou num nivel
mais préximo a nds, como as Novres de Pietro Ubaldi. A linha em
vermelho € minha contribui¢do para demarcar o “muro da vergonha” que
foi historicamente construido para separar Ciéncia e Religido.



O quadro também € bem {til para se compreender a obra de Pietro
Ubaldi e como ela € tdo importante.

Na Modernidade se estabelece essa linha para garantir a
independéncia necessaria para a Ciéncia se desenvolver, e isso de fato se
deu e, por ter um método eminentemente ndo-dogmdtico o conhecimento
daquele tempo se aprimorou e evoluiu a ponto de ja no inicio do século
XX, boa parte das pessoas acharem que s6 o conhecimento cientifico tem
valor, inclusive, a0 que parece, pelo menos para parte da banca avaliadora
desta obra, quando Pietro Ubaldi a submeteu a avaliaco.

Mas isso s6 € assim se a Filosofia, a Arte e a Religido forem
dogmadticas o que vai fazer com que os conhecimentos que estes campos
produzem se cristalizem e, repetimos: “Tudo aquilo que nao se atualiza,
morre ou cai no esquecimento”.

Entdo, para mim, toda e qualquer criacdo de artificios para blindar
um conhecimento sé faz um desservigo a ele e isso inclui o Tribunal do
Santo Oficio, seus dogmas, sua acio e o Index Librorum Prohibitorun, que
tentava negar aos Catdlicos o direito sagrado concedido por Deus de
pensarem-por-si-mesmos e, como diria Immanuel Kant, com o seu lema
Sapere aude, precisamos assumir a nossa maioridade.

Um estudo mais aprofundado da obra de Pietro Ubaldi vai mostrar
que isso € tudo o que Jesus Cristo ndo queria, pois o “Conhecereis a
verdade e ela vos libertard”, pode e deve, também, ser compreendido no
seu sentido mais literal, mas certamente isso ndo interessa a quem nos quer
mansos cordeirinhos para nos conduzir até mesmo ao matadouro.

E para ndo dizer que eu estou sendo preconceituoso contra a religido
Catdlica, isso também acontece no préprio Espiritismo, uma doutrina
filosofico-cientifica, no seu nascimento, que no Brasil, no querer de alguns,
¢ uma Religido dogmadtica, pois para eles: certas “verdades” precisam ser
ensinadas/aprendidas ao/pelo seu “rebanho”.

Nos opomos seriamente a isso, pois entendemos que as possiveis
vantagens que podem ser obtidas, ndo se comparam com O muito que
podemos auferir se deixarmos a nossa “preguica” de lado e nos
esforcarmos verdadeiramente para evoluir. A Obra completa de Pietro
Ubaldi tem tudo para nos ajudar nesse quase que interminével processo de
evolucdo que se dd por duas vias: a do Amor que € o convite feito por
Jesus e Pietro Ubaldi; ou a da Dor, que € o que na nossa teimosia nos
impde ao tentarmos fugir da primeira.

Mas se até aqui empreendemos um primeiro movimento de
desconstru¢do, mostrando que as Igrejas sdo instituicdes humanas que nada
tem de sagrado a ndo ser reunir pessoas que buscam sinceramente algo que
lhes é muito caro, para sermos justos, precisamos agora empreender o



movimento de constru¢do que apontard caminhos para que estas mesmas
instituicdes possam se alinhar ao que fard delas algo que realmente
conduza a este sagrado.

No caso do Cristianismo € muito simples, basta ser coerente em tudo
com os dois mandamentos que Jesus Cristo nos legou: 1- “Amards ao
Senhor, teu Deus, de todo o teu coragdo, de toda a tua alma e de todo o teu
entendimento” e; 2- “Amards o teu proximo como a ti mesmo”. 1sso resume,
também, toda a Lei e os Profetas e note que existe neles uma hierarquia:
amar a Deus, depois a si mesmo e em seguida ao teu proximo. Isso foi
mantido por todas as Igrejas cristds e traz a base dos ensinamentos de Jesus
que substitui a imagem de um Deus de poder e vinganca pela imagem de
um Deus Pai todo, justo, bom e amoroso.

Assim, para nio morrer ou cair no esquecimento as Igrejas
precisam se atualizar se tornando ndo-dogmadticas, pois num mundo
superconectado isso ndo tem mais lugar. E elas precisam compreender que
se Deus € unico e onipresente, entdo, ndo estamos sOs neste imenso
universo de trilhdes de galdxias, pelo que se sabe até agora, € que, entdo,
admitindo a nossa real ignorancia, podemos ndo-dogmaticamente dialogar
e construir um conhecimento mais completo e substancioso que ird
contribuir para a formacgdo de seres mais evoluidos que, seguindo o0s passos
de Jesus Cristo, irdo ser mais empdticos e colaborativos assumindo fun¢des
complementares em uma sociedade cada vez mais organica e afinizada
com as Leis universais que Pietro Ubaldi nos aponta em sua obra.

Entre essas leis, estd a lei da reencarnacdo que, para mim, € a
verdadeira graca divina, pois me ajuda a compreender que, como € justo,
colhemos o que plantamos, nao existe privilégios, mas méritos
conquistados com o duro esfor¢o num processo de evolu¢do que segue uma
lei de Amor. Um trabalho drduo mas cuja jornada se faz sempre com o
apoio dos nossos irmaos espirituais dos planos evolutivos mais altos e que
podem mais do que aqueles, ainda resistentes na ignorancia do impulso de
uma revolta, sem sentido e por inveja, vaidade e orgulho, contra Deus.

Assim, tal como Pietro Ubaldi, acreditamos que o homem do futuro
serd melhor que o que encontramos aqui hoje, pois o constante trabalho da
Luz, pouco a pouco, sobrepuja o trabalho das trevas e a medida em que a
humanidade se esclarece as barreiras para o verdadeiro entendimento caem
e as pessoas tendem a se unir para superar as suas dificuldades e
vulnerabilidades e a obra de Pietro Ubaldi nos ajuda quanto a isso.

Uma obra que parte do principio de que antes de tudo tinha um
Ente, Deus, o Criador que cria fora do tempo e do espago (o Sistema) e sua
perfeita criacdo orgnica, hierdrquica onde as intimeras individualidades
sdo perfeitas na sua funcido, mas que fora delas produzem o caos e a
confusdo, algo que elas sdo livres para escolher e escolheram, mostra que o



livre arbitrio € algo sagrado e que € respeitado por Deus e estd inserido na
sua propria substancia que gerou estas individualidades (imanéncia) e que a
escolha feita por parte destas individualidade gerou o Antissistema que € o
Universo que achamos que conhecemos, mas que a nossa compreensao
ainda € muito tacanha. E nesse processo de tentar compreender tudo isso,
Pietro Ubaldi nos aponta um método investigativo que privilegia a intuicdo,
instrumento compartilhado entre a Filosofia e a Religido”, em relacio aos
métodos racionais da Ciéncia/Filosofia, por eles serem mais apropriados
para investigar as coisas do Espirito (da res cogitans de René Descartes), e
se tomarmos como referéncia a figura A, notaremos que eles de fato o sdo.

Por isso, entendemos que é um erro tentar enquadrar os fendmenos
psiquicos no campo investigativo do lado esquerdo da figura A, que diz
respeito a res estensa enquanto que eles se referem a res cogitans que, por
principio € mais estudavel pelo lado direito da referida figura. Isso € claro
de mantivermos uma visdo fragmentada do conhecimento e continuarmos
trabalhando de forma fragmentada. Mas a conclusdo a que chegamos, ao
estudarmos a obra de Pietro Ubaldi e de outros autores € de que
precisamos unir o que se fragmentou e ao fazer isso, chegamos a imagem
da figura B, onde tudo € integrado. Entao, fico por aqui e, boa leitura!

Figura B — Quadro de fragmentacdo do conhecimento, proposto por Pierre
Weil em 1993 e atualizado por André René Barboni.

Criatividade Interior

Filosofia
Psicolégico

Aprenc_la g ser
Intuicao
Fogo

Aprenda a conhecer
Razao
Ar

Criatividade Fundamental
Religidao
Espiritual

Criatividade Situacional
Ciéncia
Fisico

Aprenda a fazer

Sensacao

Aprenda a conviver

Sentimento

Criatividade Exterior

Terra Arte Agua

Social

André René Barboni
Feira de Santana, 22 de outubro de 2025.



pr2

pr3

pr4

pr5

pré

pr7

Prefazione

Relazione della Giuria del Concorso indetto dalla Societa di
Biopsichica
(Dalla 12 edizione Hoepli, 1939)

Lopera in esame solleva problemi si numerosi ed importanti,
tanto di natura scientifica quanto di natura spirituale, che un esame critico
approfondito di essa richiederebbe una trattazione superante di gran lunga i
limiti concessi ad una semplice relazione.

Dobbiamo percio limitarci ad un apprezzamento generale e
sintetico dell’'opera ed a brevi considerazioni su pochi punti, scelti fra 1 piu
notevoli e caratteristici.

Lo scritto ¢ diviso in due parti nettamente diverse: la prima di
carattere descrittivo ed interpretativo, la seconda di carattere mistico e,
sotto certi rispetti, artistico. Riteniamo percio opportuno dividere in due
parti anche il nostro esame ed il nostro giudizio sullopera e soffermarci
maggiormente sulla prima, che pil si presta a considerazioni di carattere
scientifico.

Anzitutto ¢ doveroso segnalare il valore che ha il fatto di trovar
presenti in uno stesso uomo tanto una esperienza mistica e la sua
espressione diretta, quanto un grande potere d’introspezione psicologica ed
un’intelligenza capace di riflettere su di essa, di farne oggetto di studio.

Inoltre riteniamo che sia in piena armonia con la visione biosofica
della vita la concezione chiaramente esposta, e sostenuta in modo
persuasivo nell’'opera in esame, che le manifestazioni intuitive, ispirative e
mistiche costituiscono lo sviluppo graduale e necessario delle precedenti
fasi biologico-psichiche.

Tale sviluppo ¢ prodotto — come giustamente sostiene l'autore,
Pietro Ubaldi, in questa e nelle sue precedenti opere — da una grande
corrente evolutiva, diretta da una legge la quale porta gli esseri a
raffinamenti ed espansioni di coscienza sempre maggiori.

A proposito di tali espansioni di coscienza, riteniamo che il
contributo forse piu originale e pregevole di questa prima parte dell’'opera sia
quello che illustra la “sovrapposizione di individuazioni e fusione di
coscienze in forme di esistenza collettiva” Questo € uno dei fenomeni che la
mente umana, per la sua natura individualistica, ¢ piu riluttante ad
ammettere e che piu difficilmente riesce a spiegarsi, ma che ¢ tuttavia una
delle realta fondamentali della vita spirituale, nella sua essenza sintetica ed

unitaria. Orbene l'autore, con un perspicuo ed ingegnoso diagramma (fig. 1),



Prefacio

Relatorio do Juri do Concurso divulgado pela Sociedade de
Biopsiquica
(Da 12 edi¢do Hoepli, 1939)

A obra em exame levanta problemas tdo numerosos e importantes,
tanto de natureza cientifica quanto de natureza espiritual, que um exame
critico aprofundado dela exigiria um tratamento que supera em grande parte
os limites de um simples relatério.

Devemos, portanto, limitar-nos a uma apreciag¢do geral e sintética
da obra e a breves consideragdes sobre alguns pontos, escolhidos entre os
mais notéaveis e caracteristicos.

O escrito é dividido em duas partes nitidamente distintas: a
primeira de cardter descritivo e interpretativo, a segunda de cardter mistico
e, sob certos alguns aspectos, artistico. Acreditamos por isso oportuno
dividir em duas partes 0 nosso exame € 0 nosso juizo sobre a obra e nos
demorarmos majoritariamente sobre a primeira, que mais se presta a
consideracoes de cardter cientifico.

Antes de tudo, é importante destacar o valor de encontrar presente
no mesmo homem tanto uma experi€ncia mistica e a sua expressdo direta,
quanto um grande poder de introspec¢do psicoldgica e uma inteligéncia capaz
de refletir sobre ela e fazer dela um objeto de estudo.

Além disso, acreditamos que esteja em plena harmonia com a visao
biosdfica da vida a concepcio claramente exposta e sustentada de modo
persuasivo na obra em exame, que as manifestacdes intuitivas, inspirativas e
misticas constituem o desenvolvimento gradual e necessério das precedentes
fases bioldgico-psiquicas.

Tal desenvolvimento € produto - como bem sustenta o autor, Pietro
Ubaldi, nesta e nas suas precedentes obras — por uma grande corrente
evolutiva, dirigida por uma lei que conduz os seres a refinamentos e expansdes
de consci€ncia sempre maiores.

A propésito de tais expansdes de consciéncia, acreditamos que a
contribui¢do talvez mais original e preciosa desta primeira parte da obra seja
aquela que ilustra a “superposi¢do de individuagoes e fusdo de consciéncias
em formas de existéncia coletiva”. Este € um dos fendmenos que a mente
humana, por sua natureza individualista, € mais relutante em admitir e que
mais dificilmente tem sucesso para se explicar, mas que € todavia uma das
realidades fundamentais da vida espiritual, na sua esséncia sintética e unitdria.
Ou bem o autor, com um perspicaz e engenhoso diagrama (fig. 1),

prl

pr2

pr3

pr4

pr5

pré6

pr7



prs8

pro

prlo

prll

prl2

oltre a raffigurare in modo semplice ed evidente l'ascensione dell’essere
lungo 1 vari piani di evoluzione e la corrispondente dilatazione della
coscienza, illustra, mediante parziali ma sempre piu ampie sovrapposizioni
di aree, la crescente interpenetrazione degli individui, via via che
raggiungono livelli pit alti di vita. Cosi si producono i vari intimi scambi
fra le entita spirituali, e si formano esistenze o anime di gruppo, in cui i
vari individui tendono sempre piu a fondersi, senza perd confondersi né
perdere il loro centro individuale.

Ora questo fatto, collegato con la concezione delle nouri, cioe le
correnti di pensiero emanate da centri superiori di coscienza, con le quali
possiamo venire in intima comunione intuitiva ed ispirativa, ci mostra
come ogni senso di separazione, di isolamento, di solitudine morale ¢
illusorio, dovuto alla temporanea opacita dei nostri corpi, alla deficiente
sensibilita recettiva e radiante della coscienza, ma che invece viviamo
immersi in uno sterminato oceano di Vita.

Intorno a questa, che ¢ linea principale e, potremmo quasi dire, la
spina dorsale della trattazione, I’Autore fa una serie di considerazioni
esplicative ed anche polemiche di vario valore ed interesse, su molte delle
quali non possiamo soffermarci.

Ne prenderemo in esame soltanto una che ci sembra abbia la
massima importanza sia teorica che pratica.

Essa riguarda i metodi di purificazione, di catarsi interiore e di
elevazione spirituale, i quali rendono possibile una piu diretta, vasta e
profonda conoscenza della realta. ’Autore sostiene che una simile opera di
affinamento e di elevazione ¢ condizione necessaria per divenire capaci di
penetrare sempre piu il mistero che ci circonda, di accogliere nella nostra
coscienza, di comprendere e far nostre, verita sempre pill ampie e
luminose. Questa tesi € in contrasto con le varie teorie della conoscenza e
sviluppo etico-spirituale, ma ¢ a nostro parere assai giusta e prettamente
biosofica'.

Come scrive 1l Trespioli nel volume programmatico Biosofia: “La
Metodologia non pu0 arrestarsi allempirico: il grado raggiunto dalla
mentalita umana esige lelemento spirituale: simpone sempre piu la
trascendenza etnologica; quindi I'Induzione e la Deduzione sono
insufficienti e bisogna ricorrere all'Intuizione, all'lspirazione, alla
Rivelazione, mezzi correlativi, consoni, quindi efficaci alla ricerca di Verita
dordine trascendentale, quali sono la Supercoscienza, I’Anima,
I'Tmmortalita, Dio. Mezzi trascendentali, ho detto, quindi appartenenti al
Mistico: e tuttavia la Biopsichica dimostrera che la Rivelazione ¢ un fatto,
e come tale ¢ oggetto di osservazione e di esperimento, e che I'Intuizione e

! Una critica serrata della gnoseologia filosofica e una rigorosa dimostrazione della necessita dello sviluppo di facolta
conoscitive supernormali sono contenute negli scriti di uno studioso molto diverso dall'Ubaldi e sotto certi rispetti
assai discutibile: J. Evola. Si vedano soprattutto i suoi Saggi sull'idealismo magico. Todi, Athanor.



além de retratar de modo simples e evidente a ascensdo dos seres ao longo
dos vérios planos de evolugdo e a correspondente dilatacdo da consciéncia,
ilustra, mediante parciais mas sempre mais amplas sobreposi¢cdes de dreas,
a crescente interpenetracido dos individuos a medida que alcancam niveis
mais altos de vida. Assim, se produzem as vdrias intimas trocas entre as
entidades espirituais, e se formam existéncias ou almas de grupo, nas quais
os varios individuos tendem sempre mais a fundir-se, sem, contudo, se
confundirem ou perderem o seu centro individual.

Ora, esse fato, conectado com a concepcio das notri, i. é., as
correntes de pensamento emanantes de centros superiores de consciéncia,
com as quais podemos entrar em intima comunhdo intuitiva e inspirativa,
nos mostra como cada senso de separagdo, de isolamento, de soliddo moral
¢ ilusério, devido a tempordria opacidade dos nossos corpos, a deficiente
sensibilidade receptiva e radiante da consciéncia, mas que, em vez disso,
vivemos imersos em um ilimitado oceano de Vida.

Em torno a esta, que € a linha principal e, poderiamos quase
dizer, a espinha dorsal da discussdo, o Autor faz uma série de
consideragdes explicativas e até polémicas, de variado valor e interesse,
muitas das quais ndo podemos nos deter.

Nés tomaremos em exame apenas uma que nos parece ter a
maxima importancia seja tedrica como pratica.

Ela diz respeito aos métodos de purificacdo, de catarse interior e
de elevacdo espiritual, os quais tornam possivel um mais direto, amplo e
profundo conhecimento da realidade. O Autor sustenta que uma tal obra
de refinamento e de elevacio € condi¢@o necessdria para nos tornar capazes
de penetrar sempre mais o mistério que nos circunda, de acolher na nossa
consciéncia, de compreender e fazer nossa, verdades sempre mais amplas e
luminosas. Esta tese € um contraste com as vérias teorias de conhecimento
e desenvolvimento ético-espiritual, mas €, em nossa opinido, assaz correta
e puramente biosdfica'.

Como escreve Trespioli no volume programatico Biosofia: “A
Metodologia ndo pode parar no empirico: o grau alcancado pela
mentalidade humana exige o elemento espiritual: impde-se sempre mais a
transcendéncia etnoldgica; portanto, a Indugdo e a Deducdo sdo
insuficientes e precisa recorrer a Intuicdo, a Inspiracio, a Revelagdo, meios
correlativos, consonantes, portanto, eficazes a busca de Verdades de ordem
transcendental, quais sd3o a Superconsciéncia, a Alma, a Imortalidade,
Deus. Meios transcendentais, eu disse, portanto pertencentes ao Mistico: e,
todavia, a Biopsiquica demonstrard que a Revelacdo € um fato e, como tal,
€ objeto de observacdo e de experimentacdo, € que a Intuicio e

1 Uma critica serrada da epistemologia filoséfica e uma rigorosa demonstragdo da necessidade de desenvolvimento
de faculdades cognitivas supranormais estéo contidas nos escritos de um estudioso muito diferente de Ubaldi e, sob
certos aspectos, assaz discutivel: J. Evola. Veja sobretudo os seus Ensaios sobre o idealismo mdgico. Todi, Athanor.

pr8

pr9

prl0

prll

prl2



prl3

prl4

prls

prlé

I'Ispirazione, se pure hanno origine nel mondo etereo, se sono nell’'intimo
della spiritualita dell’individuo, sono energie di cui si pud avere, per la
ragione, conoscenza. Perci0 diventano elementi di valore scientifico”.

k ok ok

Ma se da tale punto di partenza passiamo a considerare i metodi di
sviluppo interiore, troviamo che I’Autore ne da solo un’indicazione
piuttosto generica e limitata alla corrente ascetico-mistica tradizionale.
Egli non prende in esame 1 numerosi e vari metodi di concentrazione, di
meditazione, di illuminazione, di yoga, che vanno dai classici Yoga Sutras
di Patanjali e dagli strani ma efficaci metodi del Buddhismo Zen agli
esercizi spirituali di S. Ignazio e di altri dottori di ascetica religiosa, fino ai
diversi metodi psico-spirituali insegnati da vari movimenti spiritualisti
moderni.

E vero che cid forse usciva dal quadro dell'opera in esame, che si
proponeva solo di esporre e di commentare un'esperienza individuale; pure
costituisce una non piccola lacuna in una trattazione scientifica ed
impersonale del tema, lacuna che ci auguriamo possa essere in qualche
modo colmata in avvenire. Infatti vi ¢ grande bisogno, ed una crescente
richiesta, di un'opera scientifica che esponga e valuti 1 diversi metodi di
sviluppo interiore in modo obiettivo ed imparziale, indipendentemente
dalle dottrine filosofiche e religiose con le quali sono collegati, € ne indichi
la scelta piu adatta secondo 1 vari tipi psicologici di coloro che si
dispongono a praticarli.

Crediamo opportuno segnalare un fatto che presenta un particolare
interesse dal punto di vista ultrafanico, poiché reca una notevole conferma
all’esistenza delle notri, di correnti di pensiero che soggetti diversi possono
captare indipendentemente 1'uno dallaltro. Si tratta delle singolari
coincidenze fra alcune delle concezioni esposte ne [’Ascesi mistica e quelle
trasmesse telepaticamente da un Istruttore tibetano alla scrittrice
spiritualista Alice Bailey e da questa fedelmente trascritte e pubblicate in
una serie di importanti volume'. Tali coincidenze meriterebbero di esser
fatte oggetto di uno studio speciale. Si potrebbero segnalare anche altre
affinita degne di nota con le idee esposte in varie opere recenti ed in
particolare con la nuova concezione psico-sintetica che si va affermando
nel campo della psicologia.

%k sk

Passando alla seconda parte dell'opera, le riserve, soprattutto da
parte di qualche membro della Giuria, sono pit ampie e fondamentali.
Nell'ampia discussione in seno alla Giuria, dopo accennato che “il lavoro
puo essere, e indubbiamente sara oggetto di critica”, fu osservato che la

! Initiation human and solar; Letters on occult meditation. A Treatise on Cosmic Fire; A Treatise on White Magic; etc.
New York, Lucius Publishing Company.



a inspira¢do, mesmo que se origine no mundo etéreo, se estiver dentro da
espiritualidade do individuo, sdo energias das quais se pode ser, pela razdo,
compreendida. Por isso, tornam-se elementos de valor cientifico”.

k sk ok

Mas se de tal ponto de partida passamos a considerar os métodos de
desenvolvimento interior, descobrimos que o Autor nos dd s6 uma indicacdo
bastante genérica e limitada a corrente ascético-mistica tradicional. Ele ndo
toma em exame os numerosos e variados métodos de concentracdo, de
meditacdo, de illuminag@o, de ioga, que vao desde os cldssicos Yoga Sutras de
Patanjali e os estranhos mas eficazes métodos do Zen Budismo aos exercicios
espirituais de S. Inédcio e de outros doutores do ascetismo religioso, até os
diversos métodos psicoespirituais ensinados pelos varios movimentos
espiritualistas modernos.

E verdadeiro que isso talvez saia do quadro da obra em exame, que
se propunha s6 expor e comentar uma experiéncia individual; no entanto,
constitui uma nio pequena lacuna numa discussdo cientifica e impessoal do
tema, lacuna que nés esperamos possa ser, de alguma modo, preenchida no
futuro. De fato, hd uma grande necessidade, e uma crescente demanda, por
uma obra cientifica que exponha e avalie os diversos métodos de
desenvolvimento interior de modo objetivo e imparcial, independentemente
das doutrinas filoséficas e religiosas com as quais sao vinculados, e indique a
escolha mais adequada segundo os vdrios tipos psicologicos daqueles que se
disponham a pratica-los.

Acreditamos oportuno assinalar um fato que apresenta um particular
interesse do ponto de vista ultrafnico, pois fornece uma notavel confirmagao
da existéncia das notres, de correntes de pensamento que sujeitos diversos
podem captar independentemente uns dos outros. Se trata das singulares
coincidéncias entre alguns dos conceitos expostos na Ascese Mistica e aqueles
transmitidos telepaticamente por um Instrutor tibetano a escritora
espiritualista Alice Bailey, e por esta fielmente transcritas e publicadas em
uma série de importantes volumes'. Tais coincidéncias mereceriam ser feitas
objeto de um estudo especial. Se poderiam assinalar também outras
afinidades dignas de nota com as ideias expostas em vdrias obras recentes, e
em particular com a nova concep¢io psicossintética que se vai afirmando no
campo da psicologia.

L

N

Passando a segunda parte da obra, as ressalvas, sobretudo por
parte de qualquer membro do Juri, sdo mais amplas e fundamentais. Na
ampla discussdo no seio do Juri, apés mencionar que “o trabalho pode ser,
e indubitavelmente serd, objeto de critica”, foi observado que a

! Iniciagdo humana e solar: Cartas sobre meditagdo oculta. Um Tratado sobre o Fogo Césmico; Um Tratado sobre
Magia Branca; etc. Nova York, Lucius Publishing Company.

prl3

prl4

prls

prlé



prl7

prls8

prld

pr20

forma ¢ di un lirismo che ricorda quello delle antiche profezie; non perché
essa non sia efficace ai fini stessi della Biosofia, ma perché questa deve, per
quanto possibile, usare il linguaggio adatto al tempo nostro, adatto
soprattutto al metodo che intende seguire.

La Biosofia, pur spaziando oltre i limiti della filosofia, e pur
rifuggendo anche dal linguaggio, troppo spesso astruso di quella, vuole e
deve seguire il metodo scientifico e, pur sollevando critiche alla Scienza
che rifugge dalla ricerca non controllabile dal sensorio, non pud non
riconoscere nella Scienza laltissimo pregio di essere quella che va
risolvendo dei problemi e di essere causa del sorgere e del moltiplicarsi di
problemi novelli; partendo dal noto, essa penetra, sia pur parzialmente,
nell’ignoto.

L’Autore cade in un difetto che non da tutti gli sara perdonato;
vuole imporre a tutti la propria credenza. La Biosofia esige contrario una
obiettivita, una serenita, una transigenza tali, per cui deve lasciarsi a
ciascuno il “diretto di credere o di non credere”, pur svolgendo una
dialettica che guidi verso la credenza coloro i quali, pel raggiunto loro ciclo
evolutivo, sono idonei a credere. Percio la Biosofia deve basarsi sui fatti,
far tesoro dell'esperienza collettiva e delle conquiste del pensiero umano,
penetrare le verita che nelle opere dei pensatori sono additate,
comprendere il perché della riserva della Scienza e con abilita, che non
riveli l'egocentrismo troppo evidente dell’Autore, discutere, confutare,
illuminare, si che quelle riserve, man mano, siano combattute e vinte.

La Biosofia mira bensi all’alleanza fra Scienza e Fede, nel senso
che deve mirare anch’essa a riconoscere la realta del Trascendentale,
poiché se si ammette Dio, sarebbe assurdo il divorzio, anzi lantitesi, la
inimicizia della Scienza per tutto ci0 che puo essere intuizione, ispirazione
e rivelazione. Ma se vi possono essere degli umani, come I’Autore, che
sono ascesi oltre ogni sfera, essi debbono considerare che la massa degli
umani non li possono seguire ed intendere se parlano un linguaggio agli
altri incomprensibile, e se offrono di sé medesimi esempio non di umilta
quando affermano di avere “perduto la faccia di Dio”, che persino Mose
confessa di non avere veduta mai.

In questopera, fu osservato, ’Autore si ¢ lasciato trasportare oltre
le linee programmatiche della nuova dottrina, affermando di essersi elevato
fino a Dio, e non ha saputo contenere la piena del suo entusiasmo di
veggente, che avrebbe dovuto essere tutto intimo; agli uomini avrebbe
dovuto esporre la bellezza e la grandezza dei suoi sentimenti in forma
umana, per quanto elevata, e rifuggire dal dare come risoluti quei problemi
eccelsi, massimi, che devono essere oggetto di esame lento e ponderato,
perché si svolga e maturi la dottrina biosofica. Questa — come del resto
l'umanita - deve ascendere per evoluzione e non per rivoluzione;
un’'umanita intera che pensa in estasi non ¢ possibile.



forma € de um lirismo que lembra aquele das antigas profecias; ndo porque
ela ndo seja eficaz para os fins mesmos da Biosofia, mas porque esta deve,
na medida do possivel, usar uma linguagem adequada ao nosso tempo,
adequada sobretudo ao método que pretende seguir.

A Biosofia, embora se estenda além dos limites da filosofia, e
embora rejeitando também da linguagem, muito frequentemente abstrusa
daquela, deseja e deve seguir o método cientifico e, embora levantando
criticas a Ciéncia que rejeita a pesquisa ndo controldvel do sensério, nao
pode deixar de reconhecer na Ciéncia o altissimo mérito de ser aquela que
vai resolvendo os problemas e de ser causa do surgir e do multiplicar-se
dos problemas novos; partindo do conhecido, ela penetra, ainda que
parcialmente, no ignorado.

O Autor cai no defeito que nem todos lhe perdoardo; quer impor
a todos a propria crenga. A Biosofia exige, ao contrario, uma objetividade,
uma serenidade, uma tolerancia tais, pela qual deve deixar-se a cada um o
“direito de crer ou de ndo crer’, mesmo desenvolvendo uma dialética que
guia rumo a crenga aqueles os quais, tendo alcangado seu ciclo evolutivo,
sdo aptos a crer. Por isso, a Biosofia deve basear-se sobre fatos, valer-se da
experiéncia coletiva e das conquistas do pensamento humano, penetrar as
verdades que nas obras dos pensadores sdo apontadas, compreender o
porqué das reservas da Ciéncia e com habilidade, que ndo revele o
egocentrismo muito evidente do Autor, discutir, refutar e iluminar, para
que essas reservas, gradualmente, sejam combatidas e vencidas.

A Biosofia visa, de fato, a uma alianca entre Ciéncia e Fé, no
sentido de que deve visar também a reconhecer a realidade do
Transcendental, pois, se admite Deus, seria absurdo o divorcio, alids a
antitese, a inimizade da Ciéncia por tudo o que pode ser intuicdo,
inspiracdo e revelacdo. Mas se pode haver humanos, como o Autor, que
ascenderam além de cada esfera, eles devem considerar que a massa dos
humanos nio lhes podem seguir e compreender se falarem uma linguagem
aos outros incompreensivel, e se oferecerem de si mesmos exemplo ndo de
humildade quando afirmam ter “perdido a face de Deus”, a quem até
Moisés confessa nunca ter visto.

Nesta obra, foi observado, o Autor deixou-se transportar além das
linhas programadticas da nova doutrina, afirmando ter-se elevado a Deus, e
ndo soube conter a plenitude do seu entusiasmo de vidente, que deveria ter
sido todo intimo; aos homens deveria expor a beleza e a grandeza dos seus
sentimentos em forma humana, por quanto elevada, e fugir de dar como
resultados aqueles problemas excelso, maximos, que devem ser objeto de
exame lento e ponderado, para que se desenvolva e amadureca a doutrina
bioséfica. Esta — como de resto a humanidade - deve ascender por
evolucdo e ndo por revolucdo; uma humanidade inteira que pensa em
éxtase ndo & possivel.

prl?

prls

prlo

pr20



pr2l

pr22

pr23

pr24

pr25

pr26

pr27

Ma la critica e la scienza debbono ammettere che vi sono uomini
eccezionali, superiori, che pensano in estasi: non soltanto 'agiografia ne fa
testimonianza, ma la storia degli uomini di genio; e autori nostri, del nostro
tempo, dal letterato Luigi Capuana al biosofo Pietro Ubaldi, ne sono
attuale conferma.

Questi uomini debbono essere ascoltati; essi precorrono un
periodo lontano ancora, ma che dovra essere quello dell’'umanita evoluta.
Cadono in gravi errori, perché non sanno tenere presenti le esigenze e le
realtd della vita contingente: ma comunque sono da ritenersi cooperatori
potenti alla ricerca delle Verita e quindi precursori di un piu alto avvenire
umano.

Persino le affermazioni azzardate che troviamo in Ascese mistica
possono essere oggetto di discussioni e di obiezioni che varranno a
contributo della Biosofia, sebbene per qualche membro della Giuria siasi
rivelato che in Ascesi mistica, in confronto di Le Nouri e di La Grande
Sintesi, il valore ultrafanico di La Sua Voce (Ieccelsa guida spirituale
dell’Ubaldi) siasi fatta troppo spesso muta e lorgoglio troppo spesso
invadente: ci0 fa temere la penetrazione di correnti contrastanti, troppo
umane.

La severita della critica, in opere come questa, si imponeva per
fare presente che la Biosofia ¢ una dottrina agli inizi, che deve sui principi
appresi untrafanicamente avere uno sviluppo, il quale non pud non essere
lento e faticoso; quindi non € a meravigliare se troviamo nei primi seguaci
delle subcoscienza. E la lotta che si apre, che si impone. Verranno poi altri,
piu evoluti ed eletti, che sapranno coordinare, chiarire ed offrire nella
Biosofia la traccia giusta della condotta.

Ed ¢ per tutte queste considerazioni che la Giuria fu unanime nel
convenire che “vi sono opere — come questa — che vanno prese come si
presentano; indifferenti alla critica, invulnerabili, perché si credono o
altrimenti non si credono”.

%k sk

In base a questo ¢ stato esposto e ad altri elementi di giudizio
omessi, per brevita, in questa relazione, crediamo di poter contemperare e
riassumere 1 pareri dei membri della Giuria, formulando la seguente
conclusione:

Riteniamo l'opera presa in esame degna di esser premiata e
pubblicata - malgrado le riserve e le obiezioni fatte — perché: 1°)
Costituisce un contributo pregevole ed utile sotto vari rispetti allo sviluppo
della Biosofia. 22) E comunque un documento umano e psico-spirituale, in
gran parte genuino e sincero di grande valore, che puo formare oggetto di
importanti studi da parte di psicologi e di spiritualisti. 3%) Per il calore
lirico che lo pervade e per l'efficacia espressiva che raggiunge in alcune sue



Mas a critica e a ciéncia devem admitir que hd homens
excepcionais, superiores, que pensam em éxtase: ndo s6 a hagiografia da
testemunho disso, mas a histéria dos homens de génio; e nossos autores, do
nosso tempo, do literato Luigi Capuana ao bidsofo Pietro Ubaldi, lhe sdo
atual confirmacao.

Esses homens devem ser ouvidos; eles prenunciam um periodo
distante ainda, mas que deverd ser aquele da humanidade evoluida. Caem
em graves erros por nao considerarem as exigéncias e as realidades da vida
contingente: mas de qualquer forma sido considerados colaboradores
potentes na busca da Verdade e, portanto, precursores de um mais alto
futuro humano.

Mesmo as afirmagdes ousadas que encontramos em Ascese
mistica podem ser objeto de discussdes e de objecdes que servirdo de
contribuicdo a Biosofia, embora alguns membros do Juri tenham revelado
que em Ascese mistica, em confronto com As Noures e A Grande
Sintese, o valor ultrafanico de A Sua Voz (o excelso guia espiritual de
Ubaldi) muitas vezes se tornou mudo e o orgulho muitas vezes invasivo:
isso faz temer a penetragdo de correntes contrastantes, demasiado
humanas.

A severidade da critica, em obras como esta, se impunha para fazer
presente que a Biosofia é uma doutrina em estdgio inicial, que deve sobre
principios aprendidos ultrafanicamente ter um desenvolvimento, o qual ndo
pode deixar de ser lento e trabalhoso; portanto, ndo € de se maravilhar que
encontremos entre os primeiros seguidores a subconsciéncia. E a luta que se
abre, que se impde. Virdo depois outros, mais evoluidos e seletos, que saberdo
coordenar, esclarecer e oferecer na Biosofia o caminho certo da conduta.

E € por todas essas consideracdes que o Juri foi undnime em
concordar que “hd obras — como esta — que devem ser tomadas como se
apresentam; indiferentes a critica, invulnerdveis, porque se acreditam ou
ndo se acreditam”.

k %k 3k

Com base no que foi exposto e em outros elementos de
julgamento omitidos, por brevidade, neste relatério, acreditamos poder
conciliar e resumir os pareceres dos membros do Jdri, formulando a
seguinte conclusio:

Acreditamos que a obra em exame merece ser premiada e
publicada - apesar das reservas e objecdes feitas — porque: 1°) Constitui
uma contribuicio valiosa e util sob vérios aspectos ao desenvolvimento da
Biosofia. 29) E, em todo caso, um documento humano e psicoespiritual, em
grande parte genuino e sincero, de grande valor, que pode ser objeto de
importantes estudos da parte de psic6logos e espiritualistas. 3°%) Pelo calor
lirico que a pervade e pela eficicia expressiva que alcanca em algumas suas

pr2l

pr22

pr23

pr24

pr25

pr26

pr27



parti, puo risvegliare profonde risonanze interiori nei lettori e dar loro un
vivo senso del valore e della realta delle esperienze spirituali.

pr28 ROBERTO ASSAGIOLI, relatore
pr29 UGO MATTEUCCI
pr30 GINO TRESPIOLI



partes, podem despertar profundas ressondncias interiores nos leitores e dar-
lhes um vivo senso do valor e da realidade das experi€ncias espirituais.

ROBERTO ASSAGIOLLI, relator ~ ?=2®
UGO MATTEUCCI pr29
GINO TRESPIOLI pr30



Indice

II
I
v

VI
VII
VIII
IX

XI
XII
XTI
X1V
XV
XVI
XVII
XVIII
XIX
XX

1I
I
v

VI
VII
VIII
IX

XI
XII
XTI
X1V

PARTE PRIMA

IL FENOMENO
Impostazione del problema............cccceeeeerieniinsiiineeneeneenecneeeees 30
Evoluzione della medianita............ccccceveeriiineiniennenneenienieeeee 36
Medianita — Ultrafania — MiStiCISIMO........cocvervieenieinienieenieeieenn 42
La catarsi mistica e il problema della conoscenza........................... 48
Obiettivismo € SUDIEtHVISINO........cceccviieeriiieeeiieeeeiieeeeireeeereee e 52
Il metodo dell’'unificazione.............cceoceeveerierienncenienieniceeeeene 60
Struttura del fenomeno MiStiCO. .........eevveeriirrieeniieniieieeeeeeeeeee 70
Corollari — Fede € ragione............ccceveeriieiieenienieereesieeie e 78
Diagramma dell’ascensione spirituale...........cc.cceceerveerveenicnienecnneen. 86
Primo aspetto: Piani di cosCienza..........cc.cceeeeeeveeiniiieenniieeeniieeenne, 94
Secondo aspetto: Espansione di coscienza.............cccecveeeeereeennnee. 100
Terzo aspetto: Coscienze COllettive..........c.eevueerieriieerieniieeieeeens 104
Ergo SUMm QUi SUML..........c..oovvviiviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccieceee e 112
Dalla terra al Cielo.......coeerieriiniiniiniciicricccecece e 120
Metodologia MISTICA. ... ..eeeevreeerreeeriieeeteeeeireeesreeesreeeereeeseeeeenes 130
La NOtLE deI SENSI.eccuvrieieiieeiiieeiieeiieecteeeireeereeeere e s e e eereeeereeenes 138
LUNIfiCaZIONe. ....ccuvviieeiiieeciiee ettt e e 148
Incomprensione MOAEINA. ..........ccveeriereiieriiieeiieeieeeeeeeeeeeere e 158
I1 SUDCOSCIENLE. ......eoiiiiiiiiieiiieiteeeetete e 162
I1 SUPEICOSCIBNLE. ...ttt ettt ettt 168

PARTE SECONDA

L’ESPERIENZA
In CcCamminO........coviiiiiiiiiiieee e 180
INel Profondo..........ceeeeieeecieeciiirieere e 186
| 10) [0 (< RS URPR 196
RISUITEZIONE......ceiiieiiiieiiie e 204
LIeSPANSIONE. ....ccuuvieeiiiiiiieeiee et e et eite et e eite et e st e et eeebee e 212
Larmonizzazione........ccc.eevueeieeneenieenieenie ettt 220
LUnificazione........cceerueenieenieenieeieeeeee et 228
La sensazione di Dio........cccccvviiriiiiiiciiieiciee e, 238
CLISLO. ¢ttt ettt et ettt st 244
ANOTE.c..ceiiiiiieiie ettt ettt ettt sttt st 250
La r@denzZione..........cocueeriienieeiieeie ettt 260
ASCESa Al ANIME.......eeeeiviieeeiiieeeciiee et eire e e e e sbee e e sereeeeeeeas 272
LLa Mia POSIZIONE......eeeeurieeiieeiieeiieeite ettt ete e e seeesveeeaee s 280

Momenti PSICOIOZIC...eeeuvvierrrreriieerieeeieeereeeieeeereeesreeeeree e 294



Indice

II
I
v

VI
VII
VIII
IX

XI
XII
XTI
X1V
XV
XVI
XVII
XVIII
XIX
XX

PRIMEIRA PARTE
O FENOMENO

Definicdo do problema..........c.cccocerviriiniiiiiniiniiieeeceeeee 31
Evolucdo da mediunidade...........c.ccceeeriiereniinniieiieeieeeee e 37
Mediunidade - Ultrafania — MiStiCiSmMO.......c.c.cevveeveervierniensieneennne. 43
A catarse mistica e o problema do conhecimento..........c...c..cc....... 49
ObjetiviSmo € SUDJELIVISINO. ....c..eevueerierierieiieeniieneeere e 53
O método da UNifiCaCHO......cccvverrrieeriieeriie et 61
Estrutura do fendmeno miStiCo. .........ceveereeirieeniinnieenienieeieeeene 71
Coroldrios — Fé € RazA0.........cccceviiniiiiiiiiieieteseeeeee, 79
Diagrama da ascensdo espiritual..........c.cceceeevveeviennieenieniennieeneenne 87
Primeiro aspecto: Planos de consciéncia...........cceeecveeeneveencveennnenn. 95
Segundo aspecto: Expansao da consciéncia...........ccccccvveeervveeennns 101
Terceiro aspecto: Consciéncias coletivas...........ccceevueeeerceerieennenns 105
Ergo SUM QUI SUM..........c..ooovuiieiiiiniiiiiiiiiiiiiiicciiceec e 113
Da terra @0 CEU......eoueiiiiiiiiiiieieeieeeceeeetc et 121
Metodologia MISTICA.......eeerrreeeieeerreeerreeeeireeereeesreeesreeeeeeeeeas 131
A 10ite dOS SENLIOS. ... .ccueereiiriieriieeieeieete ettt 139
A UNIICACHO. ...ttt 149
Incompreensao MOAEINA..........cccuveerueerriererieeeireenreeeieeeeieeseeees 159
O SUDCONSCINLE. ....couveeeieiieeiieeieeieetee sttt s 163
O SUPETCONSCIENILE. ......euvenrireenrenienieeieeienienieeeeere e eieeeenneeaeeaenaes 169

SEGUNDA PARTE

A EXPERIENCIA
A CAMINNO....cuiiiiiiiiiictc e 181
INaS PrOfUNAEZAS. ... .ccecvieevieeieerieeereeetee e esre e ere e bee e e e 187
DIOT et 197
RESSUITEICAO. ....enveiiieieeiieiieece et 205
F N q 0121 1 1Y Lo SO USRS 213
A harmoOniZaCA0. .......eeveveeeiieeieieerieeeieeetee e e eteeesreesseesseeenseeens 221
A UNIFICACAO. ...ttt 229
A 5enSacdo de DEUS......ccueevieniiriiiieciccecre e 239
CIISLO ettt ettt et e 245
AINOT ..ttt ettt ettt ettt st st st st 251
A TEAENCAD. ...c.eeeiiteeieeie ettt ettt ettt ettt 261
ASCESE da AlMA.......eeoieiiiiiiiniiieieeeieeeee et 273
A MINhA POSICAO. ....vveeeerieeiieeite et eeieeeieeeiteeireesireeeteeebeesbeeenes 281

MoOmENtos PSICOIOZICOS. ...ccvrrrrrierirrerieeerieeireerreerereeneeeeaeesnneeas 295



XV
XVI
XVII
XVIII
XIX
XX
XXI
XXII
XXIII
XXIV
XXV
XXVI

Frate FranCesco.......cc.viiiieiiiiiiiiiee et 298
Visione della cattedrale gotica...........cccevcueerieniiiiniiiieenie e, 304
ProfetiSmO........ccvviieeiiieeeeee e e 306
GIi ASSAILL....eeeieiiiieeiiie ettt et 314
TENLAZIONE. ....cceviiiee et e ettt e ettt e e eette e e e eetre e e e eetvaeeeeeataeeeeeanes 322
INFEINO....oiiiiiiiie e e 328
Caduta di QNIMIEC.......eeeeiiieeeiiiiieee e et e e eeeirreeeeeeeeeiarereeeeeeeans 330
MEA CUIPA........oooneeeiieeeeeeeee ettt 334
Il cantico dell'unificazione..............cceeuveeeeireeeeciiee e 338
Beatitudini.........coocviiiiiiiiii e e 342
Il canto della morte e dell'amore...........ccccvvveeeeeeeeeeeiiiiiiiieeeee e, 346

| Ty (0] 1 ST 350



XV
XVI
XVII
XVIII
XIX
XX
XXI
XXII
XXIII
XXIV
XXV
XXVI

Irma0 FrancCiSCo.......ovvviiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee s 299

Visdo da catedral OtiCa. ......covueeruiiriiriieieeeeniee et 305
ProfetiSmO........coiiiiiiieiieeee e 307
O8 ASSALLOS. ....eeeeeniietieteeteeecree e 315
LSS 117 o T TSRS 323
INFEINO. .. .viiiie ettt et 329
Queda de alma........c..eeeeeciiieeiiiie e 331
MEA CUIPA........oooeeeeeiiieiieeeieeee ettt 335
O cantico da UNifiCagA0. ... .eevveerieeeiie e 339
Bem-aventurangas...........coeveerieerieenieennieeenee ettt 343
O canto da morte € dO aMOT........ccccvveeeeeeeiiieeeeeiieee e e 347

|21 0. o TR 351






I’Ascesi Mistica
Dal Piano Concettuale Umano al

Super-humano
I I

Ascese Mistica
Do Plano Conceitual Humano ao
Superumano



PARTE PRIMA
IL FENOMENO



PRIMEIRA PARTE
O FENOMENO



30

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

I. Impostazione del problema

Analizzeremo in questo volume il fenomeno dell’ascesi mistica. Esso
non ha bisogno di essere qui nuovamente inquadrato nello scibile culturale
e nel momento psicologico moderno, perché lo presento, nel suo doppio
aspetto di fenomeno scientifico e di fenomeno spirituale, come
continuazione logica e vissuta del fenomeno ispirativo, nel mio precedente
volume largamente approfondito. Chi lo ha letto vi trova' il duplice
addentellato di questa continuazione cio¢ nel campo scientifico come nel
campo spirituale. E per rispondere obiettivamente, fotograficamente,
direi quasi, alla realta del fenomeno quale fu da me vissuto, qui lo
analizzerd e lo approfondird da questi due punti di vista figli di due
psicologie diverse, oggi considerate opposte ma per me equivalenti: la
scienza e la fede. Cio servira per dimostrare la loro identita sostanziale in
ogni campo, ma soprattutto di fronte a questo tanto discusso e
controverso fenomeno mistico; servira anche per concludere come
debbano considerarsi oramai superati certi antagonismi che furono
vivissimi negli ultimi decenni e seme, ahime, anche di dolorose scissioni
nell’unita del pensiero e della fede. E quando verso le stesse conclusione
avro fatto convergere gli estremi ed opposti atteggiamenti del pensiero
umano, la mia concezione interpretativa basata su di una realta da me
prepotentemente sentita, avra soliditd di veritda universale e potra
considerarsi una nuova pietra che, sempre inseguendo il mio sogno di
bene, avrd potuto porre alla costruzione dell’edificio della conoscenza.
Ci0 oso sperare, non solo quale frutto di immenso travaglio interiore che
mi ha maturato per una fatalita di legge di evoluzione superiore al mio
merito e alla mia stessa volonta, ma anche perché questo stesso studio ¢
per me cosi alto coronamento delle sintesi mie precedenti da riassumerle
e sollevarle tutte verso questa che potrei chiamare la mia ultima sintesi di
concetto, di passione e di vita. Il fenomeno mistico ¢ difatti animato da
un dinamismo cosi potente e profondo, fatto di maturazioni e
superamenti interiori cosi sostanziali, anelante di slanci cosi eccelsi verso
’alto, da doversi necessariamente considerare al vertice delle aspirazioni
dell’intelligenza e del cuore.

Lo studio precedente, a cui ho accennato e che poteva sembrare
esauriente e definitivo, non ¢ che la preparazione di questo, come per me
non fu che una fase di vita il fenomeno della medianita ispirativa ivi
descritto. In questa nuova fase tutte le potenze dell'animo umano sembrano

1 “Le Nouri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

I. Definicao do problema

Analisaremos neste volume o fendmeno da ascese mistica. Ele ndo
precisa ser aqui novamente enquadrado no conhecimento cultural e no
momento psicoldégico moderno, porque o apresento, no seu duplo aspecto
de fendmeno cientifico e de fendmeno espiritual, como continuagdo
l6gica e vivida do fendmeno inspirativo, no meu precedente volume,
largamente aprofundado. Que o leu ali encontra' a dupla implicagio
dessa continuacdo, tanto, i. €., no campo cientifico como no campo
espiritual. E para responder objetivamente, fotograficamente, direi quase,
a realidade do fenomeno qual foi por mim vivido, aqui o analisarei e o
aprofundarei a partir destes dois pontos de vista, filhos de duas
psicologias diversas, hoje consideradas opostas, mas para mim
equivalentes: a ciéncia e a fé. Isso servird para demonstrar a sua
identidade substancial em cada campo, mas sobretudo diante deste tdo
discutido e controverso fendmeno mistico; servird também para concluir
como devem agora ser considerados superados certos antagonismos que
foram muito vivos nas udltimas décadas e semearam, infelizmente,
também dolorosas cisdes na unidade do pensamento e da fé. E quando eu
tiver reunido as mesmas conclusdes terei feito convergir as extremas e
opostas atitudes do pensamento humano, a minha concepg¢do
interpretativa, baseada em uma realidade por mim fortemente sentida,
terd a solidez de verdade universal e poderd se considerar uma nova
pedra que, sempre perseguindo o meu sonho de bem, terei podido
assentar a construcdo do edificio do conhecimento. Isso ouso esperar,
nio s6 como fruto de imenso trabalho interior que me amadureceu por
uma fatalidade de lei de evolugdo superior a0 meu mérito e a minha
mesma vontade, mas também porque este mesmo estudo € para mim téo
alto coroamento das minhas sinteses precedentes para resumi-las e eleva-
las todas rumo a esta que poderei chamar a minha dltima sintese de
conceito, de paixdo e de vida. O fendmeno mistico €, de fato, animado
por um dinamismo tdo potente e profundo, feito de maturagdes e
superamentos interiores tdo substanciais, ansiando por saltos tdo excelsos
em direcdo ao alto, que deve-se necessariamente considerar o vértice das
aspiracdes da inteligéncia e do coragdo.

O estudo precedente, a que mencionei € que poderia parecer
exaustivo e definitivo, ndo € sendo a preparacdo deste, como para mim ndo
foi sendo uma fase de vida o fendbmeno da mediunidade inspirativa nele
descrito. Nesta nova fase, todos as poténcias da alma humana parecem

1 “As Nodres".

1

31



32

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

sollevarsi come in un turbine e io, attraverso la mia esposizione, guidero il
lettore che mi ha seguito sin qua, ancora oltre nella sensazione viva della
vertigine travolgente che mi ha colpito in questi miei stati supernormali di
visione e di estasi. Ho detto che cio ¢ continuazione di precedenti fasi del
fenomeno; percio in questo scritto devo riferirmi necessariamente al
volume in cui queste sono descritte. Ho detto che si tratta di fenomeni da
me vissuti; cid mi costringe a parlare ancora di me. Il che, se ¢ brutto, ¢
tuttavia garanzia di obiettivita, perché la mia analisi tocca anche qui, come
nelle fasi gia esaminate, una realta sia pure interiore, ma realta a me
perfettamente accessibile e che, per quanto personale e subiettiva,
sapendomene nettamente staccare, ho sottoposta a studio metodico,
analitico e scientifico.

Solo in una seconda parte il fenomeno mistico viene presentato nel
suo aspetto spirituale, religioso e ideale, come lo fu quasi sempre
esclusivamente; esso ¢ quindi avulso dalla comune terminologia vaga e
imprecisa e definito nei lineamenti fondamentali di fenomeno di
evoluzione biologica portata sin nel campo del piu elevato psichismo. Il
fenomeno se, cosi affrontato nella sua forma di caso vissuto, pud sembrare
circoscritto nel subiettivismo della mia coscienza individuale, si presenta
senza dubbio non solo nella solidita di una realta sperimentale, ma anche
nei termini di una verita universale, poiché lo concepisco e lo prospetto,
concordemente a tutto il mio orientamento filosofico e scientifico
costantemente seguito, come una fase della umana e normale evoluzione
biologica, sia pur qui continuata e protratta fino ai superiori livelli
dell’ascensione spirituale. Verita dunque universali, queste di cui
tratteremo, linee fondamentali dello sviluppo fenomenico che ¢ legge
delle cose, realta obiettiva situata oltre il relativo, nell’assoluto, realta
profondamente umana, fatta di lotta, di dolore, di conquista.

Grandi vantaggi, questi, di lavorare su di una realta psicologica, per
me sperimentale e su di una verita che ¢ universale: queste sono due basi
ben solide del nostro studio e compensano quanto mi si potrebbe opporre a
difetto, cioe la continua necessita di parlare di me, come della mia
precedente produzione letteraria, che ¢ pur indispensabile richiamare in
quanto ne risultano i primi stadi di maturazione del fenomeno spirituale da
me vissuto. E una necessita, per comprenderlo nel caso concreto in cui lo
analizzo e lo presento, ricorrere come preparazione € spiegazione a questo
mio passato che lo contiene in germe e da cui esso si ¢ sviluppato. Non
saprei impostare questo studio altrimenti, anche perché solo chi ha vibrato
di certe sensazioni ed emozioni, possiede la parola altrettanto vibrante, per
esprimere l'inesprimibile. E mi si perdonera questo esibizionismo,
riflettendo come esso sia inevitabile; mi si perdonera nel vederlo protratto
fino a una confessione spietata di tutto me stesso, fin nell'intimo piu



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

erguer-se como um redemoinho e eu, através da minha exposi¢do, guiarei o
leitor que me acompanhou até aqui, ainda mais fundo na sensacdo viva da
vertigem avassaladora que me atingiu nestes meus estados supranormais de
visdo e de éxtase. Eu disse que isso € continuacdo de precedentes fases do
fendbmeno; por isso, neste escrito, devo referir-me necessariamente ao volume
em que estas sdo descritas. Eu disse que se trata de fendmenos por mim
vivenciados; isso me constrange a falar ainda de mim. O que, se € deselegante, €
todavia garantia de objetividade, porque a minha andlise toca também aqui,
como nas fases ja examinadas, uma realidade, ainda que interior, mas realidade
a mim perfeitamente acessivel e que, por quanto pessoal e subjetiva, sabendo
como nitidamente me distanciar dela, submeti-a a estudo metddico, analitico e
cientifico.

Somente em uma segunda parte o fendmeno mistico é apresentado
no seu aspecto espiritual, religioso e ideal, como o foi quase sempre
exclusivamente; ele € portanto libertado da comum terminologia vaga e
imprecisa e definido nos delineamentos fundamentais de fendmeno de
evolucdo bioldgica estendido ao campo do mais elevado psiquismo. O
fendmeno, assim abordado em sua forma de caso vivido, se pode parecer
circunscrito no subjetivismo da minha consciéncia individual, se apresenta,
sem divida, ndo s6 na solidez de uma realidade experimental, mas também
nos termos de uma verdade universal, pois o concebo e apresento, de
acordo com toda a minha orientacéo filoséfica e cientifica, constantemente
seguida, como uma fase da humana e normal evolucdo bioldgica, ainda que
continuada e estendida aos superiores niveis da ascensdo espiritual.
Verdades, portanto, universais, as que trataremos, linhas fundamentais do
desenvolvimento fenoménico que € a lei das coisas, realidade objetiva
situada além do relativo, no absoluto, realidade profundamente humana,
feita de luta, de dor, de conquista.

Grandes vantagens, estas, de trabalhar sobre uma realidade psicoldgica,
para mim experimental e sobre uma verdade que € universal: estas sdo duas
bases bem sodlidas do nosso estudo e compensam o que se poderia me opor
como defeito, i. €., a continua necessidade de falar de mim, como da minha
precedente produgio literaria, que € indispensavel relembrar, pois representa
os primeiros estdgios de maturagio do fendmeno espiritual por mim vivido. E
uma necessidade, para compreendé-lo no caso concreto em que o analiso e
0 apresento, recorrer, como preparacdo e explicacdo, a este meu passado
que o contém em germe e da qual ele se desenvolveu. Ndo saberia
estruturar este estudo de outro modo, também porque s6 quem vibrou com
certas sensagdes € emogdes possui a palavra igualmente vibrante para
exprimir o inexprimivel. E se me perdoard por este exibicionismo,
refletindo como ele € inevitavel; se me perdoard por vé-lo prolongado até a
uma confissdo desapiedada de todo o meu ser, até no intimo mais

33



34

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

riservato, confessione che dara al lettore quel senso che io provo, che ¢ di
sacrificio e di olocausto pili che di vana auto-réclame. Donazione di me
stesso per la conoscenza e soluzione dei pill ardui problemi di scienza e
fede che lo spirito contiene, problemi del mondo non solo in senso
evolutivo ma anche storico, perché di mistici esso fu, in ogni tempo e
luogo, pieno. Questa risonanza della mia anima in quella di tanti mistici e
della loro nella mia, questo accomunamento di fede, di esperienze e mete
spirituali, questa universalita storica di fatti e fenomeni vissuti, dilatano il
mio povero caso oltre i limiti di un subiettivismo che evidentemente non ¢
cosl piu circoscritto in me, ma trabocca al di la dei confini della mia
personalita.

Spero di aver cosi giustificato l'attuale impostazione del problema
mistico, compensando con due solidi punti di appoggio, due punti di
relativa debolezza.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

reservado, confissdo que dard ao leitor o senso que eu provo, que € de
sacrificio e de holocausto, mais que de va autopromog¢do. Doagdo de mim
mesmo para o conhecimento e solucdo dos mais darduos problemas de
ciéncia e fé que o espirito contém, problemas do mundo ndo s6 em sentido
evolutivo, mas também histérico, pois de misticos ele foi, em cada tempo e
lugar, pleno. Essa ressonincia da minha alma naquela de tantos misticos e da
sua na minha, este compartilhamento de fé, de experiéncias e metas
espirituais, esta universalidade histérica de fatos e fendmenos vividos,
dilatam o meu pobre caso para além dos limites de um subjetivismo que
evidentemente nfo € assim circunscrito em mim, mas transborda para além
dos confins da minha personalidade.

Espero ter assim justificado a atual abordagem do problema mistico,
compensando com dois sélidos pontos de apoio, dois pontos de relativa
fraqueza.

35



36

10

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

I1. Evoluzione della medianita

Pongo dunque il fenomeno mistico a continuazione evolutiva del
fenomeno ispirativo. Precisiamo dunque con maggior esattezza.

Ho scaglionato, nel precedente mio scritto', in varie fasi la
medianita che ho considerato come fenomeno in evoluzione, momento
ed esponente della piu grande evoluzione biologica umana che,
superate le forme organiche, si avventura oggi, progressivamente
smaterializzandosi, nelle forme psichiche. Qui richiamo solamente e non
dimostro questa evoluzione biologico-psichica altrove gia da me
esaurientemente trattata.

In un suo primo inferiore livello il fenomeno medianico si
manifesta nella sua forma fisica ad effetti materiali. In un piano piu
alto appare una superiore, piu evoluta medianita ad effetti mentali.
Forme troppo note, perché io vi insista. Se ad un suo primo livello la
medianita intellettuale ¢ semplice medianita passiva e incosciente, in
cui cioe volonta e coscienza del medium vengono allontanati dal
fenomeno quali elementi estranei e inutilizzati, giungendo per
evoluzione ad un livello pilu elevato, la medianita si trasforma in senso
attivo e cosciente in cui, come ho dimostrato, la coscienza del mezzo €
presente e parte integrante. Mi sono lungamente intrattenuto appunto
su questa medianita ispirativa, cioe medianita intellettuale attiva e
cosciente, limpidamente operante nella viva personalita del soggetto. E
ho tracciata del fenomeno la legge di risonanza, per cui tra un centro
di emanazione, trasmittente, individuabile come noture o correnti di
pensiero e la coscienza desta del medium, si pud stabilire per
sincronizzazione di vibrazioni una comunicazione che ¢ base della
recezione ispirativa.

E qui mi sono fermato perché ieri ero questo 1’ultimo termine della mia
realizzazione; ma non lo ¢ oggi. Quelle affermazioni perd contenevano
I’addentellato di questa continuazione.

La medianita ispirativa® & gid immensamente superiore alla comune
medianita passiva e incosciente, perché diviene operante e tende a fissarsi
nella personalita del medium come sua normale emanazione. Ma il
fenomeno non puo arrestare qui io suo sviluppo. Certo esso ci portera ad
altezze vertiginose, specialmente per la scienza che non ¢ abituata a trattare
Y Le Nodri.

2 Coloro che sono abituati a chiamare questi fenomeni con altra terminologia, a meno che non scambino la parola col

concetto e la forma con la sostanza, son sicuro che sapranno ugualmente comprendere anche se le espressioni che
adotto sono per essi inusitate.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

II. Evolucao da mediunidade

Coloco portanto o fendmeno mistico como continuacdo evolutiva do
fendmeno inspirativo. Precisemos, portanto, com maior exatiddo.

Escalonei no meu precedente escrito', em virias fases a
mediunidade que considerei como fendmeno em evolugdo, momento e
expoente da maior evolucdo bioldgica humana que, superadas as formas
organicas, se aventura hoje, progressivamente desmaterializando-se, nas
formas psiquicas. Aqui, relembro somente, € ndo demonstro, esta
evolugdo bioldgico-psiquica em outro lugar j4 por mim exaustivamente
tratada.

Em um seu primeiro nivel inferior, o fendmeno meditnico se
manifesta na sua forma fisica com efeitos materiais. Em um plano mais
alto, aparece uma superior, mais evoluida mediunidade com efeitos
mentais. Formas por demais conhecidas para que eu me detenha nelas. Se
num primeiro nivel a mediunidade intelectual é simplesmente mediunidade
passiva e inconsciente, na qual, 1. €., vontade e consciéncia do médium sdo
removidas do fendmeno como elementos estranhos e ndo utilizados, ao
atingir um nivel mais alto, através da evolucdo, a mediunidade se
transforma em sentido ativo e consciente no qual, como demonstrei, a
consciéncia do médium € presente e parte integrante. Detive-me
longamente precisamente nessa mediunidade inspirativa, i. €., mediunidade
intelectual ativa e consciente, limpidamente operante na viva personalidade
do sujeito. E tracei do fendmeno a lei de ressondncia, pela qual entre um
centro de emanacao, transmissor, identificivel como noure ou correntes de
pensamento e a consciéncia desperta do médium, se pode estabelecer por
sincronizacdo de vibragdes uma comunicacdo que € base da recepcio
inspirativa.

E aqui parei porque ontem esta era o udltimo termo da minha
realizacao; mas ndo o € hoje. Aquelas afirmacdes, porém, continham o
gancho desta continuacio.

A mediunidade inspirativa’> ji € imensamente superior & comum
mediunidade passiva e inconsciente, pois se torna operante e tende a se fixar
na personalidade do médium como sua normal emanagdo. Mas o fendmeno
ndo pode parar aqui o seu desenvolvimento. Certo ele nos levard a alturas
vertiginosas, especialmente pela ciéncia, que nio estd habituada a tratar

1 As Nodres.

2 Agueles que estdo habituados a chamar esses fenémenos com outra terminologia, a menos que ndo confundam a
palavra com o conceito e a forma com a substéncia, estou seguro de que saberéo igualmente compreender, mesmo
que as expressdes que adoto sejam para eles inusitadas.

6

7

9

10

37



38

11

12

13

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

fenomeni la cui progressione evolutiva porta ad una loro normale
smaterializzazione che li sottrae alla comune percezione sensoria e
psichica; i porta a dileguarsi apparentemente in un mondo che per la sua
imponderabilita dalla scienza ¢ negato. Ma non ¢ questa una ragione
perché noi dobbiamo arrestarci, soprattutto quando si trova in me la guida
di un'esperienza vissuta. Camminiamo dunque ancora come in un anno di
tempo ha camminato in me il fenomeno, lasciamoci indietro quella fase
nota e superata e avventuriamoci nella superiore zona di evoluzione del
fenomeno medianico ispirativo.

I due termini del fenomeno ispirativo abbiamo visto essere, a
somiglianza di una trasmissione-ricezione radiofonica, il centro emanante e
la coscienza del medium ricevente e registrante. I due termini risultano
distinti, sebbene comunicanti, legati cio¢ per fenomeno di risonanza. Su
questo principio ¢ basata la captazione nodrica, cio¢ su di uno stato di
sintonia o armonizzazione vibratoria che si raggiunge per due reciproche
approssimazioni: prima, la messa in fase di supercoscienza da parte dell'io
del medium che entra in tensione, in altri termini spostamento ascensionale
del suo centro cosciente lungo la scala evolutiva delle dimensioni fino alla
piu alta fase psichica di supercoscienza; seconda, discesa luogo la stessa
scala evolutiva, cioe involuzione di dimensione concettuale da parte del
centro emanante e della sua radiazione, in modo che per un reciproco
protendersi 1’un verso I’altro, sia possibile un incontro ed un amplesso
dei due termini.

Con l'esercizio costante di tali facolta, esse tendono a stabilizzarsi
attraverso dalla zona instabile della fatica e di conquista alla zona di
assimilazione compiuta nella personalita del medium, cioe di istinto e
qualita normale (automatismi). Si forma un’abitudine della coscienza alla
respirazione sottile nelle zone rarefatte di questa stratosfera del pensiero.
Lavvicinamento tra i due termini tende cosi a farsi sempre pill prossimo,
piu costante, pit normale. La sintonizzazione vibratoria stabilizza a lungo
andare, per ripetizione costante, quello stato di affinita tra trasmittente e
ricevente, che ¢ simpatia e attrazione, che vedemmo costituire la base e su
cui tanto insistemmo nello studio del fenomeno della ricezione nourica.

Il risultato di questo processo ¢ evidente. Esso contiene un campo di
forze convergenti verso lo stesso punto che dovra essere necessariamente
prima o poi toccato. La comunicazione saltuaria di pensiero diverra
comunione costante di sentimenti, di concezioni, di attrazioni. Cio formera
nella coscienza dell’'ultrafano una specie di educazione, infine di abitudine
a vivere in una superiore zona spirituale, dove tendera a normalizzarsi in
forma sempre piu stabile I'equilibrio del suo “peso specifico” psichico. E la
comunione non stabilizzera solo le sue vie, ma ne dilatera i confini e,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

fendmenos cuja progressdo evolutiva leva a uma sua normal
desmaterializacdo que lhe subtrai a comum percepcao senséria e psiquica;
os leva a desaparecer aparentemente em um mundo que pela sua
imponderabilidade pela ciéncia é negado. Mas ndo € esta uma razdo para
que nds devamos parar, sobretudo quando se encontra em mim o guia de
uma experiéncia vivida. Caminhamos, portanto, ainda como em um ano de
tempo caminhou em mim o fendmeno, deixando para trds aquela fase
conhecida e superada e aventurando-nos na superior zona de evolu¢do do
fendmeno meditnico inspirativo.

Os dois termos do fendmeno inspirativo vimos ser, a semelhanca de
uma transmissdo/recep¢do radiofonica, o centro emanador e a consciéncia
do médium receptor e registrador. Os dois termos resultam distintos,
porém comunicantes, ligados, i. €., pelo fendmeno de ressonadncia. Sob este
principio € baseada a captacdo nodrica, i. €., em um estado de sintonia ou
harmonizacdo vibratéria que se alcanga por duas reciprocas aproximacoes:
primeiro, a massa em fase de superconsciéncia da parte do eu do médium
que entra em tensdo, em outros termos deslocamento ascensional do seu
centro consciente ao longo da escala evolutiva das dimensdes para a mais
alta fase psiquica de superconsciéncia; segunda, descida ao longo da
mesma escala evolutiva, i. €., involu¢cdo de dimensdo conceitual da parte do
centro emanante e da sua radiagdo, de modo que, por um reciproco
protender-se um ao outro, seja possivel um encontro e um abrago dos dois
termos.

Com o exercicio constante de tais faculdades, elas tendem a se
estabilizar da zona instdvel da fadiga e de conquista a zona de assimilagdo
realizada na personalidade do médium, 1. €., de instinto e qualidade normal
(automatismos). Se forma um hdbito da consciéncia a respiracio sutil nas
zonas rarefeitas desta estratosfera do pensamento. A aproximacao entre os
dois termos tende, assim, a se tornar sempre mais proximo, mais constante,
mais normal. A sintonizagdo vibratoria estabiliza ao longo caminhar, por
repeticdo constante, aquele estado de afinidade entre transmissor e
receptor, que € simpatia e atracdo, que vimos constituir a base e no qual
tanto insistimos no estudo do fendmeno da recep¢do nourica.

O resultado desse processo € evidente. Ele contém um campo de
forcas convergentes para o mesmo ponto que deverd ser necessariamente
antes ou depois tocado. A comunicagdo ocasional de pensamentos se tornara
comunh@o constante de sentimentos, de conceitos, de atragdes. Isso formara
na consciéncia do ultrafano uma espécie de educacdo, enfim de hébito de
viver em uma superior zona espiritual, onde tenderd a se normalizar de
forma sempre mais estdvel o equilibrio do seu “peso especifico” psiquico. E
a comunhdo nio estabilizard sé as suas vias, mas lhe expandird os confins e,

11

12

13

39



40

14

15

16

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

se prima investiva solo le zone della intelligenza ed era solo luce splendente
ma fredda, inondera ora le zone del cuore e sara anche un calore che
accende di passione.

Il fenomeno ¢ dunque estremamente fervido di maturazione e I'Alto &
intensamente attivo nel trasfondere forze per la trasumanazione dell’essere.
Tende quindi ad un graduale e progressivo sollevamento totalitario verso di
sé e fino a sé, della coscienza ricevente, di tutto I'io umano del soggetto in
tutte le sue risorse e potenzialita. Nasce da ci0, come un incendio che
incenerisce I'uomo precedente e lo fa risorgere in una forma completamente
nuova, in cui la concezione, l'orientamento psicologico, la visione dei
fenomeni e delle loro leggi sono completamente rinnovati.

Vediamo cosi naturalmente, per logico sviluppo, il fenomeno della
medianita ispirativa maturarsi e trasformarsi in quello che pud chiamarsi,
in un suo primo tempo, ultrafania mistica nel senso di ricezione sempre pil
totalitaria, cioe di emanazioni non piu solamente concettuali ma anche
affettive, etc.; ma che, man mano che si avvia verso la maturazione,
talmente trascende il semplice fenomeno ispirativo in un rapimento di tutto
I'essere, da trovarsi di fronte ad esso come la luce solare di fronte alla luce
lunare.

Tal ¢ il fenomeno mistico di cui ora ci occupiamo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

se antes afetava s as areas da inteligéncia e era s6 luz resplandecente,
mas fria, inundara agora as zonas do coracao e sera também um calor que
acende de paixao.

O fendomeno é, portanto, extremamente férvido de maturacdo, e o
Alto € intensamente ativo no transfundir forcas para a transumanizagdo do
ser. Tende, portanto, a uma gradual e progressiva elevacdo totalitdria rumo
a si e para si, da consciéncia receptora, de todo o eu humano do sujeito em
todos os seus recursos e potencialidades. Nasce disso, como um incéndio
que incinera o homem precedente e o faz ressurgir em uma forma
completamente nova, na qual a concepg¢do, a orientagdo psicoldgica, a
visdo dos fendmenos e das suas leis sio completamente renovadas.

Vejamos assim naturalmente, pelo 1égico desenvolvimento, o
fendmeno da mediunidade inspirativa amadurecer e se transformar no que
se pode chamar, em um seu primeiro tempo, ultrafania mistica no sentido
de recep¢do sempre mais totalitdria, i. €., de emanacdes que ndo s3o mais
meramente conceituais, mas também afetivas, etc.; mas que, a medida que
se vai rumo a maturacdo, de tal modo transcende o simples fendmeno
inspirativo num arrebatamento de todo o ser, de encontrar-se diante dele
como a luz solar diante da luz lunar.

Tal é o fendbmeno mistico do qual agora nos ocupamos.

14

15

16

41



42

17

18

19

20

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

IIl. Medianita — Ultrafania - Misticismo

Entreremo piu avanti nel dettaglio di questo sviluppo. Basti per ora
tracciare le linee di orientamento. La successione di queste fasi non I'’ho
desunta da libri, che non leggo, o da testi, che non consulto, ma dalla mia
diretta esperienza. Ho voluto qui conservare questa mia verginita di
pensiero, restando in contatto diretto ed esclusivo col fenomeno, in modo
che leventuale coincidenza con i risultati di altri studi e di altre
esperienze riuscisse poi, per me e per gli altri, piu sorprendente e
probatoria.

Resta cosi definita 'ampiezza del fenomeno dell’ascesi mistica,
oggetto di questo studio, la quale pud definirsi in questi termini e
comprendersi in questi confini: per ascesi mistica intendo lo sviluppo del
fenomeno psichico-spirituale dalla fase di ultrafania lucida o di ispirazione
cosciente, alla sua fase di misticismo che si conclude con I'unificazione
totalitaria tra ricevente e trasmittente. Il presente studio, come la mia
esperienza che lo guida, si muove entro questi confini.

Lo sfondo del fenomeno ¢ sempre I'universale, insopprimibile
evoluzione dello spirito. Ma ¢ certo che a questi livelli il semplice
fenomeno medianico sfocia in un tale mare di conquiste e di grandiose
affermazioni, che quel filo di rivelazione supernormale, quel primo bagliore
di trasparenze trascendentali che ¢ la semplice ultrafania, si perde in quella
vertigine di luce che ¢ lo stato mistico, tale non piu da diminuire
nellincoscienza la personalita, ma di trascinarla cosciente nel
superconcepibile. Odo la voce interiore esprimersi in un canto di armonie
universali: “Guarda”, mi dice, “la sostanza spirituale delle forme
dell’essere. Il tutto € un roteare di sfere. Questo movimento ¢ la piu dolce
musica, la piu meravigliosa armonia di luci, la piu gigantesca costruzione
nella maggior esattezza di rapporti ed ¢ anche canto di concetti e di
sentimenti. Guarda e nell'armonia di questo infinitamente molteplice
amore dimentica la dissonanza del tuo dolore che ¢ chiuso nel tempo.
Lascia il tuo spirito esplodere, oltre tutte le misure nell'incommensurabile,
oltre tutti 1 limite nell’infinito, oltre tutti 1 ritmi minori nel ritmo divino del
tutto. Vedrai e udrai. Ogni anima ¢ fatta per vedere e udire”.

“Guarda. Gli esseri si dividono e si ricollegano per gerarchie.
Ognuno per suo peso specifico si pone al suo naturale livello,
inviolabilmente. Essi si guardano, si parlano, si ascoltano. Voci e luci, di
piano in piano, scendono e salgono: poiché I’Alto ha sete di donarsi, come
il basso ha sete di aiuto. Questa ¢ la legge, ovunque, ad ogni livello. Cosi,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

III. Mediunidade - Ultrafania — Misticismo

Entraremos mais adiante no detalhe deste desenvolvimento. Basta
por ora tracar as linhas de orientacdo. A sucessdo destas fases nio o
apreendi de livros, que ndo leio, ou de textos, que ndo consulto, mas da
minha direta experiéncia. Quis aqui conservar esta minha virgindade de
pensamento, permanecendo em contato direto e exclusivo com o
fendmeno, de modo que a eventual coincidéncia com os resultados de
outros estudos e de outras experiéncias pudessem entdo ser, para mim e
para os outros, mais surpreendente e probatdria.

Fica assim definida a amplitude do fendmeno da ascese mistica,
objeto deste estudo, a qual pode definir-se nestes termos e compreender-se
nestes confins: por ascese mistica entendo o desenvolvimento do fendmeno
psiquico-espiritual da fase de ultrafania ldcida ou de inspiragdo consciente,
a sua fase de misticismo, que se conclui com a unificacdo totalitdria entre
receptor € do transmissor. O presente estudo, como a minha experiéncia
que o guia, se move dentro destes limites.

O fundo do fendmeno € sempre a universal, irreprimivel evolu¢do do
espirito. Mas € certo que, nestes niveis, o simples fendmeno meditnico
desdgua em um mar de conquistas e de grandiosas afirmacdes, que aquele
fio de revelacdo supranormal, aquele primeiro fulgor de transparéncias
transcendentais que € a simples ultrafania, se perde naquela vertigem de
luz que € o estado mistico, como ndo mais diminuir até a inconsciéncia a
personalidade, mas a arrasti-la consciente para o superconcebivel. Ougo a
voz interior exprimir-se num canto de harmonias universais: “Olha”, me
diz, “a substincia espiritual das formas do ser. O tudo é uma rotacdo de
esferas. Este movimento € a mais doce musica, a mais maravilhosa
harmonia de luzes, a mais gigantesca construcdo na maior exatiddao das
relacdes e € também canto de conceitos e de sentimentos. Olha e na
harmonia deste infinitamente multiplo amor, esquece a dissonéncia da tua
dor, que estd fechada no tempo. Deixa o teu espirito explodir, para além de
toda a medida no incomensurdvel, para além de todos os limites no
infinito, para além de todos os ritmos menores no ritmo divino do todo.
Verds e ouvirds. Cada alma € feita para ver e ouvir”.

“Olha. Os seres se dividem e se reconectam por hierarquias. Cada
um, por seu peso especifico, se pde em seu natural nivel, inviolavelmente.
Eles se olham, se falam, se escutam. Vozes e luzes, de plano em plano,
descem e sobem: porque o Alto tem sede de se doar, assim como o Baixo
tem sede de ajuda. Esta € a lei, em todos os lugares, em cada nivel. Assim,

17

18

19

20

43



44

21

22

23

24

25

26

27

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

tutto si distingue per individuazioni inconfondibili e tutto torna a riunirsi e
ad affratellarsi nella stessa luce e nello stesso canto. All'invocazione del
debole un’eco buona risponde, per la bonta dell’Alto vi ¢ sempre una
elargizione da fare. Aiutarsi, questa ¢ la legge”.

“La luce irradia dal centro e traspare di sfera in sfera attraverso gli
esseri che le formano. L'ultrafano ¢ anima desta in ascolto e ode quello che
per gli altri ¢ silenzio. Quella luce & concetto, armonia e potenza: ¢ una
sinfonia di pensieri e di azioni, ¢ una corrente anche di amore e di forza
che si innesta nello spirito che ¢ l'unica causa della vita. E rinforza i
moventi e feconda le opere vostre”.

“La percezione nourica ¢ cosi un contatto con l'irradiazione divina,
che ¢ la linfa vitale dell’'universo”.

“Per questo vi dico: ascoltate e purificatevi. Perché tutto sia
ascensione. Non ascoltate per curiosare vanamente, perché ¢ sacra la voce
dell’Alto; e non sperperate la potenza sostanziale della vita. Tutto sia per
salire. Perché il centro si dona solo per attrarre elevando. Non ascoltate le
voci tristi del basso, che per aiutare a soffrire e a salire”.

“La legge di ascesa morale, condotta attraverso bonta e amore, ¢ la
legge del centro che per essa sostiene 'universo”.

Ricordo qui le parole di Goethe a Eckermann: “Nessuna produzione
di ordine superiore, nessuna invenzione fu mai dovuta all'uomo, ma sprizzo
da una sorgente ultra terrena. 'uomo quindi dovrebbe riguardarla come un
dono inaspettato dell’Alto, e dovrebbe accettarla con gratitudine e
venerazione. In queste circostanze 'uvomo ¢ solo lo strumento di un
Potenza superiore, come un vaso trovato degno di ricevere un contenuto
divino”.

k ok ok

Sentiremo poi piu da vicino I'incendio di quelle sublimazioni di
spirito, per cui dalla fase di ispirazione cosciente si passa a quella di
unificazione mistica. Ma ¢ necessario prima comprendere e spiegare
razionalmente e scientificamente il fenomeno. Prima di abbandonarsi
all'impetuoso lirismo della visione, ¢ necessario inseguire il fenomeno in
ogni sua manifestazione, morderlo nella sua nuda realta con tenacia di
analitico, ¢ necessario dare, prima di tutto, piena soddisfazione alla
ragione.

E una nota fondamentale nell'evoluzione del fenomeno medianico dal
piano fisico al piano psichico incosciente, poi cosciente fino alla
unificazione mistica con la sorgente, una progressione di coscienza, di
intervento volitivo e, nello stesso tempo, di smaterializzazione di elementi.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

tudo se distingue por individuag¢des inconfundiveis, e tudo torna a reunir-
se e a irmanar-se na mesma luz e no mesmo canto. A invocagio do débil
um eco bom responde, pela bondade do Alto, hd sempre uma doagdo a
fazer. Ajudar-se, esta ¢ a lei.

“A luz irradia do centro e transparece de esfera em esfera através dos
seres que as formam. O ultrafano € alma desperta, que escuta e ouve o que
para os outros € siléncio. Aquela luz € conceito, harmonia e poder: é uma
sinfonia de pensamentos e de acdes, € uma corrente também de amor e
forca que se enxerta no espirito, que € a Unica causa da vida. E reforca os
motivos e fertiliza as suas obras”.

“A percepcdo nodrica € assim um contato com a irradiacdo divina,
que € a linfa vital do universo”.

“Por isso vos digo: escutai e purificai-vos. Para que tudo seja
ascensdo. Ndo escutais por curiosidade va, porque € sacra a voz do Alto; e
ndo desperdiceis a poténcia substancial da vida. Tudo seja para a subir.
Porque o centro se da sé para atrair elevando. Ndo escuteis as vozes tristes
do baixo, sendo para ajudar a sofrer e a subir”.

“A lei de ascensdo moral, conduzida através da bondade e do amor, €
a lei do centro que, por ela, sustém o universo”.

Recordo aqui as palavras de Goethe a Eckermann: “Nenhuma
producdo de ordem superior, nenhuma invencido foi jamais devida ao
homem, mas surgiu de uma fonte ultra-terrena. O homem, portanto,
deveria considerd-la como um dom inesperado do Alto, e aceitd-la com
gratiddo e venerag@o. Nessas circunstancias, 0 homem € s6 o instrumento
de um Poder superior, como um vaso considerado digno de receber um
conteddo divino”.

% k sk

Sentiremos entdo mais de perto o incéndio daquelas sublimagdes de
espirito, pela qual da fase da inspiragdo consciente se passa a aquela de
unificagdo mistica. Mas € necessdrio primeiro precisamos compreender €
explicar racionalmente e cientificamente o fendOmeno. Antes de se
abandonar ao impetuoso lirismo da visdo, € necessdrio perseguir O
fendmeno em cada sua manifestagdo, apreendé-lo na sua nua realidade

com tenacidade de analista, € necessdrio dar, antes de tudo, plena
satisfacdo a razdo.

E uma nota fundamental na evolu¢io do fendmeno meditnico do
plano fisico ao plano psiquico inconsciente, depois consciente até a
unificacdo mistica com a fonte, uma progressdo de consci€ncia, de
intervencgdo volitiva e, a0 mesmo tempo, de desmaterializacdo de elementos.

21

22

23

24

25

26

27

45



46

28

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Il problema si fa sempre piu astratto e affonda nell'imponderabile. Questa ¢
la sua legge. La sua continuazione, il processo del suo sviluppo, mentre ¢
conquista di coscienza, porta alla propria smaterializzazione. E vi ¢ una
progressiva conquista del fattore morale, una ascendente realizzazione di
purificazione spirituale, una trasformazione in un peso specifico sempre piu
libero e leggero. Tutto il vasto fenomeno dell'evoluzione della medianita si
connette cosi nelle sue zone di sviluppo per caratteristiche costanti. Mentre
la medianita ad effetti fisici si muove prevalentemente per cause barontiche
e con tecnica ectoplasmatica, e la medianita intellettuale incosciente si puo
aprire su tutte le porte e farsi organo di recezione di ogni pensiero dal pil
nobile al pit basso, assistiamo qui ad un processo di progressiva
purificazione del fenomeno e del mezzo e, nella recezione ispirativa
cosciente, il fattore morale, come ho gia tanto insistito, balza in prima linea
e nel misticismo non ¢ solo condizione prevalente ma assoluta e
inderogabile, tanto che esso rappresenta il vertice della perfettibilita morale
e religiosa. Il fenomeno trabocca quindi, nelle pit alte sue maturazioni,
oltre i limiti, le possibilita e la competenza della scienza, nel campo della
fede e della religione. Per me no vi & tuttavia antagonismo se non di
relativita di prospettiva e unilateralita di punto di vista. Ma dobbiamo
elevare la scienza al livello della fede, dobbiamo osare di addentrarsi, senza
smarrirci, nel supersensorio; perché ¢ ora che questi antagonismi tra
scienza e fede, che oggi non hanno piu senso, figli di visioni unilaterali e di
momenti storici superati, cadano per sempre abbandonati al passato come
cadono tutte le cose superate.

Il fenomeno mistico lascia a dunque indietro sulla via delle
ascensioni umane i fenomeni medianici e, pur emergendone, se ne stacca
arditamente. Entriamo cosi in un campo supermedianico, sia pur da questo
derivante. Giungiamo cosi alle superiori fasi in cui il fenomeno ascende, si
potenzia e si libera, ed entriamo in questa che ¢ zona di suprema
purificazione. Piu in alto ancora, non so, oggi almeno, concepire; mi
sembra di aver toccato il vertice delle mie possibilita e del mio sogno delle
realizzazioni umane.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

O problema se faz sempre mais abstrato e afunda no imponderével. Esta € a
sua lei. A sua continuacio, o processo de seu desenvolvimento, enquanto €
conquista de consciéncia, conduz a prépria desmaterializacio. E hd uma
progressiva conquista do fator moral, uma ascendente realizacdo de
purificacdo espiritual, uma transformacdo em um peso especifico sempre
mais livre e leve. Todo o vasto fendmeno da evolu¢do da mediunidade se
conecte assim nas suas zonas de desenvolvimento por caracteristicas
constantes. Enquanto a mediunidade com efeitos fisicos se move
predominantemente por causas bardnticas e com técnica ectoplasmadtica, e a
mediunidade intelectual inconsciente se pode abrir sobre todas as portas e
fazer-se 6rgao de recepcdo de cada pensamento, do mais nobre ao mais baixo,
assistimos aqui a um processo de progressiva purificacdo do fenomeno e do
médium e, na recep¢ao inspirativa consciente, o fator moral, como tanto ja
insisti, salta para a linha de frente e no misticismo, ndo € sé condi¢io
predominante, mas absoluta e inderrogdvel, tanto que ele representa o vértice
da perfectibilidade moral e religiosa. O fendmeno transborda, portanto, nas
mais altas suas maturacdes, para além dos limites, as possibilidades e a
competéncia da ciéncia, no campo da fé e da religido. Para mim ndo ha
todavia antagonismo sendo de relatividade de perspectiva e unilateralidade do
ponto de vista. Mas devemos elevar a ciéncia ao nivel da fé; devemos ousar
adentrar-se, sem nos perdermos, no supersensorio; pois € hora que estes
antagonismos entre ciéncia e fé, que hoje ndo fazem mais sentido, filhos de
visdes unilaterais e de momentos histéricos superados, caem para sempre
abandonados ao passado, como caem todas as coisas superadas.

O fendmeno mistico deixa, portanto, para trds sobre a via das
ascensdes humana os fendmenos meditnicos e, ao emergir deles, destes se
destaca audaciosamente. Entramos, assim, em um campo supermeditnico,
ainda que deste derivante. Chegamos, assim, as superiores fases em que o
fendmeno ascende, se potencia e se liberta, e entramos nesta que € zona de
suprema purifica¢do. Mais no alto ainda, nio sei, hoje a0 menos, conceber;
me parece ter tocado o vértice das minhas possibilidades e do meu sonho
das realizacdes humanas.

28

47



48

29

30

31

32

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

IV. La catarsi mistica e il problema della conoscenza

Il fenomeno mistico si pud concepire anche in latissimo senso,
quale momento delle umane ascensioni spirituali. Include quindi il
problema della conoscenza e puo considerarsi, come 10 lo considero, una
vera tecnica di pensiero e particolare metodo di indagine di superlativo
rendimento. Ho gia precedentemente altrove insistito su questi concetti
nello studio del fenomeno ispirativo. Ed ¢ naturale che continuando
l'analisi di questo nelle sue fasi superiori, anche quei concetti trovino qui
il loro ulteriore sviluppo.

E T'evoluzione dello spirito che pone e supera i limiti del problema
della conoscenza, che diversamente lo imposta nel suo progredire, fino al
punto che I'unificazione con la sorgente di emanazione che troviamo al
vertice del fenomeno mistico ¢ anche unificazione dei divergenti punti di
vista del relativo, in una sola verita umanamente assoluta. Cosi alle
differenti fasi dell’evoluzione spirituale corrispondono diversi gradi di
conoscenza e diversi approssimazioni di rivelazione della verita.

Agli albori della sua vita spirituale, 'uomo non sa elevarsi oltre le
immediate conseguenze delle sue impressioni sensorie. Il suo giudizio si
arresta quindi alla superficie dei fenomeni, limitandosi ad una loro
interpretazione empirica, sconnessa, pura proiezione nel cosmo, delle
reazioni del proprio piccolo mondo interiore.

In uno pit progredito momento, la coscienza pil matura, come ¢
avvenuto fino ad oggi in seno alla civilta, si vuol render conto del valore
delle proprie reazioni, ricerca ed esige una verita meno apparente e piu
sostanziale e va incontro ai fenomeni non pil con la sola fantasia del
primitivo, ma con occhio obiettivo di osservatore. Ha cosi imparato a
catalogare i fatti, a coordinarli per piani ipotetici, e tenta di penetrare la
logica e di fissare la legge di andamento dei fenomeni per giungere a
stabilire per gradi i principl sempre piu astratti e generali che reggono il
funzionamento organico dell’universo. Tale ¢ I’attuale fase scientifica.
L’uomo moderno giustamente sente la sua superiorita di fronte all’'uomo
superstizioso che si impressiona prima di saper osservare, € si sente
orgoglioso di non lasciarsi invadere da vani terrori di fronte a fenomeni
di cui con la sua analisi pu6 comprendere la causa. E cio ¢ gia molto.
L’'uomo ha raggiunto la razionalita che ¢ potenza architettonica che
permette le costruzioni ideologiche, ¢ potenza di scelta, di coordinazione,
¢ visione di rapporti, ¢ unificazione; ¢ induzione, deduzione,
sistematizzazione, che guidano alla ricostruzione del pensiero originario



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

IV. A catarse mistica e o problema do conhecimento

O fendmeno mistico se pode conceber também em um muito amplo
sentido, qual momento das humanas ascensdes espirituais. Inclui, portanto,
o problema do conhecimento e pode se considerar, como eu o considero,
uma verdadeira técnica de pensamento e particular método de investigacdo
de superlativo rendimento. J4 enfatizei precedentemente em outro lugar
estes conceitos no meu estudo do fendmeno inspirativo. E € natural que
continuando a analise deste nas suas fases superiores, também aqueles
conceitos encontram aqui o seu ulterior desenvolvimento.

E a evolugdo do espirito que pde e supera os limites do problema do
conhecimento, que diversamente o moldando no seu progredir, até ao
ponto que a unificagdo com a fonte de emanagdo que encontram no vértice
do fendbmeno mistico € também unificacdo dos divergentes pontos de vista
do relativo, em uma sé verdade humanamente absoluta. Assim, as
diferentes fases da evolugdo espiritual correspondem diversos graus de
conhecimento e diversas aproximacgodes de revelacdo da verdade.

Aos albores da sua vida espiritual, 0 homem n@o sabe elevar-se acima das
imediatas consequéncias das suas impressdes sensoriais. O seu julgamento se
detém, portanto, na superficie dos fendmenos, limitando-se a uma sua
interpretacdo empirica, desconexa, pura proje¢do no cosmos, das reacdes do
proprio pequeno mundo interior.

Em um mais avancado momento, a consciéncia mais madura, como
ocorreu até hoje no seio da civilizagdo, se quer dar conta do valor das
proprias reagOes, busca e exige uma verdade menos aparente € mais
substancial e vai ao encontro dos fendmenos ndo mais com a mera fantasia
do primitivo, mas com olho objetivo de observador. Aprendeu, assim, a
catalogar os fatos, a coordend-los por planos hipotéticos, e tenta penetrar a
l6gica e de fixar a lei da progressdo dos fendmenos, para chegar a
estabelecer por graus os principios sempre mais abstratos e gerais que
regem o funcionamento organico do universo. Tal € a atual fase cientifica.
O homem moderno justamente sente a sua superioridade diante ao homem
supersticioso que se impressiona antes de saber observar, e se sente
orgulhoso de ndo se deixar invadir por vaos terrores diante de fendmenos
dos quais com a sua andlise pode compreender a causa. E isso ja € muito.
O homem alcangou a racionalidade, que € poténcia arquitetonica que
permite as construgdes ideoldgicas, € poténcia de escolha, de
coordenagdo, € visdo de relagdes, € unificagdo; é inducdo, deducio,
sistematizacdo, que levam a reconstru¢do do pensamento origindrio

29

30

31

32

49



50

33

34

35

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

della creazione. E la scienza ha raccolto tutte le pietruzze del grande
mosaico, ha tentato di ricostruire il quadro grandioso, senza pero riuscire
che a delineare qualche figura. Ma, ahime, il cammino ¢ lungo, il metodo
estremamente prolisso, tanto da potersi considerare inadeguato di fronte
al raggiungimento della sintesi massima. Cosi la scienza si trova
appiedata per questione fondamentale di metodo; il quale, come ¢
concepito, non puo essere che un eterno andare, impotente di sintesi.

Ma la maturazione evolutiva dell'umana coscienza porta ad un
mutamento fondamentale. Io sento, per esperienza personale, per
osservazione di soggetti storici e del movimento delle leggi biologiche, la
verita di questa affermazione. Il fenomeno della catarsi mistica rappresenta
un cosi totalitario elevamento di coscienza, che le vie della conoscenza le
vengono spalancate. E questo ¢ un aspetto importante del fenomeno
mistico che qui stiamo studiando. Prima di affrontare i suoi maggiori
aspetti psicologici, etici e religiosi, esaminiamone questo scientifico e
gnoseologico.

Questi tre gradi di conoscenza, cio¢ fase sensoria, fase razionale-
analitica, e fase intuitivo-sintetica, corrispondono ai tre tipi di uomo e di
coscienza da me altrove descritti’, e che sono: I'uvomo vegetativo, fisico,
sensorio, dall'ideazione concreta, mosso dagli istinti primordiali della vita;
I'uvomo razionale sottoposto a educazione, psichico, nervoso, utilitario;
infine il superuomo, padrone di sé, delle forze della vita, della conoscenza.
Il fenomeno dell’ascesi mistica rappresenta la maturazione biologica di
questo nuovo tipo di uomo.

Avviene ora, in questo punto dellevoluzione umana, un tale
rinnovamento di coscienza, che gli effetti sono incalcolabili nel campo
psicologico e meritano quindi un particolare esame. Si tratta di una nuova,
vera tecnica di pensiero, di un completo rifacimento di metodi d’indagine e
di orientamenti scientifici. Per questo devo tornare su questi concetti gia
precedentemente iniziati’, per portarli qui pilt oltre nella continuazione
logica del loro sviluppo. Vi devo tornare perché, se in quei scritti il metodo
dell'intuizione incomincia a rivelarsi nella fase di medianita ispirativa
cosciente, esso qui si manifesta in pieno nella fase mistica che ne ¢ la
continuazione. A questo livello di evoluzione la maturazione di quel metodo
¢ completa e lo vediamo dare tutto il suo rendimento in piena efficienza.

! Cfr.. “La Grande Sintese”.
2 Cfr.: “Le Nodri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

da criacdo. E a ciéncia reuniu todas as pequenas pedras do grande
mosaico, tentando reconstruir o quadro grandioso, sem porém conseguir
outra coisa que delinear qualquer figura. Mas, infelizmente, o caminho ¢é
longo, o método extremamente prolixo, tanto para se poder considerar
inadequado diante do alcance da sintese médxima. Assim, a ciéncia se
encontra presa a uma questdo fundamental de método; o qual, como é
concebido, ndo pode ser sendo um eterno caminhar, impotente de sintese.

Mas a maturacdo evolutiva da humana consciéncia leva a uma
mudanca fundamental. Eu sinto, pela experiéncia pessoal, pela
observacdo de sujeitos historicos e do movimento das leis bioldgicas, a
verdade desta afirmagdo. O fendmeno da catarse mistica representa uma
tao totalitdria elevacdo de consciéncia, que as vias do conhecimento se
escancaram. E este € um aspecto importante do fendmeno mistico que
aqui estamos estudando. Antes de abordar os seus maiores aspectos
psicoldgicos, éticos e religiosos, examinemos este cientifico e
gnoseoldgico.

Esses trés graus de conhecimento, i. €., fase sensoria, fase racional-
analitica, e fase intuitivo-sintética, correspondem aos trés tipos de homem
e de consciéncia por mim em outro lugar descritas', e que sdo: o homem
vegetativo, fisico, sensorial, com ideag¢do concreta, movido pelos instintos
primordiais da vida; o homem racional, submetido a educacgdo, psiquico,
nervoso, utilitario; enfim o super-homem, senhor de si, das forcas da vida,
do conhecimento. O fendmeno da ascese mistica representa a maturacdo
bioldgica deste novo tipo de homem.

Acontece agora, neste ponto da evolucdo humana, uma tal renovacdo de
consciéncia, que os efeitos sao incalculdveis no campo psicoldgico e merecem,
portanto, um particular exame. Se trata de uma nova, verdadeira técnica de
pensamento, de uma completa reformulacdo dos métodos de pesquisa e das
orientacdes cientificas. Por isto devo retornar sobre estes conceitos, ja
precedentemente iniciados?, para porté-los aqui além na continuagdo ldgica do
seu desenvolvimento. Devo retornar a eles porque, se naqueles escritos o
método da intuicdo comega a se revelar na fase de mediunidade inspirativa
consciente, ele aqui se manifesta em pleno na fase mistica que lhe € a
continuacdo. A este nivel de evolucdo a maturacdo daquele método estd
completa e o vemos dar todo o seu rendimento em plena efici€ncia.

1 Cfr.: “A Grande Sintese”.
2 Cfr. “As Noures”.

33

34

35

51



52

36

37

38

39

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

V. Obiettivismo e subiettivismo

Nellaffrontare il problema gnoseologico, io parto da principl
decisamente nuovi nel pensiero moderno. La conoscenza, io credo, non si
raggiunge con i metodi cosi detti oggettivi di proiezione all’esterno, uguali per
tutti, meccanici, a tutti accessibili, ma per metodi subiettivi, di introspezione,
aderenti solo a dati tipi di supercoscienza. Il progresso scientifico non &
dunque dato dal perfezionamento tecnico degli strumenti di indagine se non in
via subordinata al perfezionamento del primo istrumento di percezione che ¢
la coscienza. Credo che i limiti della conoscenza sono dati e misurati
prevalentemente dal grado raggiunto dalla coscienza umana sulla scala della
evoluzione psichica, il che vuol dire che la vastita del campo fenomenico
dominato ¢ data dall'estensione raggiunta dall’io per sua evoluzione, che ¢ suo
potenziamento e dilatazione. Ecco perché il fenomeno mistico, che & superiore
fase di evoluzione di spirito, ¢ connesso col problema della conoscenza e
coincide con la sua soluzione.

Sono cosi gli antipodi della odierna forma mentale adoperata dalla
scienza in quanto, abbattuta la psicologia obiettiva, porto ai primi piani il
subiettivismo.

Ho accennato in principio al carattere subiettivo di questo scritto,
che ¢ anche di tutto il mio orientamento psicologico. Mi si potra attribuire
cio a difetto. L'obiezione che pud esser globale e investire tutta la mia
personalita e il valore da me sostenuto del metodo dell’intuizione, sembra
grave e non lo e.

Come puo la scienza razionale oppormi a difetto larbitrarieta del
subiettivismo e le suoi basi intuitive, quando essa stessa sorge su basi
assiomatiche ugualmente intuitive e arbitrarie in quanto esse sono non
dimostrate? Le fondamenta di quell’organismo concettuale, da cui pud
essermi mossa tale accusa, assunte come assolutamente sicure, sSono
assiomi gratuiti, di valore transitorio ed estremamente relativo. Ci0 puo
dare ad alcuni spiriti autonomi la sensazione che il pensiero umano in tutta
la sua schiacciante congerie di costruzioni ideologiche, filosofiche e
scientifiche, si agiti nel convenzionale. La scienza non sa che cosa sono
sostanzialmente 1 fenomeni su cui lavora. Constata e combina gli effetti
perché ha sperimentato che avviene in tale e tale maniera. Ma perché cio
avvenga e in tal guisa, non lo sa. Nel campo astratto, se penetreremo fino
all'impalcatura scheletrica della costruzione ideologica e metteremo a nudo
il gioco in cui si intreccia e si sviluppa la catena dell’'uvomo sillogizzare,
vedremo che, risalendo di concatenamento in concatenamento € di
rapporto in rapporto, si deve necessariamente giungere al punto fisso di



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

V. Objetivismo e subjetivismo

Ao enfrentar o problema gnoseolgico, eu parto de principios
decisivamente novos no pensamento moderno. O conhecimento, eu creio, ndo se
alcanca com os métodos assim ditos objetivos de projecio ao externo, iguais para
todos, mecanicos, a todos acessiveis, mas por métodos subjetivos, de
introspeccdo, aderentes s6 a dados tipos de superconsciéncia. O progresso
cientifico ndo é, portanto, dado pelo aperfeicoamento técnico dos instrumentos de
investigacdo, sendo em via subordinada ao aperfeicoamento do primeiro
instrumento de percepcdo que € a consciéncia. Creio que os limites do
conhecimento sdo dados e medidos prevalentemente pelo grau alcangado pela
consciéncia humana na escala da evolugdo psiquica, o que quer dizer que a
vastiddo do campo fenoménico dominado € dada pela extensao alcancada pelo eu
por sua evolucdo, que € seu fortalecimento e dilatacao. Eis porque o fendbmeno
mistico, que € superior fase de evolucido de espirito, estd conectado com o
problema do conhecimento e coincide com a sua solugio.

Sdo assim os antipodas da hodierna forma mental operada pela ciéncia
em quanto, abatida demolido a psicologia objetiva, trouxe aos primeiros planos
o subjetivismo.

Indiquei no principio ao cardter subjetivo deste escrito, que ¢é
também o de toda a minha orientac@o psicoldgica. Me se poderia atribuir
isso como defeito. A objecdo que pode ser global e investir toda a minha
personalidade e o valor por mim sustentado pelo método da intuicdo,
parece séria, mas ndo o €.

Como pode a ciéncia racional opor-me, como defeito, a arbitrariedade
do subjetivismo e as suas bases intuitivas, quando ela mesma surge sobre
bases axiomaticas igualmente intuitivas e arbitrarias enquanto elas sdo ndo
demonstradas? Os fundamentos daquele organismo conceitual, do qual pode
ser feita contra mim tal acusacdo, assumidos como absolutamente seguros,
sdo axiomas gratuitos, de valor transitorio e extremamente relativo. Isso
pode dar a alguns espiritos autbnomos a sensa¢do de que o pensamento
humano em toda a sua esmagadora congérie de construcdes ideologicas,
filosoficas e cientificas, se agite no convencional. A ciéncia ndo sabe que
coisa s3o substancialmente os fendmenos sobre o qual trabalha. Consta e
combina os efeitos porque experimentou que ocorrem de tal e tal maneira.
Mas para que isso aconteca e de tal maneira, ndo o sabe. No campo abstrato,
se penetrarmos na estrutura esquelética da construcdo ideoldgica e
desnudarmos o jogo em que se entrelaga e se desenvolve a cadeia do homem
silogizante, veremos que, subindo de concatena¢do em concatenagio e de
relacdo em relagdo, se deve necessariamente chegar ao ponto fixo de

36

37

38

39

53



54

40

41

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

partenza, alla pietra basilare di tutto I'edificio. Ora, questo punto fisso, che ¢
appunto quello che regge tutta la costruzione e tolto il quale questa tutta
cade, ¢ semplicemente un assioma di cui non si sa dir altro che ¢ cosi perché
¢ cosi, di cui si assume come superflua la dimostrazione perché si dichiara
evidente; e mentre per laccettazione di un dettaglio si richiedono mille
prove, per l'accettazione del principio base non si richiede nulla, solamente
perché esso gia esiste allo stato di accettazione indiscussa nella grande
maggioranza umana. E allora la garanzia di questa verita fondamentale ¢
affidata tutta e unicamente ad un fondo di intuizione collettiva che
istintivamente copre un minimo di verita. “Istintivamente”, cioe, al di la di
ogni controllo razionale. A parte la scienza utilitaria, la vera scienza, astratta,
filosofica, matematica, a contenuto concettuale, gira e rigira, ricade e poggia
tutta su dei rudimenti di intuizione. Intuizioni minime ma sicuri solo
perché garantite dall’estensione a gran numero di persone. Ovvero
intuizioni maggiori, di geni, veggenti isolati, le quali la catena del
ragionamento poi svolge analiticamente e sviluppa razionalmente.

Vi ¢ dunque alle basi del pensiero moderno una zona di quella
arbitrarieta e di quella intuizione che appunto inquinerebbero il mio
subiettivismo. Il metodo dell'intuizione non & che una estensione dello stesso
sistema a tutto lo svolgimento ideologico, significa prolungare lo stesso
contatto intuitivo per tutta la trattazione, significa mantenersi costantemente,
senza richiedere appoggio di ragione, nel sistema assiomatico. Se “lassioma
é il contatto intuitivo con lassoluto”, qui estendo questo contatto e lo rendo
continuo e universale. Non do quindi torto alla scienza; la riconosco anzi
scintilla di pensiero, proprio la dove non ¢ dimostrata e la sua attivita
razionale non arriva. Amplifico anzi le sue fondamenta in un metodo che, se
¢ accessibile solo a chi ¢ giunto per evoluzione, ¢ I'unico che veramente puo
raggiungere la conoscenza.

PN

Il metodo dell'intuizione non ¢ accettato dalla scienza positiva
moderna perché ¢ antiobiettivo. Non & accettato perché, mentre con il
metodo dell’'osservazione ed sperimento il mondo fenomenico ¢ all'ingrosso
uguale per tutti ed ¢ possibile intendersi e costruire, il metodo intuitivo,
essendo estremamente personale e subiettivo, non ha forza di assurgere ad
altezza maggiore di quella di una interpretazione personale. Vediamo ove ¢
il preconcetto. Esso ¢ nel numero, nell'assumere cio¢ che lestensione
numerica di giudizio sia indice di verita. Cido mi da l'idea di ciechi che si
danno la mano per guidarsi a vicenda. Ora il risultato dell’'osservazione
esteriore ¢ uguale o quasi per tutti, solo perché ¢ esteriore, e cioe legato
alla forma piu semplice di percezione sensoria, la piu rudimentale, che &
anche la piu diffusa e fondamentale nel mondo biologico. II valore
dell'oggettivita poggia dunque solo sulla estensione di una identita di
giudizio, che ¢ figlia alla sua volta di una identita di costruzione fisiologica,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

partida, & pedra basilar de todo o edificio. Ora, este ponto fixo, que ¢
precisamente o que rege toda a construcdo e, sem o qual isso tudo cai, é
simplesmente um axioma do qual ndo se sabe dizer outra coisa sendo que é
assim porque € assim, do qual se assume como supérflua demonstracio
porque se declarada evidente; e enquanto pela aceitacdo de um detalhe se
requer mil provas, pela aceitacdo do principio basico ndo se requer nada,
somente porque ele ja existe ao estado de aceita¢do indiscutida na grande
maioria humana. E entdo a garantia desta verdade fundamental é confiada
toda e unicamente a um fundo de intuicdo coletiva que instintivamente
cobre um minimo de verdade. “Instintivamente”, i. €., além de qualquer
controle racional. A parte a ciéncia utilitaria, a verdadeira ci€ncia, abstrata,
filosofica, matemadtica, de conteido conceitual, gira e regira, recua e se
apoia toda nos rudimentos de intui¢do. Intuicdes minimas, mas seguras s
porque garantidas pela extensdo a grande nimero de pessoas. Ou intui¢des
maiores, de génios, visiondrios isolados, as quais a cadeia de raciocinio
depois desdobra analiticamente e desenvolve racionalmente.

Ha, portanto, nas bases do pensamento moderno uma zona daquela
arbitrariedade e daquela intui¢do que precisamente contaminaria 0 meu
subjetivismo. O método da intui¢do ndo € sendo uma extensio do mesmo
sistema a todo o desenvolvimento ideoldgico, significa prolongar o mesmo
contato intuitivo para toda a discussio, significa manter-se constantemente,
sem requerer apoio de razdo, no sistema axiomdtico. Se “o axioma é o
contato intuitivo com o absoluto”, aqui estendo esse contato € o torno
continuo e universal. Portanto, ndo culpo a ciéncia; a reconheco alids como
centelha de pensamento, precisamente onde ela ndo € demonstrada e a sua
atividade racional nfo alcanca. Amplifico alids os seus fundamentos em um
método que, se € acessivel s6 a quem ali chegou por evolugdo, € o tnico
que verdadeiramente pode alcangar o conhecimento.

O método da intui¢do ndo € aceito pela ciéncia positiva moderna
porque € antiobjetivo. Nao € aceito porque, enquanto com o método de
observacdo e experimentacdo o mundo fenoménico € aproximadamente
igual para todos e € possivel entender-se e construir, 0 método intuitivo,
sendo extremamente pessoal e subjetivo, ndo tem forca de se elevar a uma
altura maior do que a de uma interpretagdo pessoal. Vejamos onde reside o
preconceito. Ele estd no nimero, i. €., no assumir que a extensao numérica
do juizo seja indicador da verdade. Isso me d4 a ideia de cegos que se ddo
as maos para guiar-se reciprocamente. Ora, o resultado da observacdo
exterior € igual ou quase para todos, sO porque € exterior, 1. €., ligado a
forma mais simples de percep¢do sensOria, a mais rudimentar, que é
também a mais difusa e fundamental no mundo bioldgico. O valor da
objetividade repousa, portanto, s na extensdo de uma identidade de juizo,
que por sua vez € filha de uma identidade de construcdo fisiologica,

40

41

55



56

42

43

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

nervosa e psichica. Lobiettivita allora tanto piu risalta evidente quanto piu
¢ alla dipendenza della struttura sensoria pill primitiva, quale ¢ prima il
tatto (tale indiscutibile realta sensoria quanto sia illusoria di fronte alla
costituzione cinetica della materia), e poi vista, udito, etc. Starei per dire
che ¢ in funzione diretta della bassezza del livello evolutivo, perché appena
e quanto piu si evolve, tanto pill si entra necessariamente, per legge di
differenziazione, nel subiettivismo.

Ora il metodo obiettivo, se ha il vantaggio del raggiungimento di
conclusioni e interpretazioni pill universali, sembra costruito per sua natura
appunto per restare aderente, senza superarle, alle apparenze piu esteriori,
alle strutture e interpretazioni fenomeniche piu rudimentali e superficiali.
Questa unita di giudizio ¢ vantaggio apparente perché ci lascia alla
superficie, tende a ricondurci sempre nel relativo, nel particolare e non ¢
affatto unita di orientamento e di conclusioni, universalita di concezione
che raggiunga la sostanza delle cose. L'obiettivismo ¢ nato fatalmente senza
ali: difatti la scienza odierna non sa costruire un sistema che contenga la
spiegazione di tutti i fenomeni e mostri in essi il funzionamento della legge
universale. Il metodo obiettivo ¢ insomma la negazione del metodo della
penetrazione nel profondo e nella sostanza delle cose; mi sembra quasi una
zavorra che trattiene in basso e taglia automaticamente le vie della
conoscenza, capace di risultati utilitari, ma impotente di fronte a risultati
piu profondi. Il valore dell’obiettivita € chiuso tutto in questo umano
consenso che non contiene certo la chiave dell’assoluto, né pud essere
assunto a misura delle cose. Il vero consenso puo essere solo nella voce
dei fenomeni, che solo il subiettivismo intuitivo sa udire e far udire,
facendola emergere dal silenzio del mistero. Non puo non nascere, in chi
ha udito questa voce, una fiducia in conferme diverse che non sono
quelle dei sensi e degli strumenti, quelle date dall’accettabilita
nell’umano normale psicologico.

Ma vi ¢ di pit. I metodo obiettivo si basa tutto su di un
fondamentale errore di impostazione che gli preclude la penetrazione
concettuale dei fenomeni. Questo errore € la distinzione tra I'io e il non io,
tra il soggetto e l'oggetto, tra la coscienza e il mondo esteriore. Su questo
individualismo, figlio dell’egoismo, si basa tutta la psicologia scientifica
odierna. Ora bisogna ammettere che le dure necessita della psicologia di
lotta che la vita impone non possono trasportarsi nel campo dell'indagine
concettuale, dove devono essere definitivamente superate. Mentre nel
metodo intuitivo, la coscienza, facendosi umile ma sensibile, riesce a
penetrare per vie interiori, dal suo intimo nell'intima essenza dei fenomeni,
col metodo obiettivo la coscienza, restando autonoma e volitiva, chiude la
sua sensibilita e soffoca la voce dei fenomeni, si urta senza penetrare,
arrestandosi alla loro superficie esteriore e non tocca cosi che parvenze e



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

nervosa e psiquica. A objetividade entdo tanto mais se revela evidente
quanto mais € depende da estrutura sensOria mais primitiva, qual é
primeiramente o tato (tdo indiscutivel realidade senséria quanto seja
iluséria diante da constituicio cinética da matéria), e depois vista, audicao,
etc. Estarei por dizer que é em fungdo direta da baixeza do nivel evolutivo,
porque assim e quanto mais se evolui, tanto mais se entra necessariamente,
por lei de diferenciacdo, no subjetivismo.

Ora, o método objetivo, se tem a vantagem de chegar a conclusdes e
interpretagdes mais universais, parece construido pela sua natureza
precisamente para permanecer aderente, sem superd-las, as aparéncias mais
exteriores, as estruturas e interpretacdes fenoménicas mais rudimentares e
superficiais. Essa unidade de juizo é vantagem aparente porque nos deixa a
superficie, tende a reconduzir-nos sempre no relativo, no particular e nao é
de fato unidade de orientac@o e de conclusdes, universalidade de concepcio
que alcanga a substancia das coisas. O objetivismo nasceu fatalmente sem
asas: de fato, a ciéncia hodierna ndo sabe construir um sistema que contenha
a explicacdo de todos os fendmenos e mostre neles o funcionamento da lei
universal. O método objetivo €, em suma, a negacdo do método da
penetracdo no profundo e na substiancia das coisas; me parece quase um
lastro que nos arrasta para baixo e corta automaticamente as vias do
conhecimento, capaz de resultados utilitdrios, mas impotente diante de
resultados mais profundos. O valor da objetividade reside todo nesse
humano consenso que ndo contém certamente a chave do absoluto, nem
pode ser assumido como a medida das coisas. O verdadeiro consenso pode
consistir s6 na voz dos fendmenos, que s6 o subjetivismo intuitivo sabe ouvir
e fazer ouvir, fazendo-a emergir do siléncio do mistério. Ndo podem nado
nascer, em quem ouviu esta voz, uma confianca em confirmar diversas que
ndo sejam aquelas dos sentidos e dos instrumentos, aquelas dadas pela
aceitabilidade no humano normal psicoldgico.

Mas ha mais. O método objetivo se baseia todo sobre um erro
fundamental de abordagem que lhe impede a penetracdo conceitual dos
fendmenos. Esse erro € a disting@o entre o eu € 0 ndo-eu, entre o sujeito € o
objeto, entre a consciéncia e o mundo exterior. Sobre este individualismo,
filho do egoismo, se baseia toda a psicologia cientifica hodierna. Ora
precisa admitir que as duras necessidades da psicologia de luta que a vida
impde ndo podem transportar-se no campo da investigacdo conceitual,
onde devem ser definitivamente superadas. Enquanto no método intuitivo a
consciéncia, fazendo-se humilde mas sensivel, consegue penetrar por vias
interiores, do seu intimo na intima esséncia dos fendmenos, com o método
objetivo a consciéncia, permanecendo autdnoma e volitiva, fecha a sua
sensibilidade e sufoca a voz dos fendmenos, se choca sem penetrar,
detendo-se na sua superficie exterior € ndo toca assim sendo aparéncias e

42

43

57



58

44

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

illusione. L'obiettivismo ¢ dunque figlio di un preconcetto: un fondamentale
istinto umano. Che cosa potra valere esso trasportato nella rarefatta
atmosfera della concezione? Ne nasce un orientamento psicologico di
distruzione. La distinzione tra soggetto e oggetto non ¢ solamente
separazione che interpone distanza e scava un incolmabile abisso di
incomprensione tra osservatore e fenomeno, ma ¢ addirittura opposizione,
perché l'osservazione parte precisamente dalla negazione e dal dubbio, e a
garanzia di verita assume precisamente la diffidenza, il contrario della
fiducia e della fede, ¢ scelto cio¢ un atteggiamento di spirito che chiude a
priori tutte le vie di comunicazione. Con questa psicologia di aggressione e
negazione non si puo raggiungere che distruzione concettuale e, di fronte al
mistero, che tenebra e silenzio.

N

Il metodo del subiettivismo e dell'intuizione & opposto. Mentre
l'obiettivismo allontana, questo avvicina, mentre quello diverge e separa,
questo converge e unifica. Questo ¢ veramente il metodo dell’'unificazione
concettuale nella demolizione assoluta del dualismo del metodo obiettivo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

ilusdo. O objetivismo &, portanto, filho de um preconceito: um fundamental
instinto humano. Que coisa poderd valer ele transportado na rarefeita
atmosfera da concep¢do? Lhe nasce uma orientacdo psicoldgica de
destruicdo. A distin¢do entre sujeito e objeto ndo € somente separacio
que interpde distdncia e escava um intransponivel abismo de
incompreensdo entre observador e fendmeno, mas ¢é absolutamente
oposi¢cdo, porque a observagdo parte precisamente da negacdo e da
davida, e como garantia da verdade assume precisamente a desconfianga,
o contrdrio da confianca e da fé; i. €., é escolhido uma atitude de espirito
que fecha a priori todas as vias de comunicagdo. Com esta psicologia de
agressdo e negacdo ndo se pode alcancar sendo a destrui¢do conceitual e,
diante do mistério, senfo trevas e siléncio.

7z

O método do subjetivismo e da intuicdo € oposto. Enquanto o
objetivismo distancia, este aproxima, enquanto aquele diverge e separa,
este converge e unifica. Este € verdadeiramente o método da unificacdo
conceitual na demolicdo absoluta do dualismo do método objetivo.

44

59



60

46

47

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VI. Il metodo dell’unificazione

Come doveremo dunque risolvere il problema della conoscenza? E in
questo punto che questo problema si ricongiunge e si fonde con quello
dell’ascesi mistica, perché il metodo dell’'unificazione pud apparire
solamente quando levoluzione della coscienza tocca la fase mistica.
Avviene in questo piano il grande fenomeno dell’'unificazione che
approfondiremo in seguito. Non poteva questo non riflettersi e
ripercuotersi anche nel campo gnoseologico. Levoluzione muta i metodi e
dilata la coscienza. E come aveva annullata la psicologia razionale nella
psicologia di intuizione, passando dalla fase logico-scientifica alla fase che
potremo dire ispirativa, cosi l'intuizione si continua e si completa
nell’'unificazione concettuale, come la ricezione ispirativa si continua e si
completa nella fusione unitaria, come vedremo, dei due termini di quella
ricezione.

Giunti in questo piano, nella coscienza scompare il dualismo del
metodo obiettivo. I due termini, soggetto e fenomeno, si avvicinano, la
distanza € riassorbita fino a svanire, la scissione ¢ saldata, il dissidio dei
due antagonismi ¢ sanato, la comprensione spalancata. Non ci occupiamo
pit di questo fenomeno dell’'unificazione se non per ci0 che da esso si
riflette sul problema della conoscenza. Quando la coscienza nella catarsi
mistica non solo comunica quasi radiofonicamente con la sorgente nourica
come nella medianita ispirativa, ma tende, per un processo che vedremo, a
sovrapporsi € a identificarsi con la sorgente stessa, allora il contatto ¢ cosi
intimo e totalitario che la conoscenza si acquista spontaneamente per un
nuovo senso di visione e il vero trabocca da tutte le categorie di ragione, gli
schemi si riducono a prigione insufficiente a contenere i concetti. La
coscienza evade 1 confini della logica, con un senso di dilatazione immensa
il pensiero umano & scosso alle fondamenta in un rovesciamento e
rinnovamento cosi completo che resta incomprensibile e inammissibile per
chi non ne ha fatto esperimento. La comprensione ¢ difatti in funzione
della latitudine e profondita del campo di coscienza e del suo grado di
sensibilizzazione.

Per risolvere il problema della conoscenza ¢ necessario raggiungere
I'universalita dell’io. Bisogna con un atto di fede e di amore, con senso di
completa dedizione, spalancare le porte dell'anima, per riversarsi fuori di
sé e perché I'infinito vi entri. Certamente questo ¢ un atto nuovo nella
odierna psicologia, ma esso € necessario per raggiungere risultati nuovi.
Solo I'immedesimazione dell'io col fenomeno puo permettere la dilatazione
del primo fino ai confini del secondo; e quando il fenomeno sara I'universo,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

VI. O método da unificacao

Como devemos, entdo, resolver o problema do conhecimento? E
neste ponto que este problema se reencontra e se funde com aquele da
ascese mistica, pois o método da unificagdo pode aparecer somente
quando a evolugdo da consciéncia toca a fase mistica. Ocorre neste
plano o grande fendmeno da unificacdo, que aprofundaremos em
seguida. Isso ndo poderia deixar de se refletir e repercutir também no
campo gnoseoldgico. A evolucdo muda os métodos e dilata a
consciéncia. E como havia anulado a psicologia racional na psicologia
de intuicdo, passando da fase 16gico-cientifica a fase que poderiamos
dizer inspirativa, assim a intuicdo se continua e se completa na
unificagdo conceitual, assim como a recepcdo inspirativa se continua e
se completa na fusdo unitdria, como veremos, dos dois termos daquela
recep¢ao.

Chegado neste nivel, na consciéncia desaparece o dualismo do
método objetivo. Os dois termos, sujeito e fendmeno, se aproximam, a
distincia € reabsorvida até desvanecer, a cisdo € sanada, o dissidio dos dois
antagonismos € sanado, a compreensdo escancarada. Ndo nos ocupamos
mais com este fendbmeno de unificacdo, sendo pelo que dele se reflete sobre
o problema do conhecimento. Quando a consciéncia, na catarse mistica,
ndo sO se comunica quase radiofonicamente com a fonte nourica como na
mediunidade inspirativa, mas tende, por um processo que veremos, a
sobrepor-se e a identificar-se com a fonte mesma, entdo o contato € tdo
intimo e totalitdrio que o conhecimento se adquire espontaneamente por
um novo senso de visdo, e o verdadeiro transborda de todas as categorias
da razdo, os esquemas se reduzem a prisdo insuficiente para conter os
conceitos. A consciéncia evade os confins da logica, com uma senso de
dilatacdo imensa o pensamento humano € abalado até os fundamentos,
numa reversio e renovacdo tao completas que permanece incompreensivel
e inadmissivel para quem nio o experimentou. A compreensdo €, de fato,
em fun¢do da latitude e profundidade do campo de consciéncia e do seu
grau de sensibilizacio.

Para resolver o problema do conhecimento, € necessério alcancar a
universalidade do eu. Precisa um ato de fé e de amor, com senso de
completa dedicacdo, escancarar as portas da alma, para se derramar fora
de si e porque o infinito nele entre. Certamente este € um ato novo na
hodierna psicologia, mas ele € necessario para alcangar resultados novos.
S6 a identificacdo do eu com o fendmeno pode permitir a dilatacdo do
primeiro até os confins do segundo; e quando o fenomeno for o universo,

45

46

47

61



62

48

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

la sua espansione non avra limiti, come ¢ la Divinita. L'amplesso di anima
abbraccera [linfinito. Si gettano via allora le vecchie grucce
dell'osservazione e si vola. E solo attraverso l'evoluzione del soggetto,
attraverso rinnovamenti di coscienza, che si possono toccare superamenti
cosi sostanziali. Allora il problema della conoscenza si risolve, ¢ nel nuovo
modo di essere implicita la conoscenza; allora la verita si rivela
automaticamente per visione e si tocca in una sintesi spontanea, semplice,
completa. Si lascia indietro l'osservazione sensoria, la presunta sicurezza
obiettiva come metodo pedissequo, inadeguato, impotente di vera sintesi,
si abbandonano le tortuose vie della ragione di fronte alla nuova sensazione
dal vero, diretta, immediata, esauriente. La visione ¢ vera, palpitante, non ¢
il faticoso concludere di una distillazione cerebrale, ¢ vivente; in essa
I'universo vibra ed esulta di pensiero e di azione. Il crollo del separatismo
della fase egoista nella unificazione della fase altruista, trascina con sé il
crollo delle barriere del dualismo del metodo obiettivo. La vera, unica,
radicale soluzione del problema della conoscenza non si pud raggiungere
che con il trasferimento della coscienza in un piu alto piano di evoluzione.
Il problema filosofico non puo isolarsi né risolversi avulso dalla realta
biologica e psichica. Esso ¢ nella personalita umana, avanza con questa, il
suo progredire non pud essere che un momento del progresso di questa. E
necessario spezzare il circolo delle spinte istintive come i vincoli della
psicologia razionale e delle concezioni abituali. Come il mistero
dell’'unificazione nell’ascesa mistica ¢ fenomeno naturale che si svolge
secondo una sua tecnica di sviluppo, cosi ¢ la conquista della conoscenza.

Spunta allora un dualismo psicologico tra le due forme di pensiero: la
razionale e lintuitiva assurta a visione. I due sguardi sono diversi: il
maggiore comprende il minore, ma il minore non comprende il maggiore.
Chi ¢ fuori di questa piu alta realta li giudichera sicuramente illusione
finché non la raggiungera per evoluzione. Cio che ¢ fuori della propria
esperienza ¢ considerato irreale. I due sguardi giungono a profondita
diverse, vedono quindi nella stessa verita aspetti diversi. I due punti di vista
saranno necessariamente divisi da una accusa di incomprensione, perché le
due coscienze sono diverse e lestensione delle reciproche sensibilita ¢
I'unica misura del loro conoscibile. Tuttavia se la psicologia superiore puod
penetrare I'inferiore e non viceversa, quest’'ultima, pur negandola, non puo
non volteggiare attorno all’altra per un indistinto presentimento di verita,
per un desiderio che incessante grida nell’anima, di scoprire il mistero.
Poiché la tenebra non sazia I'occhio, né il silenzio l'orecchio, né I'ignoranza
I'intelletto e nessuno pud essere pago della sua negazione, né sentirsi
soddisfatto della realta che possiede senza mai desiderare di pil.
L'incomprensione anche dell’ignoto ¢ un vago tormento che sprona ad
uscirne.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

a sua expansdo nio terd limites, como € a Divindade. O amplexo da alma
abracard o infinito. Atiram-se fora, entdo, as velhas muletas da observagdo e
se voa. E s6 através da evolucdo do sujeito, através de renovacdes de
consciéncia, que se podem tocar superamentos tdo substanciais. Entdo, o
problema do conhecimento se resolve, estd no novo modo de ser implicito o
conhecimento; entdo, a verdade se revela automaticamente por visdo e se
toca em uma sintese espontanea, simples, completa. Se deixa para trds a
observacdo sensodria, a presumida seguranca objetiva como método servil,
inadequado, impotente de verdadeira sintese, se abandonam as tortuosas vias
da razdo diante da nova sensacao do verdadeiro, direta, imediata, exaustiva.
A visdo € verdadeira, palpitante, ndo € o laborioso concluir de uma
destilacdo cerebral, € vivente; nela o universo vibra e exulta de pensamento e
de acdo. O colapso do separatismo da fase egoista na unificacdo da fase
altruista, traz consigo o colapso das barreiras do dualismo do método
objetivo. A verdadeira, Unica, radical solu¢do do problema do conhecimento
nao se pode alcancar sendo com a transferéncia da consci€ncia a um mais
alto plano de evolugdo. O problema filos6fico ndo pode isolar-se nem
resolver-se a parte da realidade biolégica e psiquica. Ele existe na
personalidade humana, avanga com ela, o seu progredir ndo pode ser sendo
um momento do progresso desta. E necessirio romper o circulo dos
impulsos instintivos, bem como os vinculos da psicologia racional e das
concepgdes habituais. Assim como o mistério da unificacdo na ascensio
mistica € fendmeno natural que se desdobra segundo uma sua técnica de
desenvolvimento, assim € a conquista do conhecimento.

Desponta entdo um dualismo psicoldgico entre as duas formas de
pensamento: a racional e a intuitiva, elevadas a visdo. Os dois olhares sdo
diversos: 0 maior compreende o menor, mas 0 menor ndo compreende o
maior. Quem estd fora desta mais alta realidade a julgard seguramente
ilusdo até que a alcance por evolucdo. O que estd fora da prépria
experiéncia € considerado irreal. Os dois olhares alcangcam profundidades
diversas, portanto, veem na mesma verdade aspectos diversos. Os dois
pontos de vista serdo necessariamente divididos por uma carga de
incompreensdo, porque as duas consciéncias sdo diversas, € a extensdo das
reciprocas sensibilidades € a tinica medida do seu cognoscivel. Todavia, se
a psicologia superior pode penetrar a inferior e ndo vice-versa, esta tltima,
mesmo negando-a, ndo pode deixar de pairar em torno da outra por um
indistinto pressentimento de verdade, por um desejo que incessante clama
na alma, por descobrir o mistério. Pois a treva ndo satisfaz o olho, nem o
siléncio o ouvido, nem a ignorancia o intelecto, € ninguém pode ser pago
pela sua negagdo, nem sentir-se satisfeito pela realidade que possui sem
jamais desejar mais. A incompreensdo também do ignorado é um vago
tormento que nos impele a sair dele.

48

63



64

49

50

51

52

53

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Il metodo dell'unificazione contiene in sé gli elementi per compensare
quello che pud apparire un punto debole, cio¢ il subiettivismo. Come
potremo compensare la pluralita delle concezioni e la dissonanza delle
contraddizioni che da quel subiettivismo derivano? La filosofia, dove
appunto il pensiero elevandosi ed astraendosi dalla pura costatazione
obiettiva diventa necessariamente subiettivo, € un mare di inconciliabili
divergenze che disorientano lo spirito, dando la sensazione dell’assurdita
della ricerca del vero. Eppure la verita ¢ una. Il subiettivismo ¢ dunque
divergente, incapace di raggiungerla?

Fu appunto per reazione a tutto cio, che la scienza si ¢ nell'obiettivita
mutilata di comprensione, pur di raggiungere una verita uguale per tutti. Ma
¢ evidente che la conoscenza acquista in profondita e potenza man mano che
passiamo dal mondo esteriore in quello interiore. Non ¢ abbassandosi nel
primo, ma elevandosi nel secondo, che si conquista in verita. Ma & appunto,
appena ci stacchiamo dalla superficie sensoria € man mano che ci
avviciniamo sempre pil all'intima sostanza, che incomincia il subiettivismo,
cioe la varieta e la divergenza delle espressioni individuali. Come conciliare
questi due opposti: le vie della conoscenza sono nella subiettivita e le vie
della subiettivita sono le vie del separatismo intellettuale che sembra
allontanarsi dalla unita della conoscenza? La conquista del vero deve dunque
passare attraverso questa contraddizione e saperla conciliare.

Una verita uguale per tutti non puo essere che una verita di superficie.
La ricerca di una realta piu profonda porta alla divergenza. Va bene. Bisogna
allora saper comprendere prima e poi coordinare e riorganizzare quella
divergenza.

E naturale che gli apprezzamenti mutino man mano che saliamo
perché tanto piu si ridesta allora e si mette in moto I'io personale, cioe
I'individualismo molteplice in cui si rispecchia l'unita dell’assoluto. Il quale
resta semplice e monista e nulla perde del suo carattere unitario
esprimendosi nell'infinita verita del relativo. Dobbiamo ricordare che I'io
che concepisce ¢ un relativo e in evoluzione.

Bisogna allora superare questa divergenza e ricostruire I'unita della
sostanza. Bisogna non sgomentarsi di questa apparenza di inconciliabilita,
di questa dissonanza di interpretazioni, ma dobbiamo cercare attraverso la
coordinazione delle espressioni del relativo, di ricostruire la trama unitaria
dell’assoluto. La scissione ¢ nella manifestazione umana, non nella
sostanza. Riorganizziamo 1 singoli riflessi e ricostruiremo laspetto della
luce unica. Dalla fusione delle visioni unilaterali verra fuori un mosaico
che ci dara i lineamenti del disegno divino. E le varie intuizioni del
subiettivismo si scaglioneranno per ampiezza e profondita, le verita relative
si coordineranno le minori dietro le maggiori fino alle pitt comprensive e



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

O método da unificacdo contém em si os elementos para compensar o
que pode parecer um ponto fraco, i. €., o subjetivismo. Como podemos
compensar a pluralidade das concepgdes e a dissonancia das contradicdes
que daquele subjetivismo derivam? A filosofia, onde precisamente o
pensamento elevando-se e abstraindo-se da pura constatacdo objetiva, se
torna necessariamente subjetivo, € um mar de inconcilidveis divergéncias
que desorientam o espirito, dando a sensacdo do absurdo da busca pelo

verdadeiro. No entanto, a verdade € una. O subjetivismo €, portanto,
divergente, incapaz de alcancd-la?

Foi precisamente por reacdo a tudo isso, que a ciéncia se mutilou na
objetividade de compreensdo, a fim de alcancar uma verdade igual para todos.
Mas € evidente que o conhecimento ganha em profundidade e poténcia a
medida que passamos do mundo exterior naquele interior. Ndo € rebaixando-
se no primeiro, mas elevando-se no segundo, que se conquista em verdade.
Mas € precisamente, assim que nos desprendemos da superficie senséria e a
medida que nos aproximamos sempre mais a intima substancia, que comega o
subjetivismo, i. €., a variedade e a divergéncia das expressdes individuais.
Como conciliar esses dois opostos: as vias do conhecimento residem na
subjetividade, e as vias da subjetividade sdo as vias do separatismo intelectual
que parece distanciar-se da unidade do conhecimento? A conquista do
verdadeiro deve, portanto, passar através desta contradi¢do e sabé-la conciliar.

Uma verdade igual para todos nido pode ser uma verdade de
superficie. A busca de uma realidade mais profunda leva a divergéncia.
Tudo bem. Precisa, entdo, saber compreender primeiro e depois coordenar e
reorganizar aquela divergéncia.

E natural que as apreciagdes mudem 2 medida que ascendemos, porque
tanto mais se desperta entdo e se mete em movimento o eu pessoal, 1. €., 0
individualismo multiplo no qual se reflete a unidade do absoluto. O qual
permanece simples e monista e nada perde do seu cardter unitdrio
exprimindo-se na infinita verdade do relativo. Devemos recordar que o eu que
concebe € um relativo e em evolugio.

Precisa, entao, superar esta divergéncia e reconstruir a unidade da
substancia. Precisa ndo se abater por essa aparéncia de inconciliabilidade,
desta dissonancia de interpretacdes, mas devemos buscar através da
coordenacdo das expressdes do relativo, de reconstruir a trama unitdria do
absoluto. A cisdo estd na manifestacio humana, ni3o na substancia.
Reorganizemos as individuais reflexdes e reconstruiremos o aspecto da luz
unica. Da fusdo das visdes unilaterais, emergird um mosaico que nos dard
os delineamentos do desenho divino. E as vdrias intuicdes do subjetivismo
se escalonardo em amplitude e profundidade, as verdades relativas se
coordenardo as menores seguindo as maiores, até as mais abrangentes e

49

50

51

52

53

65



66

54

55

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

piu pure, quelle che piu avranno saputo avvicinarsi alla sostanza, che
l'avranno saputa rendere con maggior trasparenza. Esse si considereranno
come tanti sprazzi di luce, ognuno dei quali ¢ un segno di un linguaggio
eterno ed infinito, una parola di un discorso divino. Si considereranno come
le successive approssimazioni dell’animo umano che ascende tra tenebre e
lotte lungo lo stesso cammino della verita, dal relativo all’assoluto, dall’analisi
alla sintesi, risalendo per propria fatica di spirito le vie dell'unificazione. E
ad unita di misura e a indice di verita si assumera non lobiettivita o il
giudizio del numero, ma il grado di purificazione dell’essere che nella sua
evoluzione si riavvicina a Dio. Si lasci pur fiorire in mille forme il giardino
dell'intuizione. Ogni fiore diverso sara ugualmente bello ed esprimera una
rivelazione. Si vedra allora che, in fondo, ogni fiore nella sua varieta dice la
stessa eterna bellezza e canta la stessa infinita sapienza. 1l fiore piu perfetto e
piu puro ce la dira dolcemente con una trasparenza piu evidente, il pill rozzo
e primitivo sapra solo malamente balbettare. Ma la parola ¢ una perché il
piano della creazione e il pensiero di Dio & uno. E allora attraverso la
molteplicita, bella perché ricca, del subiettivismo, si ritornera
spontaneamente all’unita, in cui il separatismo si riunifica e I'io si fonde nel
Tutto senza distruggersi, da collaboratore che ha dato se stesso per la
ricostruzione del grande edificio della conoscenza. E allora le scisse
intuizioni personali si vedranno nel profondo coincidere nello stesso canto
che ¢ la voce di Dio.

Allora la molteplicita e diversita dei giudizi non ¢ che I'indice che
segna la distanza dell'intuizione dall’unica sorgente centrale. Piu I'essere si
perfeziona, piu l'istrumento coscienza si sensibilizza e si potenzia, e piu
l'unita concettuale del vero appare evidente. La dissonanza delle
contraddizioni ¢ dunque dovuta solo all'intorbidamento dello specchio
riflettente, ¢ data dal grado di inquinamento del mezzo ricettivo, le
scissioni nelle conclusioni indicano il grado di corruzione del pensiero e la
distanza che quella scava tra sé e Dio. L'armonia, perfetta nel centro, si
corrompe man mano che si allontana nell'imperfezione di risonanza della
periferia. E Iignoranza umana che irradia disordine, & I'involuzione che
genera il caos.

Allora la soluzione al problema vi ¢: progrediamo, superiamo la zona
delle prime disordinate approssimazioni dell'intuizione, € noi ritroveremo
spontaneamente, automaticamente l'unita del vero. Levoluzione e solo
l'evoluzione puo darci e ci dara necessariamente I'unificazione. Per evoluzione
solo si pu0 passare dall’ignoranza alla conoscenza, dalla separativita all’'unita.
Linvoluzione & tenebra che divide, levoluzione €& luce che unifica.
Nell'involuzione la verita resta muta, soffocata nel mezzo denso, che non
permette trasparenze. Levoluzione coordina, riorganizza, armonizza € con cio
riassorbe 1 dissensi e rende piu evidente la realta del vero.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

mais puros, aqueles que mais souberam aproximar-se da substancia, que
souberam expressd-la com maior transparéncia. Eles se considerardo como
tantos clardes de luz, cada um dos quais € um sinal de uma linguagem
eterna e infinita, uma palavra de um discurso divino. Se considerardo como
as sucessivas aproximagdes da alma humana que ascende através das trevas
e lutas ao longo do mesmo caminho da verdade, do relativo ao absoluto, da
andlise a sintese, refazendo por préprio esfor¢co de espirito as vias da
unifica¢do. E a unidade de medida e o indice de verdade se assumird nio a
objetividade ou o juizo do ndmero, mas o grau de purificacdo do ser que,
na sua evolugdo, se aproxima de Deus. Se deixa assim florescer em mil
formas o jardim da intuicdo. Cada flor diversa serd igualmente bela e
exprimird uma revelacdo. Se verd entdo que, no fundo, cada flor, na sua
variedade, diz a mesma eterna beleza e canta a mesma infinita sabedoria. A
flor mais perfeita e mais pura falar-nos-4& docemente, com uma
transparéncia mais evidente; a mais grosseira e primitiva mal saberd
balbuciar. Mas a palavra é uma porque o plano da criagdo e o pensamento
de Deus é um. E entdo, através da multiplicidade, bela porque rica, do
subjetivismo, se retornard espontaneamente a unidade, no qual o
separatismo se reunifica e o eu se funde no Todo sem destruir-se, como
colaborador que deu a si mesmo pela reconstrucdo do grande edificio do
conhecimento. E entdo, as cindidas intuicdes pessoais se verdo no
profundo coincidir no mesmo canto que € a voz de Deus.

Assim, a multiplicidade e a diversidade dos juizos ndo € sendo o
indicador que marca a distancia da intui¢do da unica fonte central. Quanto
mais o ser se aperfeicoa, mais o instrumento consciéncia se sensibiliza e se
potencia, e mais a unidade conceitual do verdadeiro aparece evidente. A
dissonancia das contradicdes deve-se, portanto, s6 a turvacdo do espelho
refletor; € dada pelo grau de poluicio do meio receptor; as cisdes nas
conclusdes indicam o grau de corrup¢do do pensamento e a distancia que
ele aquela escava entre si e Deus. A harmonia, perfeita no centro, se
corrompe a medida que se distancia na imperfeicdo de ressondncia da
periferia. E a ignorancia humana que irradia desordem, é a involugdo que
gera o caos.

Entdo, a solugdo do problema estd ai: progridamos, superemos a zona
das primeiras desordenadas aproximagdes da intui¢cdo, € nds reencontraremos
espontaneamente, automaticamente a unidade do verdadeiro. A evolugdo, e s6
a evolucdo pode dar-nos e nos dard necessariamente a unificacdo. Por
evolugdo s se pode passar da ignorancia ao conhecimento, da separatividade
a unidade. A mvolucdo € treva que divide; a evolucdo € luz que unifica. Na
involu¢do a verdade permanece muda, sufocada no meio denso, que nio
permite transparéncia. A evolugcdo coordena, reorganiza, harmoniza e com
isso reabsorve as divergéncias e torna mais evidente a realidade do verdadeiro.

54

55

67



68

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Non bisogna dunque condannare e abbandonare il subiettivismo
intuitivo, ma evolverlo, purificarlo, portarlo sempre piu in alto fino a
ritrovare in esso l'unita. Esso restera cosi sempre la via maestra della
conoscenza. Coordinare dunque le attuali intuizioni per ricostruire la
verita, ma soprattutto salire evolvendo la coscienza, per avvicinarsi alla
verita. E necessario salire, anche per umilta di cuore, per purezza di
intenzioni, per sublimazione di passione. E necessario, per evolvere la
coscienza, attraversare la catarsi mistica, che ¢ al centro di questo studio.
In un cuore corrotto non puod nascere altrimenti che uno superbo eloquio di
vana sapienza, che dissidio, che confusione, che incomprensione. Ecco le
sterili logomachie di alcuni filosofi. La verita ¢ una e semplice. Ma per
vederla tutta in questa sua unita e semplicita bisogna saper raggiungere la
sua altezza; non si puo pretendere di portarla git al nostro umano livello
senza imbrattarla e falsificarla. La verita, la soluzione dei misteri, la visione
del pensiero di Dio, non si raggiungono per poderose trattazioni, per
elaborate disquisizioni, per prepotenza di logica e di ragione, ma per le vie
dell’ascensione di spirito che sono quella della catarsi mistica.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Nao precisa, portanto, condenar e abandonar o subjetivismo
intuitivo, mas evolui-lo, purificd-lo, conduzi-lo sempre mais alto até
reencontrar nele a unidade. Ele permanecerd assim sempre a via mestra do
conhecimento. Coordenar, portanto, as atuais intuicdes para reconstruir a
verdade, mas sobretudo subir evoluindo a consciéncia, para nos
aproximarmos da verdade. E necessario subir, também pela humildade de
coracio, por pureza de intengdes, por sublimacdo de paixdo. E necessrio,
para evoluir a consci€ncia, atravessar a catarse mistica, que estd no centro
deste estudo. Em um coragdo corrompido nio pode nascer outra coisa que
uma soberba eloquéncia de va sabedoria, que dissidio, que confusdo, que
incompreensdo. Eis as estéreis logomaquias de alguns filésofos. A verdade
¢ una e simples. Mas para vé-la toda nesta sua unidade e simplicidade,
precisa saber atingir a sua altura; ndo se pode pretender trazé-la ao nosso
nivel humano sem manchéi-la e falsificd-la. A verdade, a solu¢do dos
mistérios, a visdo do pensamento de Deus, ndo se alcancam por poderosas
discussdes, por elaboradas dissertacdes, por prepoténcia de légica e de
razdo, mas pelas vias da ascensdo de espirito que sio a da catarse mistica.

56

69



70

57

58

59

60

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VII. Struttura del fenomeno mistico

Ho parlato di medianita, di ultrafania, e parlo qui di misticismo, in
quanto in queste forme vedo gli indici e gli esponenti piu evidenti di questa
evoluzione spirituale che ¢ il problema centrale di ogni mio studio, come lo
¢ della mia vita. E in queste conseguenze, dedotte fin nel campo dei metodi
per la conquista della conoscenza, risalta e si puo costatare I'importanza di
tali questioni, se cosi gigantesche ripercussioni si proiettano sin nel campo
pratico di problemi di orientamento concettuale, cosi gravi, tormentosi €
tuttora insoluti.

Superati questi corollari di indole filosofica, su cui mi sono soffermato
oltre che per la loro importanza intrinseca anche per meglio inquadrare il
fenomeno mistico nel pensiero moderno e giustificare la sua tecnica
pensativa di fronte alla psicologia razionale, riprendiamo ora pil in
particolare I'analisi del suo sviluppo e mete conclusive, nell'ambito tracciato
nella definizione di ascesi mistica, data a principio del capitolo III.

La soluzione al problema della conoscenza non ¢ che un aspetto della
trasumanazione realizzantesi nell’ascesi mistica, la quale ¢ trasformazione
cosi profonda dell'essere, da mutare e risolvere tutti i problemi umani.
Quando lo spirito giunge a questo livello, il semplice fenomeno ispirativo
scompare progressivamente riassorbito, come il meno nel piu, nel
fenomeno dell’unificazione che qui non ¢ solamente una tecnica di
pensiero, metodo per toccare la conoscenza, ma ¢ una trasumanazione di
personalita, un riassorbimento del distinto nel tutto, di coscienza nella
Divinita. Allora la semplice recezione nourica diventa visione ed estasi,
cio¢ non piu una sola comunicazione di pensiero ma una espansione
totale dell’essere in tutte le sue capacita. Per molte psicologie questo
campo sara situato nella zona del superconcepibile.

Per comprendere il fenomeno mistico bisogna rifarsi da capo, prima
di tutto orientandolo in seno alla fenomenologia universale. Esso ¢
fenomeno psicologico, fenomeno di evoluzione biologica, continuata dalle
superate fasi organiche nelle superiori fasi di evoluzione spirituale. E
dunque fenomeno universale, logicamente piazzato nello sviluppo della
legge di evoluzione, naturale, necessario, insopprimibile. E supernormale
solamente in senso relativo, cio¢ in rapporto alla attuale posizione evolutiva
della coscienza umana. E semplicemente poco comune, come lo sono tutte
le vette, poco visibile e difficilmente concepibile dal basso della mediocre
normalita attuale. Noi lo vediamo difatti sorgere in tutti i tempi e in tutti i
luoghi, da un capo all’altro della storia e del mondo. Ogni tipo individuale



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

VII. Estrutura do fenomeno mistico

Falei de mediunidade, de ultrafania, e falo aqui de misticismo,
enquanto nestas formas vejo os indicadores e os expoentes mais evidentes
desta evolucdo espiritual, que é o problema central de cada meu estudo,
como o € da minha vida. E nestas consequéncias, deduzidas até mesmo no
campo dos métodos pela conquista do conhecimento, ressalta e se pode
constatar a importancia de tais questdes, se tdo gigantescas repercussoes se
projetam até mesmo no campo pratico dos problemas de orientacdo
conceitual, tdo graves, tormentosos e ainda insolutos.

Superados estes coroldrios de indole filoséfica, nos quais me detive
ndo apenas pela sua importancia intrinseca, também para melhor enquadrar
o fendbmeno mistico no pensamento moderno e justificar a sua técnica de
pensamento diante da psicologia racional, retomemos agora mais no
particular a andlise de seu desenvolvimento e metas conclusivas, no ambito
tracado na defini¢@o de ascese mistica, dada no principio do capitulo II1.

A solugio para o problema do conhecimento ndo € sendo um aspecto
da transumanizagao realizada na ascese mistica, a qual € uma transformacao
tdo profunda do ser, para mudar e resolver todos os problemas humanos.
Quando o espirito atinge a este nivel, o simples fendmeno inspirativo
desaparece progressivamente reabsorvido, como 0 menos no mais, no
fendmeno da unificacdo, que aqui ndo € somente uma técnica de
pensamento, método para tocar o conhecimento, mas € uma
transumanizacdo de personalidade, uma reabsor¢do do distinto no todo, de
consciéncia na Divindade. Entdo, a simples recep¢do nourica torna-se visao
e éxtase, 1. €., n30 mais uma mera comunica¢do de pensamento, mas uma
expansio total do ser em todas as suas capacidades. Para muitas psicologias,
este campo serd situado na zona do superconcebivel.

Para compreender o fendmeno mistico precisa refazer-se do inicio,
antes de tudo orientando-o dentro da fenomenologia universal. Ele ¢é
fendmeno psicoldgico, fendmeno de evolugdo bioldgica, continuada das
fases orginicas superadas nas superiores fases de evolucdo espiritual. E,
portanto, fenomeno universal, logicamente situado no desenvolvimento da
lei de evolugdo, natural, necessario, irreprimivel. E supranormal somente em
sentido relativo, i. €., em relacdo a atual posicdo evolutiva da consciéncia
humana. E simplesmente pouco comum, como o sdo todos 0s picos, pouco
visivel e dificilmente concebivel do baixo da mediocre normalidade atual.
Nos o vemos, de fato, surgir em todos os tempos e em todos os lugares, de
um extremo ao outro da histéria e do mundo. Cada tipo individual

57

58

59

60



72

61

62

63

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

vi pone, nella sua specifica differenziazione, la nota particolare della sua
personalita e lo plasma, lo trasforma, lo adatta a sé, alla sua razza, al suo
tempo; ma il fenomeno sussiste, come momento integrante delle leggi della
vita, sulla soglia del quale sembra fatale che I'evoluzione umana debba
affacciarsi come ad una grande svolta del suo cammino, giunta ad un
momento di sua superiore maturazione. Niente di miracoloso dunque, di
eccezionale, di gratuitamente e arbitrariamente concesso dal cielo. In tutti i
fenomeni, e soprattutto e sempre piu in quelli che si innalzano a Dio,
sentiamo la presenza di un ordine, di una giustizia, di una armonia divina.
Cio non ¢ mancanza di fede e di religione, ma ¢ semplicemente serio,
positivo, conforme a giustizia.

Ho spiegato scientificamente nella “Grande Sintesi”, nella teoria
dell'evoluzione delle dimensioni, come per evoluzione lo spirito umano
ascenda dalla attuale fase di coscienza nella fase di supercoscienza che ¢ la
prima dimensione del successivo universo trifase in cui evolve l'attuale, trino
nei suoi piani di sviluppo: materia, energia, spirito. Certo che I'ingresso della
psiche umana in questa nuova dimensione dellessere, qui oramai
assolutamente super-materiale o supersensoria, ¢ per essa un fatto cosi nuovo
e grandioso, che il solo affacciarsi sulla soglia della nuova dimensione e
nuovissimo modo di essere, non pud non darle un profondo senso di vertigine,
come prova che si affaccia sull'abisso del mistero. Esso sembra tenebra, ma
non ¢ che un mare inesplorato di nuove sensazioni.

Esporro piu avanti il fenomeno in termini di sensazione, quale lo vissero
tanti mistici concordemente nelle linee fondamentali, quali io stesso I'ho
vissuto e quale obiettivamente lo descrivero, poiché come ho detto 10 compio
in questo scritto l'analisi di realta per me sperimentali, non dedotte solamente
dall’altrui, ma soprattutto dalla “mia” osservazione.

Ma devo qui, prima di abbandonarmi all'impeto lirico del momento
mistico, parlare in termini di scienza e di ragione, esporre la possibilita
logica del fenomeno, in modo che esso risulti razionalmente ammissibile
anche a chi non lo sente, non vi ¢ giunto per evoluzione, non & capace
quindi di capirlo che nei termini della sua psicologia razionale. Potremo
cosi analizzare e comprendere con la moderna forma mentale della scienza
un fenomeno che sembra relegato nelle piu alte e inaccessibili zone dello
spiritualismo e delle religioni. Esso apparira cosi nella sua nuda realta, non
come un privilegio o autorizzazione dall’alto, né come un monopolio
riservato, ma, piu giustamente come via aperta a tutti gli uomini di buona
volonta. Apparira quale e, cio¢ fenomeno esatto, obiettivo, la cui legge ¢
possibile rintracciare (come noi faremo) e che si verifica spontaneamente
tutte volte che se ne presentino le condizioni determinanti. Esso non
sopraggiunge per azione di capricciose volonta extra-cosmiche, ma
rappresenta il normale sviluppo funzionale dell’'universo nei suoi piani piu



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

vos coloca, na sua especifica diferenciacdo, a nota particular da sua
personalidade e o plasma, o transforma, o adapta a si mesmo, a sua raca,
ao seu tempo; mas o fendmeno subsiste, como momento integral das leis
da vida, em cujo limiar parece fatal que a evolucdo humana deva se
aproximar, como uma grande curva do seu caminho, alcancada em um
momento de sua superior maturacdo. Nada de milagroso, portanto, de
excepcional, de gratuita e arbitrariamente concedido pelo céu. Em todos os
fendmenos, e sobretudo e sempre mais naqueles que se elevam a Deus,
sentimos a presenca de uma ordem, de uma justica, de uma harmonia
divina. Isso ndo é falta de fé e de religidao, mas € simplesmente sério,
positivo, conforme a justica.

Expliquei cientificamente na “Grande Sintese”, na teoria da evolugdo
das dimensdes, como por evolucdo o espirito humano ascenda da atual fase
de consciéncia na fase de superconsciéncia que € a primeira dimensio do
sucessivo universo trifasico no qual evolui o atual, trino nos seus planos de
desenvolvimento: matéria, energia, espirito. Certo que o ingresso da psique
humana nesta nova dimensdo do ser, aqui agora absolutamente
supermaterial ou supersensoria, é para ela um fato tdo novo e grandioso,
que o s6 aparecer no limiar da nova dimensdo e novissimo modo de ser
ndo pode deixar de lhe dar um profundo senso de vertigem, como prova
que se encara o abismo do mistério. Ele parece treva, mas ndo € sendo um
mar inexplorado de novas sensagdes.

Exporei mais adiante o fendmeno em termos de sensacdo, qual o
vivenciaram tantos misticos concordemente nas linhas fundamentais, como eu
mesmo o vivenciel € como objetivamente o descreverei, pois, como disse eu
cumpro neste escrito a andlise de realidades para mim experimentais, nio
deduzidas somente de outros, mas sobretudo da “minha” observagio.

Mas devo aqui, antes de abandonar-me ao impeto lirico do momento
mistico, falar em termos de ciéncia e razio, expor a possibilidade l6gica do
fendmeno, de modo que ele resulte racionalmente admissivel mesmo a
quem ndo o sente, ndo chegou a ele por evolucio, ndo € capaz, portanto, de
entendé-lo sendo nos termos da sua psicologia racional. Podemos, assim,
analisar e compreender, com a moderna forma mental da ciéncia um
fendmeno que parece relegado nas mais altos e inacessiveis zonas do
espiritualismo e das religides. Ele aparecerd assim na sua nua realidade,
ndo como um privilégio ou autoriza¢do do alto, nem como um monopdlio
reservado, mas, mais justamente, como via aberta a todos os homens de
boa vontade. Aparecerd qual €, 1. €., fenOmeno exato, objetivo, cuja lei é
possivel retracar (como nds faremos) e que se verifica espontaneamente
todas vezes que se apresentam as condi¢Oes determinantes. Ele ndo surge
pela acdo de caprichosas vontades extra-cOsmicas, mas representa o
normal desenvolvimento funcional do universo nos seus planos mais

61

62

63

73



74

64

65

66

67

L'Ascesi Mistica - Pietro Ubaldi
elevati. Ricostruiamo dunque, attraverso l'osservazione, la legge del fenomeno.

Per far cio riduciamolo alla sua pit semplice espressione, alla sua
struttura scheletrica di vibrazione. Vibrazione ¢, nel mondo super-fisico in
cui ora entriamo, un vero modo di essere, una qualita fondamentale capace
di individuare la forma in tipi specifici nettamente definiti. Lo vediamo per
esempio nelle onde hertziane. Gli esseri situati nel piano fisico, cioe nella
forma organica di un corpo materiale, si distinguono I'uno dall’altro per le
qualita di questo involucro, per i limiti della dimensione spaziale in cui
esso ¢ situato, per la sua impenetrabilita, per le sue caratteristiche sensorie.
Ma vi sono indubbiamente forme di esistenza super-fisiche, di coscienza
supersensoria libera da involucro organico. Allora, quando passiamo da un
organismo fisico retto da un principio dinamico, ad un organismo di
struttura esclusivamente dinamica, quando il corpo non ¢ piu costituito di
materia, ma ¢ sola energia, allora I'individuazione specifica personale,
quella che distingue, non puo essere data dal corpo e dalle sue
caratteristiche fisiche. Allora ci0 che individua ¢ il tipo di vibrazione che
costituisce la manifestazione di vita dell'essere, ¢ la particolare forma di
energia secondo cui esso si agita, sono le caratteristiche dell'onda, in cui
questa vibrazione si definisce.

In tali forme di vita ¢ situato, sia lo spirito disincarnato (e tanto piu
quanto per evoluzione si sara liberato dai suoi involucri piu densi), sia
quella parte dell’'uomo che ¢ pura coscienza o spirito, anche questa tanto
pit quanto meglio riesce a superare la zona barontica delle piu basse
passioni € a raggiungere 1 piu alti piani di evoluzione, sia pure in speciali
stati ultrafanici. Allora I'io non esiste che nella forma di questo dinamismo
che ha superato la dimensione spazio e tempo.

Abbiamo gia spiegato nella “Tecnica delle Nouri”, come la
comunicazione tra puri centri psichici (in quel caso: corrente di pensiero e
coscienza del medium) possa avvenire per il fenomeno della risonanza che
¢ legge universale che ha le sue ripercussioni sin nel campo acustico. E
abbiamo visto che esso ¢ la base della trasmissione e recezione nourica e
che, perché esso si verifichi, 1 due termini, trasmittente e ricevente, devono
entrare in sintonia, armonizzarsi cioeé secondo lo stesso ritmo vibratorio.
Abbiamo visto cioe che € necessaria una comunione di vibrazione perché,
se questa sara simili potra coincidere e sovrapporsi, se sara dissimili
nessuna risonanza, quindi né sintonia né comunicazione, sara possibile. E
difatti abbiamo assunta laffinita come condizione necessaria della
trasmissione e captazione nourica.

Le coscienze o spiriti sono dunque simili o dissimili per
caratteristiche di vibrazione. Al livello fisico due o piu esseri che vibrano
perfettamente all’'unisono e si sentono uno per istinti, sentimento,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

elevados. Reconstruamos, portanto, através da observacio, a lei do fendbmeno.

Para fazer isso, reduzamo-lo a sua mais simples expressdo, a sua
estrutura esquelética de vibragdo. Vibracdo €, no mundo superfisico em que
agora entramos, um verdadeiro modo de ser, uma qualidade fundamental
capaz de identificar a forma em tipos especificos nitidamente definidos. O
vemos, por exemplo, nas ondas hertzianas. Os seres situados no plano fisico,
i. €., na forma orginica de um corpo material, se distinguem uns dos outros
pelas qualidades deste invélucro, pelos limites da dimensdo espacial em que
ele € situado, pela sua impenetrabilidade, pelas suas caracteristicas
sensoriais. Mas existem, indubitavelmente, formas de existéncia superfisicas,
de consciéncia supersenséria livre de involucro organico. Entdo, quando
passamos de um organismo fisico regido por um principio dindmico, para
um organismo de estrutura exclusivamente dindmica, quando o corpo ndo é
mais constituido de matéria, mas € s energia, entdo a individuagdo
especifica pessoal, aquela que distingue, ndo pode ser dada pelo corpo e
pelas suas caracteristicas fisicas. Entdo o que identifica € o tipo de vibragdo
que constitui a manifestacido da vida do ser, € a particular forma de energia
segundo a qual ele se agita, sd3o as caracteristicas da onda, nas quais esta
vibracdo se define.

Em tais formas de vida estd situado, tanto o espirito desencarnado (e
tanto mais quanto por evolugdo se serd liberado pelos seus invélucros mais
densos), seja aquela parte do homem que € pura consciéncia ou espirito,
também esta, tanto mais quanto melhor consegue superar a zona bardntica
das mais baixas paixdes € a alcancar os mais altos planos de evolugdo,
ainda que em especiais estados ultrafnicos. Entdo, o eu ndo existe sendo
na forma deste dinamismo que superou as dimensdes espaco e tempo.

J4 explicamos na “Técnica das Noures”, como a comunicacio entre
puros centros psiquicos (naquele caso: corrente de pensamento e
consciéncia do médium) possa ocorrer pelo fendmeno da ressondncia que é
lei universal que tem as suas repercussdes até mesmo no campo acustico. E
vimos que ele € a base da transmissdo e recep¢do nourica € que, para que
ele se verifique, os dois termos, transmissor e receptor, devem entrar em
sintonia, 1. €., harmonizar-se segundo 0 mesmo ritmo vibratdrio. Vimos, i.
€., que € necessdria uma comunhdo de vibracdes porque, se estas forem
semelhantes, poderd coincidir e sobrepor-se, se forem dissemelhantes, ndo
haverd ressonincia, portanto, nem sintonia nem comunicagdo, serd
possivel. E, de fato, assumimos a afinidade como condi¢do necessaria da
transmissdo e captagdo nodurica.

As consciéncias ou espiritos sao, portanto, semelhantes ou dissemelhantes
por caracteristicas de vibracdes. Ao nivel fisico, dois ou mais seres que vibram
perfeitamente em unissono e se sentem unidos por instintos, sentimento,

64

65

66

67

75



76

68

69

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

pensiero, restano tuttavia inesorabilmente distinti dalla loro corteccia
umana senza possibilita di sovrapporsi e coincidere. Se sopprimeremo
quell’involucro essi appariranno e diverranno veramente quello che sono
come coscienza, cio¢ uno senza possibilita di distinzione. Se li porremo
nella loro posizione di spiriti, essi si confonderanno nello stesso tipo di
vibrazione, come due suoni identici emananti da due sorgenti diverse
formano lo stesso suono. Ecco perché ¢ spesso difficile la cosiddetta
identificazione spirituale, appunto perché in piu alti piani il concetto di
personalita in senso umano non ha piu significato. In quelle zone di
evoluzione spirituale gli esseri si legano per risonanza in forma di esistenza
collettiva, esistono cio¢ in forma di correnti di pensiero. Per questo noi,
appena emergiamo in questa stratosfera concettuale dell’evoluzione,
incontriamo noudri e non separate individuazioni, come lanalogia col
mondo umano ci indurrebbe a supporre.

Nella descrizione della tecnica della recezione notrica erano dunque gia
1 germi di questo sviluppo. E come il fenomeno ispirativo evolve e si completa
nel fenomeno mistico, cosi la semplice comunicazione notrica qui si completa
nell'identificazione di coscienza che ¢ unificazione di personalita. Il fenomeno
di risonanza nel campo acustico, la quale avevamo assunta come punto di
partenza di quella tecnica, ¢ appunto una affinita dinamica, una
identificazione di modo di essere, una sovrapposizione di individuazione. La
sintonia ¢ sempre la base dello stesso fenomeno in continuazione,
armonizzarsi ¢ la sua legge, per giungere prima alla comunicazione che ¢ il
centro del fenomeno notrico, poi alla unificazione che ¢ il centro del
fenomeno mistico. Allora le due coscienze vibranti all’'unisono, esistendo cioe
nella identica forma, perdono ogni nota di distinzione, la acquistano come
identificazione, e si fondono nella stessa unita.

Tutto il fenomeno mistico si realizza dunque per un processo di
attrazione che tende a raccorciare le distanze date dalla diversita, a
sopprimere cioe le differenze; contiene un metodo per la conquista
dell'affinita, per giungere allunificazione. E questo un procedimento di
amore, la grande mola dell’ascesi mistica, come ¢ la colonna centrale
dell’edificio dell’evoluzione. Nel mondo spirituale gli esseri che cantano la
stessa nota, che emanano la stessa luce, diventano la stessa musica e lo
stesso splendore, gli esseri che si muovono secondo lo stesso tipo dinamico

fondono il loro movimento, si unificano, sono cio¢ la stessa coscienza.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

pensamento, restam todavia inexoravelmente distintos da sua carapaga
humana, sem possibilidade de sobrepor-se e coincidir. Se suprimirmos
aquele invélucro, eles aparecerdo e se tornardo verdadeiramente o que sdo
como consciéncia, i. €., um sem possibilidade de distin¢do. Se os pormos
na sua posi¢do de espiritos, eles se confundirdo no mesmo tipo de
vibra¢do, como dois sons idénticos emanados de duas fontes diversas
formam o mesmo som. Eis porque € frequentemente dificil a assim dita
identificacdo espiritual, precisamente porque em mais altos planos o
conceito de personalidade no sentido humano ndo tem mais significado.
Nestas zonas de evolugdo espiritual, os seres se ligam por ressonancia na
forma de existéncia coletiva, i. €., existem em forma de correntes de
pensamento. Por isto nds, apenas emergimos nesta estratosfera conceitual
da evolugdo, encontramos notres e nio separadas individuacdes, como a
analogia com o mundo humano nos induziria a supor.

Na descricdo da técnica de recep¢do nourica ja estavam entdo
presentes os germes deste desenvolvimento. E assim como o fendmeno
inspirativo evolui e se completa no fendmeno mistico, assim a simples
comunicac¢do nodrica aqui se completa na identificacdo da consciéncia que
€ unificacdo de personalidade. O fendmeno de ressonancia no campo
acustico, a qual assumimos como ponto de partida daquela técnica, é
precisamente uma afinidade dindmica, uma identificacdo de modo de ser,
uma superposi¢do de individuacdes. A sintonia € sempre a base do mesmo
fendmeno em continuagdo, harmonizar-se € a sua lei, para chegar primeiro
a comunicacdo que € o centro do fendmeno notrico, depois a unificagio,
que € o centro do fendmeno mistico. Entdo, as duas consciéncias vibrantes
em unissono, existindo, i. €., na mesma forma, perdem cada nota de
distin¢do, a adquirem como identificagdo, e se fundem na mesma unidade.

Todo o fendmeno mistico se realiza, portanto, por um processo de
atracdo que tende a encurtar as distancias dadas pela diversidade, i. €., a
suprimir as diferencas; contém um método para a conquista da afinidade,
para alcancar a unificacio. E este um procedimento de amor, a grande
pedra de moinho da ascese mistica, como € a coluna central do edificio da
evolugdo. No mundo espiritual, os seres que cantam a mesma nota, que
emanam a mesma luz, tornam-se a mesma miusica € 0 mesmo esplendor, os
seres que se movem segundo o mesmo tipo dindmico fundem o seu
movimento, se unificam, 1. €., s30 a mesma consciéncia.

68

69

77



78

70

71

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VIIL. Corollari - Fede e ragione

Queste semplici affermazioni ci danno la chiave del fenomeno
dell’ascesi mistica e dei suoi corollari spirituali. Vibrazione, risonanza,
sintonizzazione, affinita, unificazione, ne risultano le tappe logiche ed
evidenti. Piu in alto avremo, come ho detto nella “Tecnica delle Nouri”,
equivalenti superiori della vibrazione, ma il principio ¢ identico. Quando si
pensa che nell’ascesi mistica il secondo termine ¢ addirittura la Divinita, si
puo sin d’'ora immaginare quale vertigine di esaltazione di coscienza quella
ascesi possa rappresentare per la personalita umana che la intraprende. Ne
segue subito che l'ascesi ¢ sulla via del perfezionamento spirituale nel
modo piu cospicuo e che i vertici delle conquiste morali sono la sua meta
naturale e necessaria. I mistici parlano sempre di Dio e di amore, di
unione, di nozze spirituali dell'anima con Dio. Noi dobbiamo
razionalmente giungere alla spiegazione di questa terminologia e psicologia
che essi non spiegano. Noi vi vediamo funzionare tutto il meccanismo
vibratorio del pensiero, dei sentimenti, delle passioni. Vediamo per segni
positivi e negativi formarsi consensi o dissensi, armonie e dissonanze,
attrazioni e repulsioni. Vi sono le grandi forze dell'amore e dell'odio che
sono alle basi della vita. Ma l'ascesi ¢ fenomeno di evoluzione, quindi di
armonizzazione e unificazione; ¢ quindi soprattutto amore. Nell’ascesi
mistica si stabilisce questa corrente di attrazione tra l’alto e il basso e tra il
basso e l'alto e con ci0 si rivela in termini di ragione il pit grande mistero
che ¢ la discesa verso l'nvomo, dellamore di Dio. Vedremo quale
meraviglioso gioco di luci spirituali nascera da questi fenomeni. Il
principio di sintonizzazione e di affinita impone il processo della
purificazione, la necessita di fare il vuoto in basso, nel mondo della
materia, che si lascia dietro di sé€, perché vi sia spazio da dare alla vita ad
un livello piu alto. E qui nasce la lotta interiore della rinuncia, la fatica
della virtu, il dolore che lacera i legami dello spirito, il superamento delle
passioni, la distruzione dell'io umano e la resurrezione in Dio dell'io
superumano.

Il principio vibratorio su cui si basa il fenomeno ci guida a
comprendere le vie della liberazione, a comprendere perché si debbano
guidare e non distruggere le passioni, perché sia necessario giungere al loro
dominio, non isterilirsi nella loro semplice distruzione. E necessario
ricostruire la vibrazione che si arresta, ricostruirla in un movimento piu
intenso perché sia vita e non morte. E necessario trasformare, riedificare,
rinascere continuamente, affermare prepotentemente e dird0 anche godere,
vivere, amare in alto, oltre che soffrire € morire in basso. Il mio & misticismo
gioioso, costruttivo e dinamico. E assurdo certo misticismo conventuale fatto



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

VIIIL. Corolarios - Fé e Razao

Essas simples afirmacdes nos dao a chave do fenomeno da ascese
mistica e dos seus coroldrios espirituais. Vibragdo, ressonancia,
sintoniza¢do, afinidade, unificacdo, lhe resultam as etapas ldgicas e
evidentes. Mais no alto teremos, como disse na “Técnica das Noures”,
equivalentes superiores da vibragao, mas o principio € idéntico. Quando
se pensa que na ascese mistica o segundo termo € absolutamente a
Divindade, se pode desde agora imaginar qual vertigem de exaltacdo de
consciéncia aquela ascese possa representar pela personalidade humana
que a empreende. Lhe segue sibito que a ascese estd na via do
aperfeicoamento espiritual no modo mais conspicuo e que o vértice das
conquistas morais sdo a sua meta natural e necessaria. Os misticos falam
sempre de Deus e de amor, de unido, de casamentos espirituais da alma
com Deus. No6s devemos racionalmente chegar a explicacdo desta
terminologia e psicologia que eles ndo explicam. N6s ai vemos funcionar
todo o mecanismo vibratério do pensamento, dos sentimentos, das
paixdes. Vemos por sinais positivos e negativos formar-se consensos ou
dissensos, harmonias e dissonancias, atragdes e repulsdes. Existem as
grandes for¢as do amor e do 6dio que sdo as bases da vida. Mas a ascese
¢ fendmeno de evolugdo, portanto de harmonizagdo e unificagdo; é,
portanto, sobretudo amor. Na ascese mistica se estabelece esta corrente
de atracdo entre o alto e o baixo e entre o baixo e o alto e com isso se
revela em termos de razdo o maior mistério que € a descida rumo ao
homem, do amor de Deus. Veremos que maravilhoso jogo de luzes
espirituais nascerd destes fendmenos. O principio da sintonizacdo e de
afinidade impde o processo da purificagdo, a necessidade de fazer o
vazio em baixo, no mundo da matéria, que se deixa para trds de si, para
que haja espaco para dar a vida em um nivel mais alto. E aqui nasce a
luta interior da rentncia, a tarefa da virtude, a dor que dilacera os lacos
do espirito, o superamento das paixdes, a destruicio do eu humano e a
ressurreicdo em Deus do eu super-humano.

O principio vibratério em que se baseia o fendmeno nos guia a
compreender as vias da libertacdo, a compreender porque se devem guiar e
ndo destruir as paixdes, porque seja necessario alcangar-lhes o dominio,
ndo esterilizar-se na sua simples destruicdo. E preciso reconstruir a
vibracdo que se detém, reconstrui-la em um movimento mais intenso para
que seja vida e ndo morte. E necessdrio transformar, reedificar, renascer
continuamente, afirmar prepotentemente e direi mesmo, gozar, viver, amar
no alto, assim como sofrer e morrer no baixo. O meu € misticismo alegre,
construtivo ¢ dindmico. E absurdo certa misticismo conventual feito

70

71

79



80

72

73

74

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

di sola, arida rinuncia che nega, uccide, distrugge non lasciando che vuoto.
E assurda certa contemplazione che troviamo talvolta in oriente, che isola
I'uvomo nel suo egoismo di spirito e lo accantona dal mondo, senza
rigeneralo attivo, operante per il bene nella vita di tutti.

Comprendiamo cosi il meccanismo del distacco e della conquista. Si
diventa schiavi di ci0 che si ama e quando ci0 € materia e creatura, il cuore
si lega al caduco e allillusione, si condanna a nuove lacerazioni, finché
comprender3, per dirigersi verso mete pii sicure. E il principio vibratorio
per cui si stabilisce una corrente di attrazione tra i due termini, I'io e
l'oggetto del suo amore, che ci spiega la formazione del legame. Sono
potenze sottili ma pur reali, che poi bisogna spezzare e il dolore ¢ pure
reale. L'uomo ¢ vincolato, tirato da ogni lato tormentosamente da questi
legami imponderabili che egli stesso ha stabilito. Anche qui gli stessi
termini del fenomeno e cioe: vibrazione, sintonizzazione, affinita,
unificazione. E il nostro cuore subira le sorte delloggetto della sua
unificazione. La comunione di vibrazioni ci rende simili a cid che si ama:
l'oggetto si pone in alto e I'anima lo serve. Ecco la ragione meccanica per
cui bisogna staccarsi dalla terra, che ci fa comprendere come i sentimenti,
le passioni, le attrazioni generino delle fusioni che possono, secondo la
natura dell'oggetto, essere vincoli di gioia e di dolore.

Comprendiamo cosi il fenomeno e il significato della fede.
Concepisco la coscienza come un’unita radiante, I'lo evoluto come una
nouri che tende perennemente alla diffusione, alla dilatazione di se stessa,
che ¢ centro di emanazioni continue. Come si spezza dunque il cerchio
chiuso della ragione, come si sfonda il cielo dell'intuizione e della visione?
Come si conquista, con 1 mezzi limitati di una dimensione concettuale
inferiore, il dominio della dimensione superiore? Con la fede. La tecnica
vibratoria ci da la chiave del mistero.

La ragione ¢ oggettiva, vuole, prima di credere, assicurarsi e solo in
via subordinata affidarsi. Ma il metodo della prudenza e della sicurezza non
¢ il metodo del volo. E qui risorge I'incessante antagonismo tra la mia
forma di pensiero e quella del razionalismo scientifico, in continuo,
stridente, inconciliabile contrasto. Eppure il primo ¢ il sistema dei mistici,
dei genii, del Vangelo, delle grandi creazioni di spirito, ¢ il metodo che si
basa sul perfezionamento dell'organo centrale della concezione, la
coscienza, fatto fondamentale, da cui la scienza si assenta. Se non lo
spezzeremo per evoluzione, la ragione non sapra mai uscire dal cerchio in
cui ¢ chiusa e dentro il quale, senza poter evadere, ritorna sempre su se
stessa. E spezzarlo per evoluzione no si pud se non introducendo nella
coscienza fattori nuovi che ne dilatino il potenziamento. L'atto psicologico
con cui si introducono questi fattori nuovi si chiama fede.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

de sd, drida reniincia que nega, mata, destréi nao deixando sendo vazio. E
absurda certa contemplagc@o que encontramos as vezes no oriente, que isola
o0 homem no seu egoismo de espirito e o isola do mundo, sem regenera-lo
ativo, operante pelo bem na vida de todos.

Compreendemos assim o mecanismo do desapego e da conquista. Se
tornam escravos disso que se ama e quando isso € matéria e criatura, o
coracdo se liga ao caduco e a ilusdo, se condena a novas laceracoes, até que
compreenderd, para dirigir-se para metas mais seguras. E o principio
vibratério pelo qual se estabelece uma corrente de atracdo entre os dois
termos, 0 eu € o objeto de seu amor, que nos explica a formacdo do
vinculo. Sdo poténcias sutis, porém reais, que entio precisa quebrar e a dor
¢ também real. O homem € vinculado, tirado de cada lado
tormentosamente por estes lacos imponderdveis que ele mesmo
estabeleceu. Também aqui os mesmos termos do fendmeno e, i. é.:
vibragdo, sintonizacio, afinidade, unificagdo. E o nosso coracdo sofrerd a
sorte do objeto da sua unificacdo. A comunhdo de vibragdes nos torna
semelhantes a isso que se ama: o objeto se pde em alto e a alma o serve.
Eis a razdo mecanica pela qual precisa destacar-se da terra, que nos faz
compreender como os sentimentos, as paixdes, as atracdes geram fusdes
que podem, segundo a natureza do objeto, ser lagos de alegria e de dor.

Compreendemos assim o fendmeno e o significado da fé. Concebo a
consciéncia como uma unidade radiante, o eu evoluido como uma nouri
que tende perpetuamente a difusdo, a dilatacdo de si mesma, que € centro
de emanacdes continuas. Como se rompe, portanto, o circulo fechado da
razdo, como se penetra o céu da intui¢do e da visdo? Como se conquista,
com os meios limitados de uma dimensao conceitual inferior, o0 dominio da
dimensdo superior? Com a fé. A técnica vibratoria nos dd a chave do
mistério.

A razdo € objetiva, quer, antes de crer, assegurar-se € sO em via
subordinada confiar-se. Mas o método da prudéncia e da seguranca nédo € o
método do voo. E aqui ressurge o incessante antagonismo entre a minha
forma de pensamento e aquela do racionalismo cientifico, em continuo,
estridente, inconcilidvel contraste. Contudo, o primeiro € o sistema dos
misticos, dos génios, do Evangelho, das grandes criacdes de espirito, € o
método que se baseia no aperfeicoamento do 6rgdo central da concepgdo, a
consciéncia, fato fundamental, da qual a ciéncia se ausente. Se ndo o
rompermos por evolucdo, a razdo ndo saberd jamais escapar do circulo no
qual estd encerrada e dentro do qual, sem poder evadir, retorna sempre
sobre si mesma. E rompé-lo por evolucdo ndo se pode introduzindo na
consciéncia fatores novos que lhe dilatam o fortalecimento. O ato
psicoldgico com o qual se introduzem estes fatores novos se chama fé.

72

73

74

81



82

75

76

717

78

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

A che serve restare nel positivo e nel sicuro, se questo ¢ tanto
limitato e non ha possibilita di espansione? La verita universale ¢ gia tutta
pronta e presente, spalancata dinanzi ai nostri occhi. Non siamo noi a
doverla creare. Quel che dobbiamo formare ¢ la nostra vista capace di
vederla. 1l problema si riassume dunque tutto in una trasformazione di
coscienza, perché essa giungera solo fino a quella zona in cui sara capace
di esistere. Questa ¢ la barriera pacifica ma inviolabile che arresta gli
immaturi, gli indegni. La legge pone in velo dinanzi ai loro occhi e la loro
violenza resta impotente; la verita resta fuori della loro coscienza.

“Devo essere 10 a saper salire qualitativamente”, ognuno deve dire.
Perché la conoscenza ¢ uno stato vibratorio di sintonizzazione che si
raggiunge armonizzandosi per le vie della bonta, dell’ascensione
spirituale. Ora chi, invece di seguire questi vie, di porsi in uno stato
positivo di fiducia che stabilisce la risonanza, si pone nello stato
vibratorio negativo di dubbio e di diffidenza che allontana nella
dissonanza, chiudera automaticamente a se stesso le porte della
conoscenza. Applichiamo sempre gli stessi concetti: vibrazione,
risonanza, sintonizzazione, affinita, unificazione. Per queste vie lo spirito
giunge a fondersi tranquillamente nella verita. Ora si pud comprendere
che il problema della conoscenza nella sua interezza e sostanza € un
problema di unificazione tra I'io umano e la Divinita, ¢ un problema di
ascesi mistica, di rivelazione, perché quella Divinita ¢ limitata nella
nostra coscienza solamente dal nostro concepibile e si concede alla nostra
anima in rapporto alla sua potenza di armonizzazione. Ma quando la
sintonizzazione ¢ toccata, I'unificazione compiuta, la verita allora ¢ un
canto divino, unarmonia suprema, un incendio di amore in cui 'anima
non sente pil se stessa come cosa distinta.

Questa concezione vibratoria ci mostra meccanicamente che la grande
via delle ascensioni umane ¢ nell'amore di Cristo. II Vangelo ¢ il metodo
dell’armonizzazione universale; la Divinita vi traspare, come mai prima,
nella poesia sublime del Suo Amore. Si tratta appunto di trasparenza e
questa si conquista nell’ascesi mistica.

Se noi ci porremo in posizione di resistenza in uno stato vibratorio
chiuso, in atto di non voler salire, allora noi stessi ci arresteremo e ci
mutileremo della recezione amplificatrice discendente dalle correnti
vivificanti diffuse nel tutto. La ragione ¢ un giro di forze chiuse, ¢ un
egoismo concettuale che non sa uscire da se stesso, non si dona per
simpatia € non conosce le vie vibratorie dell’attrazione che portano alla
fusione col non-io, quindi alla sua dilatazione fino al non-io. Bisogna
scompaginare questo equilibrio e ricostruirlo in una forma piu alta e
completa, sia pure piu instabile, ma nella sua instabilita piu dinamica. E la
fede ¢ il primo balzo in avanti.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

A que serve permanecer no positivo € no seguro, se este € tdo
limitado e ndo tem possibilidade de expansdo? A verdade universal ja estd
toda pronta e presente, escancarada diante de nossos olhos. Nao
precisamos crid-la. O que devemos formar € a nossa visdo capaz de vé-la.
O problema se resume, entdo, todo em uma transformacgao da consciéncia,
porque ela atingird s6 até aquela zona na qual serd capaz de existir. Esta € a
barreira pacifica, mas invioldvel, que retém os imaturos, os indignos. A lei
pde um véu diante dos olhos e a sua violéncia permanece impotente; a
verdade permanece fora da sua consciéncia.

“Devo ser eu a saber subir qualitativamente”, cada um deve dizer.
Porque o conhecimento é um estado vibratério de sintonizacdo que se
alcanca harmonizando-se pelas vias da bondade, da ascensdo espiritual.
Ora, quem, em vez de seguir estas vias, de por-se em um estado positivo
de confianca que estabelece a ressondncia, se pde no estado vibratério
negativo de divida e de desconfianga que distancia na dissonancia, fechara
automaticamente para si mesmo as portas do conhecimento. Aplicamos
sempre 0s mesmos conceitos: vibracdo, ressonancia, sintonizagdo,
afinidade, unificacdo. Por estas vias o espirito alcanca para fundir-se
tranquilamente na verdade. Agora se pode compreender que o problema
do conhecimento na sua inteireza e substdncia € um problema de
unificacio entre o eu humano e a Divindade, € um problema de ascese
mistica, de revelagdo, porque aquela Divindade € limitada na nossa
consciéncia somente pelo nosso concebivel e se concede a nossa alma em
relacdo a sua poténcia de harmonizacdo. Mas quando a sintonizacdo é
tocada, a unificacdo realizada, entdo a verdade ¢ uma canto divino, uma
harmonia suprema, um incéndio de amor no qual a alma nio sente mais a
si mesma como coisa distinta.

Essa concepg¢do vibratéria nos mostra mecanicamente que a grande
via da ascensdo humana reside no amor de Cristo. O Evangelho é o método
da harmonizacdo universal; a Divindade lhe transparece, como nunca antes,
na poesia sublime do Seu Amor. Se trata precisamente de transparéncia e
esta se conquista na ascese mistica.

Se nds nos colocarmos em posicdo de resisténcia, em um estado
vibratorio fechado, em ato de ndo querer subir, entio ndés mesmos nos
deteremos e nos mutilaremos da recep¢do amplificadora das correntes
vivificantes difusas no todo. A razio é um giro de forcas fechadas, € um
egoismo conceitual que ndo sabe escapar de si mesmo, nao se doa por
simpatia e ndo conhece as vias vibratdrios da atragdo que levam a fusdo
com o ndo-eu e, portanto, a sua dilatacio para o ndo-eu. Precisa
interromper este equilibrio e reconstrui-lo em uma forma mais alta e
completa, embora seja mais instdvel, mas na sua instabilidade mais
dindmica. E a fé € o primeiro salto a frente.

75

76

77

78

83



84

79

80

81

82

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Ho interrogato nel dubitoso tormento il pit profondo me stesso e mi
sono detto: “come posso i0 affidarmi ad un imponderabile che in me
ancora non esiste e che devo io stesso creare?” E il profondo mi ha
risposto: “credi, perché solo la tua fede, posizione di slancio per salire,
rendera obiettive e tangibili quelle realta piu alte che oggi ti sfuggono”.

Non si tratta di fede pazza, del “credo quia absurdum”, disperata
capitolazione della ragione che pur vuole essere sempre lei a parlare anche
fuori del suo campo. Questa se ne vada una buona volta, si ripieghi nei suoi
ghirigori e resti chiusa nel suo ambito, da regina, ma senza pretendere altri
regni. La fede non ¢ una rinuncia alle facolta del pensiero, come pud
sembrare a chi non pud raggiungere questo livello; ma ¢ uno stato di grazia
che vede e sa per altre vie e serba in sé la sua gioia infinita; ¢ una dedizione
che non perde nulla donarsi, perché a quell'amore e a quella fiducia
risponde, ridonandosi di ritorno, 'universo; non ¢ cecita che per i ciechi,
perché in quella cecita si apre la visione e si schiudono i cieli e appare
smagliante il pensiero di Dio.

La fede ¢ dunque l’atto creativo per eccellenza, che incalza la realta
in formazione, che volutamente pud e sa anticipare gli stati futuri
dell’evoluzione. In noi, nel profondo di noi ¢ gia il germe degli infiniti
sviluppt del divino. Bisogna agitarlo dentro di noi e la prima spinta
devessere nostra. L'io ha la potenza di innalzare questi assi dinamici, di
ingrandirli in turbini di forze attraendo e assimilando dalle infinite correnti
universali. Con la fede si pud credere prima di sentire, si puo affermare
prima di conoscere, si pu0 volere prima di essere. Assurdo: ma cosi intanto
si sente, si conosce, si €, in anticipo, si vola dove altri cammina, e ne
emerge una creazione altrimenti impossibile. Cosi si forma in anticipo lo
stato di vibrazione, e se ne eccita la risonanza che, amplificandosi nel
continuo echeggiare, ci trasportera e trasformera in quel modo e piano di
vita, dove vogliamo salire.

Come il sole ¢ un torrente di luce e di forza ovunque irraggiante, che
viene pero utilizzato e valorizzato solo quando cade su di un germe
recettivo, cosi Dio ¢ un torrente di pensiero e di energia che fruttifica solo
quando viene raccolto dalla risonanza di unanima pronta. La sorgente ¢
totalitaria e ne discende non solo conoscenza, ma bonta, azione, potenza.
Ma deve esser I'io con un atto di fede a spalancare le braccia, a spalancare
le vie dell’assorbimento concettuale e dinamico in tutte le sue modulazioni,
e compiere la fatica di proiettarsi per afferrare, stringere e immettere.
Fecondato cosi dalla divina risonanza, nutrito di queste risposte, lo stato
vibratorio si stabilizzera e si formera lattitudine, la qualita, lo spirituale
modo di essere che poi si fissa con la ripetizione, diventa abitudine, istinto,
bisogno. Cosi I'influsso divino € una potenza eternamente attiva nell’opera
della creazione.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Interroguei no duvidoso tormento o mais profundo de mim mesmo e
me disse: “como posso eu me confiar a um imponderdvel que em mim
ainda ndo existe e que devo eu mesmo criar?” E o profundo me respondeu:
“acredite, porque s6 a tua fé, posicdo de impeto para ascender, tornard
objetivas e tangiveis aquelas realidades mais altas que hoje te fogem.”

Nao se trata de fé tola, do “credo quia absurdum”, desesperada
capitulacdo da razdo que ainda quer ser sempre aquela a falar, mesmo fora
do seu campo. Esta se lhe vd de uma vez por todas, se refugie nas suas
garatujas e permaneca encerrada no seu ambito, como rainha, mas sem
pretender outros reinos. A fé ndo € uma rentncia as faculdades do
pensamento, como pode parecer a quem ndo pode alcancar este nivel; mas €
um estado de graca que v€ e sabe por outras vias e preserva em si a sua
alegria infinita; € uma dedicacdo que ndo perde nada em doar-se, porque
aquele amor e aquela confianca responde, retribuindo, o universo; ndo é
cegueira senfo para 0s cegos, porque naquela cegueira se abre a visdo e se
desdobram os céus e parece deslumbrante o pensamento de Deus.

A fé é, portanto, o ato criativo por exceléncia, que impulsiona a
realidade em formacdo, que voluntariamente pode e sabe antecipar os
estados futuros da evolugdo. Em nds, no profundo de nés esta ja o germe dos
infinitos desenvolvimentos do divino. Precisa agitid-lo dentro de nés e o
primeiro impulso deve ser nosso. O eu tem a poténcia de elevar estes eixos
dindmicos, de engrandecé-los em turbilhdes de forcas atraindo e assimilando
das infinitas correntes universais. Com a fé se pode crer antes de sentir, se
pode afirmar antes de conhecer, se pode querer antes de ser. Absurdo: mas
assim, enquanto isso, se sente, se conhece, se €, em antecipagio, se voa onde
outros caminham, e lhe emerge uma criacdo de outro modo impossivel.
Assim se forma em antecipagdo o estado de vibracdo, e se lhe excita a
ressonancia que, amplificando-se no continuo ecoar, nos transportard e
transformara naquele modo e plano de vida, onde queremos ascender.

Assim como o sol é uma torrente de luz e de forca por toda parte
irradiante, que vem porém utilizado e valorizado s6 quando incide sobre
um germe receptivo, assim Deus € uma torrente de pensamento e de
energia que frutifica s6 quando reunido pela ressondncia de uma alma
pronta. A fonte € totalitaria e dela flui ndo s6 conhecimento, mas bondade,
acdo, poténcia. Mas deve ser o eu com um ato de fé a escancarar os bragos,
a escancarar as vias da absor¢do conceitual e dinAmica em todas as suas
modulagdes, e cumpre a tarefa de projetar-se para apreender, cingir e
infundir. Fecundado assim pela divina ressonincia, nutrido por estas
respostas, o estado vibratorio se estabilizard e se formard a atitude, a
qualidade, o espiritual modo de ser que depois se fixa com a repeti¢ao,
torna-se habito, instinto, necessidade. Assim, o influxo divino € uma
poténcia eternamente ativa na obra da criag@o.

79

80

81

82

85



86

83

84

85

86

87

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

IX. Diagramma dell’ascensione spirituale

Per penetrare pit profondamente il problema dell'ascesi mistica,
riassumiamo i concetti gia esposti fissandoli, per quanto ¢ possibile, in un
diagramma. Otterremo cosi graficamente l'evidenza del fenomeno nelle sue
linee pil espressive, la sua definizione in una forma pil sintetica e intuitiva,
una struttura grafica che ci dara la sua tecnica funzionale e la sua legge.
Abbiamo piazzato il fenomeno dell'ascesi mistica in seno al fenomeno
dell'evoluzione, come sua parte integrante e centrale. Cosi l'ascesi mistica &
inquadrata sullo sfondo grandioso del maggior fenomeno dell’universo.
Abbiamo visto come il principio vibratorio individuante lo spirito permetta
per risonanza la sintonizzazione e come, per lo stabilizzarsi di questa in uno
stato di affinita, guidi I'essere all’ultimo termine dell’ascesa, 'unificazione con
Dio. Dunque in seno all'evoluzione giunta alla sua superiore fase spirituale,
l'ascesi mistica ¢ il fenomeno in marcia progrediente verso l'unificazione.
Cerco cosi di guidare per gradi il lettore alla comprensione razionale, poi alla
sensazione di questo supremo vortice di ascensioni in cui la mia anima ¢
presa. Attingo, in questa concezione, conoscenza per sintonizzazione con
correnti nouriche, procedendo col metodo dell'intuizione.

Poniamoci sottocchio l'annesso diagramma e spieghiamone il
significato e lo sviluppo, immaginando di costruirlo come esso ¢
effettivamente apparso nella mia mente (fig. 1).

Il diagramma esprime per coordinate ortogonali la legge di
variazione dell'evoluzione in funzione del tempo. Piu esattamente abbiamo
gradazioni di evoluzione sull'asse verticale delle ordinate e gradazioni di
tempo sull’asse orizzontale delle ascisse. Per tempo non intendo la
dimensione temporale, che nelle superiori zone di evoluzione ¢ superata,
ma il ritmo del trasformismo fenomenico, che € fatto universale e sussiste
ovunque, quale passo che segna il cammino dell’eterno divenire.
Specificheremo pil avanti quali sono i gradi di evoluzione.

Ne risulta una V ad apertura progressiva, dalle braccia tangenti ai
cerchi sovrapposti. Supponendo la coordinata verticale, indicante
l'evoluzione, ripetuta pit a destra ed elevata invece lungo i centri dei
cerchi, avremo un diagramma simmetrico in cui cio¢ la meta destra si
ripete nella meta sinistra ai lati di detta linea, apparendo nella forma molto
pit espressiva di una V che si apre verso lalto.

La serie di cerchi e tangenti che si ripetono lateralmente esprime la
ripetizione del fenomeno nel suo andamento in individuazioni identiche e
contemporanee, cioe espresse nello stesso ambito di sviluppo. Questa



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

IX. Diagrama da ascensao espiritual

Para penetrar mais profundamente o problema da ascese mistica,
resumamos 0s conceitos ji expostos fixando-os, por quanto € possivel, em um
diagrama. Obteremos assim graficamente a evidéncia do fendmeno nas suas
linhas mais expressivas, a sua definicdo em uma forma mais sintética e
intuitiva, uma estrutura grafica que nos dard a sua técnica funcional e a sua lei.
Situamos o fendmeno da ascese mistica dentro do fendmeno da evolugao,
como sua parte integrante e central. Assim, a ascese mistica € enquadrada no
no fundo grandioso do maior fendmeno do universo. Vimos como o principio
vibratério identificante o espirito permita por ressonancia a sintonizacio e
como, para o estabilizar-se desta em um estado de afinidade, guia o ser ao
ultimo termo da ascensdo, a unificacio com Deus. Portanto, dentro da
evolugdo, atingida a sua superior fase espiritual, a ascese mistica € o fendmeno
em marcha que progride rumo a unificacdo. Procuro assim guiar por graus o
leitor a compreensdo racional, depois a sensacio deste supremo vortice de
ascensdo em que minha alma estd presa. Atinjo, nessa concepg¢ao,
conhecimento por sintoniza¢do com correntes nouricas, procedendo com o
método da intuigao.

Vejamos o diagrama anexo e expliquemos o seu significado e o
desenvolvimento, imaginando construi-lo como ele efetivamente apareceu na
minha mente (fig. 1).

O diagrama exprime por coordenadas ortogonais a lei de variacdo da
evolucdo em funcdo do tempo. Mais exatamente, temos gradacdes de
evolucdo sobre o eixo vertical das ordenadas e gradacdes de tempo sobre o
eixo horizontal das abcissas. Por tempo, ndo me refiro a dimensdo temporal,
que nas superiores zonas de evolucdo € superada, mas o ritmo do
transformismo fenoménico, que € fato universal e subsiste em todos os
lugares, qual passo assinala o caminho do eterno devir. Especificaremos
mais adiante quais sdo os graus de evolugao.

Dai resulta um V de abertura progressiva, com bragos tangentes aos
circulos sobrepostos. Supondo a coordenada vertical, que indica a evolugao,
repetida mais a direita e elevada em vez de ao longo dos centros dos
circulos, teremos um diagrama simétrico em que, i. €., a metade direita se
repete na metade esquerda, nas laterais da referida linha, aparecendo na
forma muito mais expressiva de um V que se abre para o alto.

A série de circulos e tangentes que se repetem lateralmente exprime a
repeticdo do fenOmeno na sua progressdo em individuagdes idénticas e
contemporaneas, 1. €., expressas no mesmo ambito de desenvolvimento. Esta

83

84

85

86

87



88

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

ripetizione del diagramma in casi collaterali ¢ necessaria per stabilire i
rapporti tra le varie individuazioni del fenomeno.

\

\

+xt

+x2

+x?

Fig. 1



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

repeticao do diagrama em casos colaterais é necessdria para estabelecer as
relacdes entre as vdrias identificacdes do fendbmeno.

\

s

Fig. 1



90

88

89

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

La progressione ascendente dei cerchi non ¢ che un diagramma
innestato nel precedente secondo gli stessi assi di sviluppo e le cui e stesse
coordinate si potrebbero ripetere partendo dal centro di ognuna delle
successive circonferenze. Otteniamo cosi l'espressione dello sviluppo
interno del fenomeno, quale ¢ compreso nell’apertura coniforme delle due
tangenti divergenti, e l'espressione della causa determinante di questa
apertura, man mano che si ascende verso le piu alte zone dell’evoluzione.
Si comprendera questo diagramma interno osservando che esso non
esprime che il progressivo aprirsi di una spirale il cui centro, per comodita
di osservazione ed evidenza di espressione, si sposta progressivamente
verso lalto lungo lo stesso asse, e ricordando che questo diagramma non ¢
che quello dello sviluppo della traiettoria tipica dei moti fenomenici (fig.
2)! applicato e ripetuto in questo caso particolare con il suddetto
spostamento di centri. E evidente difatti che anche questo particolare
fenomeno dell’evoluzione di coscienza o ascesi spirituale che qui stiamo
studiando, debba esprimersi nella stessa linea spirituale che ¢ la traiettoria
tipica assunta come espressione astratta e universale dell'andamento di ogni
fenomeno. Cosi il diagramma fig. 1 indica la stessa progressiva copertura
di zone (tratteggiate), come nel diagramma fig. 2 (in questo ¢ invece
concentrica), copertura che indica, nell'uno come nell’altro disegno, le zone
successive di espansione del fenomeno.

Questa la spiegazione analitica, che pero nella sua originaria fase
intuitiva ¢ stata in me istantanea. Vediamo ora il significato di questi segni.
Abbiamo dunque tre diagrammi fusi insieme: il primo ¢ dato dalle due
linee divergenti in forma di V che si apre verso lalto; il secondo ¢ dato
dall’apertura della spirale con copertura di successive zone, il che esprime
I'espansione del fenomeno (suo aspetto dinamico) permettendo ad un
tempo di fermarne e isolarne le varie fasi (aspetto statico); il terzo ¢ dato
dalla ripetizione laterale dei due diagrammi precedenti, il che permette di
stabilire le rapporti tra 1 vari casi e trasforma il singolo fenomeno
individuale in fenomeno collettivo. Triplice ¢ dunque il significato del
diagramma: per primo ¢ ascensione dell'essere lungo i1 vari piani di
evoluzione; poi ¢ corrispondente dilatazione (spirale) di coscienza (zone
tratteggiate); infine ¢ progressiva sovrapposizione di individuazioni e
fusione di coscienza in forme di esistenza collettiva. Cosi la musica delle
ascensioni dilata progressivamente le sue risonanze, le estende nella
sinfonia complessa delle armonizzazioni collettive. L'armonia grafica del
diagramma non ¢ che I'espressione ottica di un ritmo musicale di concetti
in cui ¢ divinamente contenuto uno sviluppo logico di forze.

! Cfr.: “La Grande Sintesi” € “Le Nodri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

A progressdo ascendente dos circulos ndo € sendo um diagrama
enxertado no precedente segundo os mesmos eixos de desenvolvimento e as
quais e mesmas coordenadas se poderiam repetir partindo do centro de cada
uma das sucessivas circunferéncias. Obtemos assim a expressio do
desenvolvimento interno do fendmeno, qual estd compreendido na abertura
coniforme das duas tangentes divergentes, e a expressio da causa
determinante desta abertura, a medida que se ascende rumo as mais altas
zonas da evolucdo. Se compreenderd este diagrama interno observando que
ele ndo exprime que o progressivo abrir-se de uma espiral cujo centro, por
comodidade de observacio e evidéncia de expressdo, se desloca
progressivamente para o alto ao longo do mesmo eixo, e recordando que este
diagrama ndo € sendo aquele do desenvolvimento da trajetdria tipica dos
motos fenoménicos (fig. 2)" aplicada e repetida neste caso particular com o
acima mencionado deslocamento dos centros. E evidente, de fato, que
também este particular fendmeno da evolu¢do de consciéncia ou asceses
espirituais que aqui estamos estudando, deva exprimir-se na mesma linha
espiritual que € a trajetdria tipica assumida como uma expressdo abstrata e
universal da progressdo de cada fendmeno. Assim, o diagrama da fig. 1
indica a mesma progressiva cobertura de zonas (tracejadas), como no
diagrama da fig. 2 (neste caso, porém, concéntrica), cobertura que indica,
num como noutro desenho, as zonas sucessivas de expansao do fendmeno.

Esta a explicac@o analitica, que porém na sua origindria fase intuitiva
foi em mim instantanea. Vejamos agora o significado destes sinais. Temos,
portanto, trés diagramas fundidos conjuntamente: o primeiro é dado pelas
duas linhas divergentes em forma de V que se abrem para o alto; o segundo
€ dado pela abertura da espiral com cobertura de sucessivas zonas, 0 que
exprime a expansdo do fendmeno (seu aspecto dindmico) permitindo ao
mesmo tempo de deter e isolar-lhe as vdrias fases (aspecto estitico); o
terceiro € dado pela repeticio lateral dos dois diagramas precedentes, o que
permite estabelecer as relacdes entre os vérios casos e transforma o singular
fendmeno individual em fendmeno coletivo. Triplice € pois o significado do
diagrama: por primeiro, € ascensdo do ser ao longo dos vérios planos de
evolucdo; depois € correspondente dilatacdo (espiral) de consci€ncia (zonas
tracejadas); enfim € progressiva superposicdo de individuacdes e fusido de
consciéncia em formas de existéncia coletiva. Assim, a musica das ascensodes
dilata progressivamente as suas ressonancias, as estende na sinfonia
complexa das harmonias coletivas. A harmonia grifica do diagrama nio é
sendo a expressdo Otica de um ritmo musical de conceitos no qual estd
divinamente contido um desenvolvimento lgico de forcas.

! Cfr.: “AGrande Sintese” e “As Nolres".

88

89

91



LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

-

Evoluzione




Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

93



94

90

91

92

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

X. Primo aspetto: Piani di coscienza

Sviluppiamo ora I'intimo significato del diagramma, incominciando
dal suo primo aspetto. Possiamo qui spiegare che cosa intendo per
gradazioni di evoluzione, quali sono segnate lungo l'asse verticale delle
ordinate. Abbiamo gia altrove' stabilita la costituzione trifase dell’universo
abbracciato dall'umano concepibile, costituito cio¢ da tre piani di esistenza
Materia (y), Energia () e Spirito (o) (fig. 2), situati nelle relative
dimensioni di spazio, tempo e coscienza. E abbiamo dimostrato che questa
trinita una, tridimensionale e trifase, che ¢ la forma tipica degli infiniti
universi fenomenici evolventi I'uno nell’altro, € anche l'asse interno di
evoluzione del nostro. In seno al fenomeno dell’evoluzione, l'essere €
dunque continuamente in marcia dalla fase della materia, alla fase energia,
alla fase spirito. E su cio che ho gia detto non ritorno.

Solamente, quella dimostrazione si arresta al vertice della fase spirito
e della dimensione coscienza, appunto perché oltrepassando questo punto
si esce fuori del nostro universo e dello stadio umano come correntemente
concepito. Ma non si puo finire per questo. Appunto dove quella
dimostrazione si arresta, questo studio incomincia. Attraverso gli stati
mistici che ho percorso e vissuto, sento di aver potuto emergere
dall’'umano normalmente concepibile, avanzando come una nuova forma di
coscienza, meravigliosamente nelle prime zone della prima fase +x
dell’'universo trifase evolutivamente superiore (+x, +y, +z) (fig. 2). In
questo studio, che potrebbe definirsi anche una scalata al superconcepibile,
ridiscendo, dalla dimensione superconcettuale dell’estasi e della visione,
nella dimensione razionale corrente, per esporre analiticamente la legge e il
contenuto del fenomeno. Spero con ci0 di farmi comprendere. Compiremo
cosi I'analisi del fenomeno mistico, il quale resta in tal modo perfettamente
inquadrato e orientato nella fenomenologia universale come una forma di
supercoscienza  evolutivamente  situata nelle prime zone del
superconcepibile. Ora solo potevamo dare questa definizione piu
esattamente di quanto non sia stato possibile in principio (v. cap. III).

Lasciamo, per cosi dire, nel sottosuolo dell’evoluzione le fasi vy, e
0., gia attraversate e superate, e iniziamo il diagramma (fig. 1)* da una linea
orizzontale che assumeremo graficamente come punto di partenza del
nostro esame di dettaglio della prima zona del superconcepibile. Qui
I'evoluzione organica della specie & superata e sopravvive solo I'uomo quale
psichismo. L'unita individuale emergente e ad un tempo residua di tutto il

! Cfr.: “La Grande Sintesi”, ovvero suo riassunto in “Le Nouri".
2 Il diagramma fig. 1 non e che uno studio di dettaglio della zona +x del diagramma fig. 2.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

X. Primeiro aspecto: Planos de consciéncia

Desenvolvamos agora o intimo significado do diagrama, comecando
do seu primeiro aspecto. Podemos aqui explicar o que intendo por gradacdes
de evolugio, conforme marcadas ao longo do eixo vertical das ordenadas. J&
em outro lugar' estabelecemos a constituigfio trifdsica do universo abrangido
pelo humano concebivel, i. €., constituido por trés planos de existéncia:
Matéria (y), Energia (B) e Espirito (a) (fig. 2), situados nas relativas
dimensdes de espaco, tempo e consciéncia. E demonstramos que esta
trindade tunica, tridimensional e trifdsica, que € a forma tipica dos infinitos
universos fenoménicos que evoluem um dentro do outro, é também o eixo
interno de evolucdo do nosso. Dentro do fendmeno da evolucio, o ser estd,
portanto, continuamente em marcha da fase da matéria, a fase energia, a
fase espirito. E sobre o que ja disse ndo retornarei.

Somente, aquela demonstragdo se detém no vértice da fase espirito e
da dimensdo consciéncia, precisamente porque ultrapassando este ponto,
se sai fora do nosso universo e do estdgio humano como correntemente
concebido. Mas ndo se pode parar por isto. Precisamente onde aquela
demonstragcdo para, este estudo inicia. Através dos estados misticos que
percorri e vivenciei, sinto que pude emergir do humano normalmente
concebivel, avancando como uma nova forma de consciéncia,
maravilhosamente nas primeiras zonas da primeira fase +x do universo
trifdsico evolutivamente superior (+x, +y, +z) (fig. 2). Neste estudo, que
poderia definir-se também como uma escalada ao superconcebivel, desco
novamente, da dimensdo superconceitual do €xtase e da visdo, na dimensao
racional corrente, para expor analiticamente a lei e o conteido do
fendmeno. Espero com isso, fazer-me compreender. Completaremos assim
a andlise do fendmeno mistico, o qual permanece de tal modo
perfeitamente enquadrado e orientado na fenomenologia universal como
uma forma de superconsciéncia evolutivamente situada nas primeiras zonas
do superconcebivel. S6 agora poderiamos dar esta definicdo mais
exatamente, o que nao foi possivel no principio (v. cap. III).

Deixemos, por assim dizer, no subsolo da evolucdo, as fases vy, 3 e o, ja
atravessadas e superadas, e iniciemos o diagrama (fig. 1)* a partir de uma linha
horizontal que assumiremos graficamente como ponto de partida do nosso
exame de detalhe da primeira zona do superconcebivel. Aqui, a evolugdo
organica da espécie é superada e sobrevive s6 0 homem como psiquismo.
A unidade individual emergente e, a0 mesmo tempo, residual de todo o

1 Cfr.: “AGrande Sintese”, ou seu resumo em “As Notres’.
2 O diagrama da fig.1 ndo € sendo um estudo de detalhe da zona +x do diagrama da fig. 2.

90

91

92

95



96

93

94

95

96

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

precedente processo evolutivo ¢ la coscienza. Da questo punto in su non si
pud lavorare che su unita immateriali. La presenza innegabile del
fenomeno psichico, la sua derivazione dalle zone organiche, mostrano
all’evidenza che I'evoluzione procede verso la smaterializzazione e noi non
potremo avanzare se non nell'imponderabile.

Isoleremo poi nel secondo aspetto del diagramma lo studio dello
sviluppo di una singola coscienza. Osserviamo invece, a continuazione
dell'evoluzione fisico-dinamo-psichica, queste prime zone della dimensione
supercoscienza. In queste zone riuscira cosi, distinto e isolato in sul proprio
piano, il fenomeno mistico, in seno all'evoluzione e alle sue fasi. Assunta
come punto di partenza la fase neutra di transizione +x', che copre
l'orizzontale di base, entriamo nella prima zona o piano di coscienza, +x2.
Avremo cosi una successione di piani, +x?, +x°, +x*, +x’, etc., lungo i quali
la coscienza ascende. Piu precisamente, avremo la seguente progressione:

+x* = piano della coscienza sensoria.

+x> = piano della coscienza razionale-analitica.

+x* = piano della coscienza intuitivo-sintetica.

+x’ = piano della coscienza mistico-unitaria.

+x° = piano inesplorato etc.

Il piano di coscienza sensoria segna il piano fisico della coscienza che
incomincia a spuntare come sintesi puramente sensoria. Fase di coscienza
meccanica, che ignora qualsiasi interpretazione positiva dell’'universo.
Psiche di superficie che ignora ogni tentativo di indagine, organismo di
reazioni meccaniche (v. cap. IV). E il primo livello umano del bruto
appena emerso dalla bestia, ancora animale e vegetativo.

Il piano di coscienza razionale-analitica rappresenta un primo
tentativo di ascesa, di smaterializzazione, di formazione e di distacco di
uno psichismo spirituale; dallo psichismo, puro mezzo di funzionamento
organico. E la fase attuale della scienza, dell'osservazione, del relativo,
dell'ipotesi, della ragione e dell’analisi, ma non ancora della sintesi. Si
incomincia a guardare seriamente al mondo esterno ma sempre con mezzi
di superficie. Nella coscienza, restata sensoria come metodo di indagine, si
accende una fiamma interiore che anela e domanda, ma che ancora non sa.
E il periodo della ricerca, ma ancora dell'ignoranza.

Il piano di coscienza intuitivo-sintetica ¢ una zona evolutiva gia
supernormale ed eccezionale per la media umana attuale che riposa nella
fase +x°. Qui la formazione di un psichismo spirituale indipendente &
compiuta e la smaterializzazione realizzata gli permette, in dati stati e
momenti, di poter percepire per risonanza le emanazioni di zone di
coscienza o piani psichici evolutivamente pitt alti. E la fase ultrafanica
cosciente, ispirativa, non piu dell'ignoranza ma della conoscenza, non piu



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

precedente processo evolutivo € a consciéncia. Deste ponto para cima, ndo
se pode trabalhar sendo com unidades imateriais. A presenca inegdvel do
fendmeno psiquico, a sua derivacdo das zonas orginicas, monstra a
evidéncia que a evolu¢do procede rumo a desmaterializacdo e nds nao
podemos avangar senio no imponderavel.

Isolaremos entdo no segundo aspecto do diagrama o estudo do
desenvolvimento de uma unica consciéncia. Observemos, em vez disso, como
continuacdo da evolugdo fisico-dinamo-psiquica, essas primeiras zonas da
dimensdo superconsciéncia. Nestas zonas, emergird assim, distinto e isolado em
seu proprio plano, o fendmeno mistico dentro da evolu¢do e das suas fases.
Assumida como ponto de partida a fase neutra de transi¢io +x', que abrange a
horizontal de base, entramos na primeira zona ou plano de consciéncia, +x2.
Teremos, assim, uma sucessdo de planos, +x?, +x°, +x*, +x°, etc., ao longo dos
quais a consciéncia ascende. Mais precisamente, teremos a seguinte progressao:

+x* = plano da consciéncia sensdria.

+x’ = plano da consciéncia racional-analitica.

+x* = plano da consciéncia intuitivo-sintética.

+x’ = plano da consciéncia mistico-unitéria.

+x° = plano inexplorado, etc.

O plano da consciéncia sensoria marca o plano fisico da consci€ncia que
comega a despontar como uma sintese puramente sensoria. Fase de consciéncia
mecanica, que ignora qualquer interpretacdo positiva do universo. Psique de
superficie que ignora qualquer tentativa de investigacao, organismo de reagdes
mecanicas (v. cap. IV). E o primeiro nivel humano do bruto recém-emergido da
besta, ainda animal e vegetativo.

O plano de consciéncia racional-analitica representa uma primeira
tentativa de ascensdo, de desmaterializacdo, de formacdo e de
desprendimento de um psiquismo espiritual; do psiquismo, puro meio de
funcionamento organico. E a fase atual da ciéncia, da observacdo, do
relativo, da hipétese, da razio e da andlise, mas ndo ainda da sintese. Se
comeca a olhar seriamente para o mundo externo, mas sempre com meios
de superficie. Na consciéncia, que permanece senséria como método de
investigacdo, se acende uma chama interior que anseia € questiona, mas
que ainda ndo sabe. E o periodo da pesquisa, mas ainda da ignorncia.

O plano de consciéncia intuitivo-sintética € uma zona evolutiva ja
supranormal e excepcional para a média humana atual, que repousa na fase +x°.
Aqui, a formagio de um psiquismo espiritual independente estd completa, e a
desmaterializacdo alcancada lhe permite, em dados estados € momentos,
poder perceber por ressonancia as emanacdes de zonas de consciéncia ou
planos psiquicos evolutivamente mais altos. E a fase ultrafinica consciente
e inspirativa, ndo mais da ignorancia, mas do conhecimento, ndo mais

93

94

95

96

97



98

97

98

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

dell’analisi ma della sintesi. A cio si giunge col metodo dell'intuizione. Si
guarda ai fenomeni per vie interiori, si cerca e si raggiunge la verita
nell’interno, ove veramente ¢, per introspezione. Non si tocca piu solo il
relativo, né si ¢ immersi nell'illusione, ma si tocca l'assoluto, si possiede la
verita. Non si lavora con le armi della logica, dell'induzione, dell’ipotesi,
ma per sintonizzazione vibratoria con zone di coscienza ove la verita ¢ gia
registrata. La coscienza non ¢ piu sensoria. La fiamma interiore divampa:
non solo domanda, ma sa. Ho attraversata per esperienza questa zona' e ne
ho tratta “La Grande Sintesi”, che & constatazione, per visione interiore e
sintonizzazione, della realta ultra-sensoria della verita fenomenica.

Il piano di coscienza mistico-unitaria ¢ quello che ora la mia nuova
esperienza attraversa, come del resto avevo gia avuto il presentimento. Ho
definito questi piani in rapporto alla conoscenza, perché essa ne ¢ indice
prevalente e il piu evidente e significativo. Mentre finora si tratta di fredda
ascesa intellettuale, che non ha altra meta e sazieta che la comprensione, in
questo nuovo piano di coscienza mistica, l'ascesa ¢ totalitaria. La
sintonizzazione con le superiori zone di evoluzione non ¢ solo concettuale,
ma investe tutte le qualita della personalita, si destano cuore, sentimenti,
passione, I'essere non ascende pil per solo intelletto, ma per amore. Allora
la comunicazione diventa comunione, la semplice risonanza fusione e
unificazione per identificazione di struttura vibratoria, che in quel piano di
esistenza ¢ la forma di definizione dell’essere. Come nel piano precedente
si era destata nella visione concettuale una nuova risonanza nella coscienza,
che in questa risonanza si era dilatata (come ¢ graficamente espresso nel
diagramma), cosi in questo piano si desta l'estasi mistica, in cui canta una
nuova voce in cui vibra l'amore, che € una dilatazione cosi vasta di
coscienza che, come descrivero, I'essere si sente umanamente perduto, ma
divinamente risorto. Non sono ipotesi o fantastiche elucubrazioni queste;
sono stupefacenti realta in cui la mia anima fu presa come in un turbine e
che pur io dimostro qui di dominare analiticamente nella forma mentale
oggi normale. E compio la fatica di tale riduzione razionale, perché tali alti
fenomeni vengano ammessi e compresi, perché so che ben pochi
potrebbero cosi spiegarli per esperienza, perché so che in essi ¢ 'avvenire e
il progresso dello spirito umano.

Il piano +x° esprime e nel suo ambito comprende il fenomeno
dell’ascesi mistica. Che cosa avvenga nel piano +x° mi & ignoto, esorbita la
mia attuale esperienza; finché e se non sopravverranno nuovi fenomeni
evolutivi, cio si perdera anche per me nel superconcepibile. Forse cio ¢ al
di sopra delle possibilita umane. E la scala di ascensione nel seguente e poi
successivi universi trifasi, € naturalmente infinita.

! Descritta nel citato volume: “Le Nodiri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

da andlise, mas da sintese. A isso se alcanca com o método da intuicdo. Se
observa aos fendmenos por vias interiores, se busca e se alcanca a verdade
no interior, onde verdadeiramente estd, por introspec¢ao. Nao se toca mais
s6 o relativo, nem se esta imerso na ilusdo, mas se toca o absoluto, se
possui a verdade. Nao se trabalha com as armas da légica, da inducdo, da
hipétese, mas pela sintonizagdo vibratéria com zonas de consciéncia onde
a verdade ja estd registrada. A consciéncia ndo é mais senséria. A chama
interior arde: ndo s pergunta, mas sabe. Atravessei por experiéncia esta
zona' e dela tirei “A Grande Sintese”, que € constatacdo, por visdo interior
e da sintonizacdo, da realidade ultrassenséria da verdade fenoménica.

O plano de consciéncia mistico-unitdria € aquele que a minha nova
experiéncia atravessa, como eu ja tinha tido um pressentimento. Defini estes
planos em relacio ao conhecimento, porque ele lhe € indicador
predominante e o mais evidente e significativo. Embora até agora se trata de
fria ascensdo intelectual, que ndo tem outra meta e satisfacdo sendo a
compreensdo, neste novo plano de consci€éncia mistica, a ascensio &
totalitdria. A sintonizacdo com as superiores zonas da evolu¢do nio € sé
conceitual, mas envolve todas as qualidades da personalidade, se despertam
coracdo, sentimentos, paixdo, o ser nao ascende mais s6 pelo intelecto, mas
pelo amor. Entdo a comunicacdo se torna comunhdo, a simples ressonancia
fusdo e unificacdo por identificacdo de estrutura vibratdria, que naquele
plano de existéncia € a forma de definicdo do ser. Assim como no plano
precedente foi despertada na visdo conceitual uma nova ressonancia na
consciéncia, que nesta ressonancia se dilatou (como estd graficamente
expresso no diagrama), assim neste plano desperta a €xtase mistica, na qual
canta uma nova voz, em que vibra o amor, que € uma dilatacio tdo vasta da
consciéncia que, como descreverei, o ser se sente humanamente perdido,
mas divinamente ressuscitado. Nao sdo hipéteses ou fantasticas elucubragdes
estas; sdo espantosas realidades em que a minha alma foi arrebatada como
num turbilhdo, e que eu demonstro aqui dominar analiticamente na forma
mental hoje normal. E empreendo a tarefa de tal reducdo racional, para que
tdo elevados fendmenos possam ser admitidos e compreendidos, porque sei
que bem poucos poderiam assim explica-los por experi€ncia, porque sei que
neles reside o futuro e o progresso do espirito humano.

O plano +x° exprime e no seu Ambito compreende o fendmeno da
ascese mistica. O que acontece no plano +x° para mim € ignorado, exorbita
a minha atual experiéncia; e se ndao sobrevierem novos fendmenos
evolutivos, isso se perderd também para mim, no superconcebivel. Talvez
isso esteja além da possibilidade humana. E a escada de ascensdo no
seguinte e sucessivos universos trifasicos, é naturalmente infinita.

! Descrita no citado volume: “As Notres”.

97

98

99



100

99

100

101

102

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XI. Secondo aspetto: Espansione di coscienza

Analizziamo ora il secondo aspetto del diagramma, dato non piu
dall'apertura delle diagonali verso l'alto, esprimente I'ascensione dell’essere
attraverso 1 vari piani di evoluzione, ma dall’apertura della spirale con
copertura di circoli sempre piu estesi, esprimenti zone di dilatazione di
coscienza che corrispondono ai vari piani ora descritti.

Abbiamo gia dovuto connettere questo secondo aspetto del fenomeno
al primo, perché essi sono legati da corrispondenza, per cui nell'ambito di
ogni zona di evoluzione, si estende l'ampiezza di una data fase di
coscienza. Ci risulta cosi graficamente dal diagramma in modo evidente
questa dilatazione espressa da campi tratteggiati sempre pill estesi. Nel
diagramma gli spazi, le linee e i loro movimenti e rapporti rappresentano
differenze, movimenti e rapporti di concetti; alto e basso hanno un
significato evolutivo, I'estensione di coscienza ¢ figurativamente spaziale, la
ripetizione ritmica di linee ¢ affinita di caratteristiche vibratorie
individuanti. Cosi ogni circolo contiene tutte le zone precedentemente
conquistate ai livelli piu bassi dell’evoluzione. Cosi nel diagramma vediamo
non solo alla zona +x?* corrispondere 'ampiezza di coscienza del cerchio 2,
alla zona +x? corrispondere il circolo 3, alla zona +x* il 4, alla zona +x’ il 5
e cosl via, ma vediamo che ogni circolo comprende dentro di sé tutti i
circoli minori, cosi, per esempio, il 5 contiene il 4, il 3, il 2 e I'l. Cio
significa che ogni dimensione conquistata nel toccare il corrispondente
piano di evoluzione, contiene tutte le dimensioni precedenti, ogni livello
comprende gli inferiori su cui si innalza e si basa, che ogni forma di
coscienza domina l'ambito di ogni coscienza assimilata e superata. Il
grafico da nei suoi circoli maggiori I'impressione intuitiva di questo
accrescimento spaziale di coscienza attorno al suo nucleo per stratificazioni
successive e sovrapposte, il che risponde a realta perché l'accrescimento ¢
dovuto veramente da una discesa di esperienze.

Mentre tutto cido ¢ lespressione dell’aspetto statico del fenomeno
fermato per comodita di studio nelle sue varie fasi di sviluppo, la linea del
dinamismo del fenomeno, cioe della progressione del suo andamento, ¢
data dallo svolgersi della spirale che nel suo cammino successivamente
abbraccia campi di coscienza sempre pil estesa. Qui (fig. 1) ritroviamo la
stessa spirale dello sviluppo fenomenico universale (fig. 2), sia pure in
apparenza diversa per lo spostamento dal centro, come gia ho notato.

Per dilatazione di coscienza dobbiamo intendere potenziamento di
tutte le sue qualita. Cosi ad ogni piano, pur conservando le precedenti, se



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XI. Segundo aspecto: Expansao da consciéncia

Analisemos agora o segundo aspecto do diagrama, dado ndo mais
pela abertura das diagonais para cima, que expressam a ascensdo do ser
através dos vdrios planos de evolucdo, mas pela abertura da espiral com
cobertura de circulos sempre mais extensos, expressando zonas de
dilatacdo de consciéncia que correspondem aos vdrios planos ora descritos.

J& conectamos este segundo aspecto do fendmeno ao primeiro, porque
eles estdo ligados por correspondéncia, de modo que, dentro de cada zona de
evolucdo, se estende a amplitude de uma dada fase de consciéncia. Do
diagrama resulta, assim, graficamente, de modo evidente, esta dilatacio
expressa por campos tracejados, sempre mais extensos. No diagrama, os
espacos, as linhas e os seus movimentos e relagdes representam diferencas,
movimentos e relacdes de conceitos; alto e baixo tém um significado
evolutivo, a extensdo de consciéncia € figurativamente espacial, a repeticao
ritmica das linhas € afinidade de caracteristicas vibratdrias individualizantes.
Assim, cada circulo contém todas as zonas precedentemente conquistadas
nos niveis mais baixos da evolucdo. Assim, no diagrama, vemos ndo s a
zona +x” corresponder a amplitude de consciéncia do circulo 2, a zona +x*
corresponder ao circulo 3, a zona +x* 0 4, a zona +x° 0 5, e assim por diante,
mas vemos que cada circulo compreende em si todos os circulos menores,
assim, por exemplo, 0 5 contém o 4, 0 3, 0 2 e o 1. Isso significa que cada
dimensio conquistada no tocar o correspondente plano de evolucdo contém
todas as dimensdes precedentes, cada nivel compreende os inferiores sobre
os quais se eleva e se baseia, que cada forma de consciéncia domina o
ambito de cada consciéncia assimilada e superada. O grifico, nos seus
circulos maiores, d4 a impressdo intuitiva deste crescimento espacial de
consciéncia em torno do seu nucleo por estratificacdes sucessivas e
sobrepostas, o que responde a realidade, porque o crescimento é devido
verdadeiramente a uma descida de experiéncias.

Embora tudo isso seja a expressdo do aspecto estitico do fenomeno,
parado por comodidade de estudo nas suas vdrias fases de desenvolvimento, a
linha do dinamismo do fendmeno, i. €., da progressdao de seu andamento, é
dada pelo desenvolver-se da espiral que, no seu caminho, sucessivamente abarca
campos de consciéncia sempre mais expandidos. Aqui (fig. 1) reencontramos a
mesma espiral do desenvolvimento fenoménico universal (fig. 2), embora em
aparéncia diversa pelo deslocamento do centro, como j4 observei.

Por dilatac@o da consciéncia devemos entender o fortalecimento de todas
as suas qualidades. Assim, em cada nivel, porém conservando os precedentes, se

101

99

100

101

102



102

103

104

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

ne conquista una nuova. Ecco che ogni fase compie una sua creazione,
secondo questo ordine:

+x? = coscienza sensoria = sensibilita.

+x? = coscienza razionale-analitica = ragione.

+x* = coscienza intuitiva-sintetica = sintesi (verita).

+x° = coscienza mistico-unitaria = amore (unione con Dio).

Pit in alto non so: ma ad ogni gradino ¢ un balzo in avanti, una
nuova conquista che si somma alle precedenti. Questa ¢ l'evoluzione,
essenza della vita. Amore ¢ dunque, e lo lascerd divampare piu avanti, la
mia odierna conquista e il contenuto e I'essenza del fenomeno dell’ascesi
mistica che qui andiamo studiando. E amore ¢ unificazione con Dio.

Nell'ambito del circolo 5, che appunto esprime la fase mistica,
troviamo dunque tutti i minori circoli concentrici, cioe la sensibilita che
sviluppa la ragione, la ragione che genera l'intuizione che porta alla sintesi,
I'intuizione che per sintonizzazione si trasmuta in amore che porta
all’'unificazione col tutto. E ogni qualita comprende in s€ la precedente su
cui si & sollevata.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

lhe conquista uma nova. Eis que cada fase cumpre uma sua criacdo,
segundo esta ordem:

+x* = consciéncia senséria = sensibilidade.

+x* = consciéncia racional-analitica = razdo.

+x* = consciéncia intuitivo-sintética = sintese (verdade).

+x° = consciéncia mistico-unitdria = amor (unido com Deus).

Mais no alto ndo sei: mas a cada degrau € um salto a frente, uma nova
conquista que se soma as precedentes. Esta é a evolugio, esséncia da vida.
Amor é, portanto, e o deixarei inflamar mais avente, a minha hodierna
conquista e o contetido e a esséncia do fendmeno da ascese mistica que aqui
estamos estudando. E amor € unificacdo com Deus.

No ambito do circulo 5, que precisamente exprime a fase mistica,
encontramos todos os circulos concéntricos menores, i. €., a sensibilidade
que desenvolve a razdo, a razdo que gera a intui¢do que leva a sintese, a
intuicdo que, por sintoniza¢do se transforma em amor que leva a unificacdo
com o todo. E cada qualidade compreende em si a precedente sobre a qual
foi levantada.

103

103

104



104

105

106

107

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XII. Terzo aspetto: Coscienze collettive

Osserviamo ora il terzo aspetto del diagramma. Lo sviluppo del
fenomeno spirituale ¢ oramai esaurientemente analizzato in tutti i suoi
aspetti come caso singolo. In questo ultimo momento esso viene ripetuto
(nel grafico lateralmente) in altre sue individualizzazioni allo scopo di
stabilire i1 rapporti tra vari casi, studiarne le ripercussioni reciproche e infine
la sua dilatazione in fenomeno collettivo. Lo seguiremo qui nella sua nuova
complessita per trarne importanti e inattesi corollari. Poiché lascesi si
sostanzia di queste risonanze collettive che moltiplicano e trasformano il
fenomeno. Il grafico ci esprimera il formarsi di sovrapposizioni e fusioni di
coscienze, da cui nasceranno nuove forme di esistenza collettiva.

La dilatazione di coscienza dovuta all’ascesi spirituale non ¢ solo
conquista di conoscenza, ma ¢ una espansione sempre piu totalitaria
dell’essere in tutte le sue qualita, risvegliate e potenziate successivamente,
fuori dal germe (forma universale dell’espansione fenomenica, o creazione,
o manifestazione del divino) che attendeva in potenza nel nucleo della fase
precedente. L'essere cosi muta forma di coscienza, dimensione concettuale,
modo di percepire e sentire, muta la propria natura e, spostandosi lungo
piani di esistenza diversi, muta anche leggi di vita. Il superamento continuo
dell’evoluzione le trasforma, le purifica, lasciando le scorie in basso. Puo
cosi avvenire quello che abbiamo altrove costatato, cio¢ che in fase di
transizione, quale ¢ l'attuale umana, nel periodo di nuove formazioni, due
leggi di due altezze diverse si contendano il campo: la legge biologica della
lotta per la vita e 'amore evangelico. Oggi che 'uomo medio ¢& situato nella
fase +x> di coscienza sensoria, e +x° di coscienza razionale, trovandosi
appunto immerso nel lavoro delle prime creazioni del pensiero, ne vede
ingigantita 'importanza dinanzi ai propri occhi ed € portato a considerarle
come la precipua e forse unica creazione dello spirito. Egli non sa
concepire ancora le manifestazioni che appariranno nel piano intuitivo e
nel piano mistico. Ma lo spirito ¢ un esercito di qualita in marcia. Le
creazioni della bonta e dellamore valgono quelle della sensibilita, della
ragione e dell'intuizione e gia si preparano in basso nel primo nucleo di
coscienza.

Anche in questo senso si pu0 leggere il nostro diagramma. Sulla
orizzontale di base sono tracciati equidistanti tanti punti (centri di
coscienza). Il cerchio chiuso tracciato attorno a ciascun punto, oltre che
indicare 'ambito di estensione della coscienza, corrispondente al piano in cui
¢ situato, puo esprimere un campo di forze o ciclo di vibrazioni chiuso in se
stesso, cioe ritornante senza via di uscita perennemente sulla propria



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIIL. Terceiro aspecto: Consciéncias coletivas

Observemos agora o terceiro aspecto do diagrama. O desenvolvimento
do fendbmeno espiritual foi agora exaustivamente analisado em todos os seus
aspectos como caso Unico. Neste ultimo momento ele vem repetido (no grafico
lateralmente) em outras individualizagdes com o escopo de estabelecer as
relacOes entre os varios casos, estudar-lhe as repercussdes reciprocas e, enfim, a
sua dilatacio em fendmeno coletivo. O seguiremos aqui na sua nova
complexidade para tirar-lhe importantes e inesperados coroldrios. Pois a ascese
se substancia destas ressonancias coletivas que multiplicam e transformam o
fendmeno. O grifico nos mostrard a formacdo de sobreposicoes e fusdes de
consciéncias, das quais nascerdo novas formas de existéncia coletiva.

A dilatacdo de consciéncia devida a ascese espiritual ndo € so
conquista de conhecimento, mas € uma expansdo sempre mais totalitiria
do ser em todas as suas qualidades, despertadas e fortalecidas
sucessivamente, fora do germe (forma universal de expansdo fenoménica,
ou criacdo, ou manifestacdo do divino) que aguardava em poténcia no
nucleo da fase precedente. O ser, assim, muda forma de consciéncia,
dimensdo conceitual, modo de perceber e sentir, muda a propria natureza
e, movendo-se por planos de existéncia diversos, muda também leis de
vida. A superacdo continua da evolucdo os transforma os purifica,
deixando as escorias abaixo. Pode assim ocorrer o que em outros lugares
constatamos, 1. €., que em uma fase de transi¢do, como a atual humana, no
periodo de novas formagdes, duas leis de dois niveis diversos disputam o
campo: a lei bioldgica da luta pela vida e o amor evangélico. Hoje, que o
homem comum estd situado na fase +x> de consciéncia sensoria, e +x> de
consciéncia racional, encontrando-se justamente imerso no trabalho das
primeiras criacdes do pensamento, lhe vé agigantada a importancia diante
dos préprios olhos e € levado a considerd-las como a precipua e talvez
unica criagdo do espirito. Ele ndo sabe conceber ainda as manifestacdes
que aparecerdo no plano intuitivo e no plano mistico. Mas o espirito é um
exército de qualidades em marcha. As criacdes da bondade e do amor
validam aquelas da sensibilidade, da razdo e da intuicdo, e ja se preparam
em baixo no primeiro nicleo de consciéncia.

Também neste sentido se pode ler o nosso diagrama. Na horizontal
de base, sdo tracados equidistantes tantos pontos (centros de consciéncia).
O circulo fechado tracado ao redor de cada ponto, além de indicar o
ambito de extensdo da consciéncia, correspondente ao plano em que esté
situado, pode exprimir um campo de forca ou ciclo de vibragdes fechado
em si mesmo, i. €., retornante sem via de saida perenemente sobre a propria

105

105

106

107



106

108

109

110

111

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

traiettoria. Questa ¢ la fase di egoismo necessaria nel suo piano a protezione
della prima formazione dell’io. Se questo campo di forze si ¢ in tal forma
determinato per necessita protettive in principio, e rappresenta un solido
guscio di difesa contro tutti gli agenti di distruzione, esso non permette
aperture di circuito, né contiene possibilita di espansione. Non permette
contatti € comunicazioni, come tutti i circuiti chiusi, e i centri equidistanti
sulla orizzontale di base si ignorano l'un laltro. Questo ricorda la
corrispondente fase di cinetica atomica a ciclo chiuso, I'equilibrio stabile
ma immobile della materia (chimica inorganica).

Lo spuntare e lo staccarsi dalla spirale sul lato del cerchio, diretta a
tracciare la circonferenza superiore, rappresenta lo spuntare di un nuovo
equilibrio di forze instabili ma piu vasto, l'altruismo. La traiettoria, per spinta
di maturazione interiore (manifestazione, esteriorizzazione di divinita), ad
un dato momento si stacca dal circuito chiuso e non ritorna pill su se stessa,
l'equilibrio si spezza, il ciclo di forze si apre in un nuovo equilibrio di
coscienza altruistica. Si sale cosi ad una nuova fase che ricorda il
corrispondente equilibrio instabile ma mobile nell'energia, la corrispondente
cinetica atomica a ciclo aperto della vita (chimica organica). Cosi il ritmo
dei piani inferiori si ripete piu in alto, piu trasparente di divinita.

Il guscio di protezione ¢ rotto, l'essere sembra pazzamente
abbandonare le sue difese, sembra in balia di tutti, perché ogni forza,
spezzate le barriere, puo penetrare in campo aperto. Spunta il Vangelo e
appare utopia. Ma anche il circuito & aperto che prima chiudeva e nasce la
possibilita di tutte le espansioni € ogni assalto € un contatto, ogni contatto
un assorbimento e una dilatazione di coscienza. La quale inizia cosi il suo
cammino di espansione, verso Dio.

Se il diagramma ¢ I'espressione di questa espansione, esso ne indica
le conseguenze di carattere collettivo. Poiché anche graficamente i piccoli
cerchi distanziati alla base nel loro isolamento egoistico si avvicinano nella
loro espansione, salendo, fino a toccarsi, fino a iniziare una progressione di
sovrapposizione che si fa sempre piu intensa. Prima di studiarne il
significato, osserviamo come questo processo di sovrapposizione si
manifesta nello sviluppo grafico. Il diagramma dimostra con unita spaziali
che la zona di sovrapposizione dei cerchi esprimenti 1 campi di coscienza
nei vari piani ¢ progressivamente in aumento e che la zona di non
coincidenza di detti campi € inversamente progressiva € ci0 per rapporti
che esprimono una legge di approssimazione infinitesimale costante.
Osserviamo questa legge di progressiva coincidenza e le sue conseguenze.

Mentre nel piano 2 le due circonferenze sono ancora lontane (fig. 1),
nel piano 3 esse sono tangenti, nel piano 4 si sovrappongono per 1/2 di
diametro (assumendo un diametro a unitda di coincidenza). Abbiamo



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

trajetoria. Esta € a fase de egoismo necessdria no seu plano para protecdo da
primeira formac@o do eu. Se este campo de forca for de tal forma determinado
pela necessidade protetiva em principio, e representa uma sélida casca de defesa
contra todos os agentes de destrui¢@o, ele ndo permite aberturas de circuito,
nem contém a possibilidade de expansdo. Nao permite contatos e
comunicacdes, como todos os circuitos fechados, e os centros equidistantes na
horizontal de base se ignoram um ao outro. Isso lembra a correspondente fase
da cinética atdmica de ciclo fechado, o equilibrio estdvel, mas imdvel, da
matéria (quimica inorgnica).

O despontar e o destacar-se da espiral na lateral do circulo, direcionada a
tracar a circunferéncia superior, representa o despontar de um novo equilibrio
de forcas instdveis, porém mais vasto, o altruismo. A trajetdria, por impulso de
maturac@o interior (manifestacdo, exteriorizacdo de divindade), em um dado
momento se destaca do circuito fechado e ndo retorna mais sobre si mesma; o
equilibrio se rompe, o ciclo de forcas se abre em um novo equilibrio de
consciéncia altruistica. Se sobe assim, a uma nova fase que lembra o
correspondente equilibrio instdvel, mas movel na energia, a correspondente
cinética atdmica de ciclo aberto da vida (quimica orginica). Assim, o ritmo dos
planos inferiores se repete mais no alto, mais transparente de divindade.

A casca de protecdo € rompida, o ser parece loucamente abandonar as
suas defesas, parece a mercé de todos, porque cada forca, uma vez rompidas
as barreiras, pode penetrar em campo aberto. Desponta o Evangelho e
parece utopia. Mas também o circuito que antes se fechava esta aberto e
nasce a possibilidade de todas as expansdes, € cada assalto € um contato,
cada contato uma absorcdo e uma expansdo de consciéncia. A qual inicia
assim o seu caminho de expansdo, rumo a Deus.

Se o diagrama € a expressdo desta expansdo, ele lhe indica as
consequéncias de cardter coletivo. Porque também graficamente, os pequenos
circulos distanciados na base no seu isolamento egoistico, se aproximam na
sua expansdo, elevando-se até se tocarem, até a iniciar uma progressao de
sobreposicdo que se faz sempre mais intensa. Antes de estudar o seu
significado, observemos como este processo de sobreposicdo se manifesta no
desenvolvimento gréfico. O diagrama demonstra, com unidades espaciais, que
a zona de sobreposi¢@o dos circulos que expressam os campos de consciéncia
nos varios planos estd progressivamente aumentando, € que a zona de ndo
coincidéncia destes campos € inversamente progressiva, € i1Sso por razdes que
exprimem uma lei de aproximacdo infinitesimal constante. Observemos esta
lei de progressiva coincidéncia e as suas consequéncias.

Enquanto no plano 2 as duas circunferéncias estdo ainda distantes
(fig. 1), no plano 3 elas sdo tangentes, no plano 4 se sobrepdem em 1/2 do
didmetro (assumindo um didmetro de unidades de coincidéncia). Temos

107

108

109

110

111



108

112

113

114

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

ancora 1/2 diametro di non coincidenza (v. linea a = 1/2). Nel piano 5 la
zona di non coincidenza ¢ ridotta a 1/4 di diametro (v. linea b = 1/4), e
proporzionalmente aumenta la zona di sovrapposizione. Nel piano 6 la
zona di non coincidenza ¢ ridotta a 1/8 di diametro (v. linea ¢ = 1/8); e
cosi di seguito. Ci0 basta per tracciare la progressione 1/2, 1/4, 1/8 di non
coincidenza esprimente il corrispondente rapporto di sovrapposizione.

La meccanica del grafico ci permette dunque di calcolare la legge di
smorzamento del separatismo o distanziamento tra unita di coscienza e la
corrispondente legge di fusione di individuazioni. E ci mostra con
l'espressione tangibile delle sue progredienti sovrapposizioni spaziali, che
la tendenza della legge ¢ Tlunificazione, cioe identificazione per
coincidenza, tendenza espressa da una rapporto costante di
approssimazione. Cambiando le distanze di base tra i centri cambieranno i
rapporti, ma la legge e la tendenza restano. Ad un diagramma
necessariamente bidimensionale non possiamo chiedere di pil come
rappresentazione di una realta pluridimensionale e astratta.

Che cosa significa ci0? Lespansione porta dunque ad una
compenetrazione di campi di forze, lo sviluppo del fenomeno dell’ascesi
spirituale assume qui un piu vasto aspetto collettivo di armonizzazione di
coscienza. L'evoluzione dunque porta ad una fusione piu stretta senza mai
pero diventare identita, perché la zona di non coincidenza ¢ tale (1/2, 1/4,
1/8, 1/16, 1/32, 1/64, etc.), che non si annulla mai. Pur rimanendo
spazialmente identica perché le diagonali di ascesa sono parallele,
all'infinito, quella zona si assottiglia con approssimazione costante
(permettendo il fenomeno inverso della progressiva sovrapposizione),
perché in ogni piano muta il rapporto con i diametri, che continuamente
raddoppiano. Cosi mentre la zona di identita sempre aumenta, la zona di
distanziamento ¢ in continua diminuzione, appunto perché il rapporto tra i
diametri di estensione delle coscienze essendo in aumento progressivo,
esso tende, sia pur senza mai giungervi assolutamente, all’annullamento
della distanza di differenziazione. Qualunque estensione si dia alle distanze
di impostazione alla base del diagramma, ho gia detto, questa legge resta
costante.

Ogni piano tende cosi, quanto piu sale, ad essere tanto meno una
serie di coscienze distinte e tanto pil una zona unitaria di coscienze
armonizzate e fuse nella stessa natura. Anche la vicinanza tra i centri ¢
difatti, nel diagramma in rapporto ai diametri, progressiva. La
sovrapposizione dei campi di forze assottiglia sempre la distinzione e opera
l'assimilazione tra i vari tipi di coscienza che tendono a divenire un unico
modo di essere. Cosi la comunicazione interiore si apre sempre pil, si
spalancano le vie della risonanza: al livello spirito, gia dicemmo,
I'individuazione non ha piu oramai la forma corporea spaziale del piano



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

ainda 1/2 do didmetro de nao coincidéncia (v. linha a = 1/2). No plano 5, a
zona de ndo coincidéncia € reduzida a 1/4 do didmetro (v. linha b= 1/4), e
proporcionalmente aumenta a zona de sobreposi¢do. No plano 6, a zona de
nao coincidéncia é reduzida a 1/8 do didmetro (v. linha ¢ = 1/8); e assim
por diante. Isso basta para tracar a progressao 1/2, 1/4, 1/8 de ndo
coincidéncia, expressando a correspondente razio de sobreposicao.

A mecanica do grifico nos permite, entdo, calcular a lei da
atenuacado do separatismo ou distanciamento entre unidades de consciéncia
e a correspondente lei de fusdo das individuacoes. E nos mostra com a
expressdo tangivel das suas progressivas sobreposi¢des espaciais, que a
tendéncia da lei € a unificacdo, 1. €., identificacio por coincidéncia,
tendéncia expressa por uma relacdo constante de aproximacdo. Mudar as
distancias de base entre os centros alterard as relacdes, mas a lei e a
tendéncia permanecem. De um diagrama necessariamente bidimensional
ndo podemos exigir mais como representacio de uma realidade
multidimensional e abstrata.

O que significa isso? A expansdo leva, portanto, a uma
compenetragdo de campos de forcas, o desenvolvimento do fendmeno da
ascese espiritual assume aqui um mais vasto aspecto coletivo de
harmonizac¢io de consciéncia. A evolucdo, portanto, leva a uma fusdo mais
estreita sem nunca se tornar identidade, porque a zona de nio coincidéncia
é tal (1/2, 1/4, 1/8, 1/16, 1/32, 1/64, etc.) que ndo se anula jamais. Embora
permanecendo espacialmente idéntica porque as diagonais ascendentes sao
paralelas, ao infinito, aquela zona se afina com aproximagdo constante
(permitindo o fendmeno inverso da progressiva superposi¢do), porque em
cada plano muda a relagdo com os didmetros, que continuamente dobram.
Assim, enquanto a zona de identidade sempre aumenta, a zona de
distanciamento estd em continua diminuicdo, precisamente porque a
relacdo entre os didmetros da extensdo da consciéncia, estando em
aumento progressivo, ele tende, embora sem jamais atingir absolutamente,
a anulacdo da distancia da diferenciacdo. Qualquer que seja a extensio que
se dé as distancias de ajuste na base do diagrama, como ja disse, esta lei
permanece constante.

Cada plano tende assim, quanto mais sobe, a ser tanto menos uma
série de consciéncias distintas € tanto mais uma zona unitiria de
consciéncias harmonizadas e fundidas na mesma natureza. Mesmo a
proximidade entre os centros, no diagrama em relacdo aos didmetros, € de
fato progressiva. A sobreposicdo dos campos de for¢a sutiliza sempre mais
a distin¢do e opera a assimilacio entre os varios tipos de consciéncia, que
tendem a se tornar um Unico modo de ser. Assim, a comunicagdo interior
se abre sempre, se escancarando as vias da ressonancia: ao nivel espirito, ja
dissemos, a individua¢do ndo tem mais a forma corpdrea espacial do plano

109

112

113

114



110

115

116

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

fisico, ed ¢ definita dal tipo di vibrazione, da uno proprio timbro di
emanazione. Allora la zona si sintonizza secondo una unica nota ed € tutta,
come ogni coscienza componente, la stessa, unica nota. La comunicazione
¢ divenuta comunione, € comunione unita.

Allora io vedo animarsi le consecutive circonferenze del diagramma
e rivelarsi nella loro reale essenza di spiriti fratelli, armonizzati nella stessa
nota di amore. E ogni piano di evoluzione ¢ una sfera celeste che canta una
diversa e sempre piu pura e intensa nota damore. Vedo un fantastico
roteare di luci intorno ad uno splendore accecante, centro di sapienza e di
amore, che ¢ Dio.

Questa unificazione per stati vibratori, questa sempre piu intima
compenetrazione di coscienze, questo ritmo di avvicinamento collaterale che
risulta da tutto il movimento del diagramma, ci dicono che, man mano che
saliamo nei piani spirituali di evoluzione, non possiamo trovare € ci
spieghiamo come di fatto non troviamo, delle personali individuazioni di
coscienza nel senso umano, dei tipi di “i0” separato a nostra simiglianza, ma
delle zone di coscienza legate nella stessa sintonizzazione. Cio spiega
razionalmente il fatto della difficolta di identificazione spiritica in caso di
elevati Enteli che mai si definiscono in senso umano, e il fatto da me
constatato che, ascendendo evolutivamente, non ho incontrato centri
individuali di pensiero ma notri, cioe correnti di pensiero. Ed ¢ logico del
resto che, 'evoluzione essendo un rinnovamento cosi sostanziale, porti alla
vaporizzazione, direi quasi, di quella distinzione, che ¢ la nota necessaria e
fondamentale di quel nucleo denso che al nostro livello ¢ ancora la
personalits umana. E logico che lespansione di quel nucleo in forme
immateriali porti alla compenetrazione e quindi comunione di personalita.
Concetti, per noi, apocalittici, lo so, ma questa ¢ la realta. Lassu in alto la
coscienza non appare piu con le caratteristiche unitarie e distintive del
nostro piano, ma diventa un fatto collettivo. Non si pud negare che cio
disorienti tutte le nostre concezioni; non pud restare men vero per questo.
La tenacia della nostra incomprensione nel negare non puo nulla spostare.
E troveremo nodri, sempre nouri, correnti non solo di pensiero, ma di
attrazione, di simpatia, di amore, in cui gli spiriti si legano in forma di
esistenza collettiva. Un inizio del fenomeno si pu0 costatare anche nel
nostro piano nel caso della coscienza collettiva, nel quale appunto si ha un
principio di esistenza psichica per correnti. Anche questo il nostro
diagramma potrebbe esprimere, in quanto anche in tale fenomeno vi € una
dilatazione e compenetrazione di coscienza individuale nella comprensione
sempre meno egoista del bene di tutti.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

fisico, e € definida pelo tipo de vibracdo, do seu préprio timbre de
emanac¢do. Entdo, a zona se sintoniza segundo uma Unica nota e € toda,
como cada consciéncia componente, a mesma Unica nota. A comunicacao
se tornou comunhio, e comunhio, unidade.

Entdo, eu vejo animarem-se as consecutivas circunferéncias do
diagrama e revelarem-se na sua real esséncia de espiritos irmaos,
harmonizados na mesma nota de amor. E cada plano de evolugdo € uma
esfera celeste que canta uma diversa e sempre mais pura e intensa nota de
amor. Vejo uma fantéstica rotacdo de luzes em torno de um esplendor
ofuscante, centro da sabedoria e de amor, que € Deus.

Esta unificacdo por estados vibratorios, esta sempre mais intima
compenetracdo de consciéncias, este ritmo de aproximacdo colateral que
resulta de todo o movimento do diagrama, nos diz que, a medida que
subimos nos planos espirituais de evolugdo, ndo podemos encontrar € nos
explicamos como de fato ndo encontramos, pessoais individuacdes de
consciéncia no senso humano, dos tipos de “eu” separado a nossa
semelhanca, mas zonas de consciéncia ligadas na mesma sintonizacdo. Isso
explica racionalmente o fato da dificuldade de identificacdo espiritual no
caso de elevadas Entidades que jamais se definem no senso humano, e o
fato de eu ter constatado que, ascendendo evolutivamente, ndo encontrei
centros individuais de pensamento, mas noures, i. €., correntes de
pensamento. E € 16gico, ademais, que a evolugdo, sendo uma renovagdo tao
substancial, leve a vaporizacdo, direi quase, daquela distingdo, que € a nota
necessaria e fundamental daquele nicleo denso que ao nosso nivel € ainda
a personalidade humana. E légico que a expansio daquele nicleo em
formas imateriais leve a compenetracdo e, portanto, a comunhdo de
personalidades. Conceitos, para nds, apocalipticos, eu sei, mas esta € a
realidade. L4 em cima, a consciéncia ndo aparece mais com as
caracteristicas unitdrias e distintivas do nosso plano, mas se torna um fato
coletivo. Nao se pode negar que isso desoriente todas as nossas
concepgOes; ndo pode ser menos verdadeiro por isto. A tenacidade da
nossa incompreensdo no negar ndo pode mudar nada. E encontraremos
noures, sempre noures, correntes ndo s6 de pensamento, mas de atracio, de
simpatia, de amor, nas quais os espiritos se ligam em forma de existéncia
coletiva. Um inicio do fendmeno se pode constatar também no nosso plano
no caso da consciéncia coletiva, na qual precisamente existe um principio
de existéncia psiquica por correntes. Também isto o nosso diagrama
poderia exprimir, em quanto que também em tal fendmeno hd uma
dilatacdo e compenetragdo de consciéncia individual na compreensdo
sempre menos egoista do bem de todos.

111

115

116



112

117

118

119

120

121

122

123

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIIL. Ergo sum qui sum

Se molte cose ci ha detto e molti concetti riassume il nostro
diagramma, nei suoi aspetti maggiori, minori e corollari, allontaniamoci ora
dal dettaglio ed osserviamolo nel suo insieme come un’unica sinfonia.
Allontaniamoci dalla rappresentazione grafica, ascendiamo in astrazione,
avviciniamoci cosi alla realta.

Dove va questo sconfinato cammino evolutivo?

Si compie sotto 1 nostri occhi il fenomeno della trasformazione di
coscienza che, mentre si potenzia, sembra svanire alla nostra percezione.
Eppure si ripete in piani immateriali lo stesso fenomeno dell’evoluzione
organica darwiniana, retto dallo stesso principio. Vi € in tutto il processo
un ritmo grandioso e implacabile per cui I'universo avanza verso zone in
cui si smaterializza e sembra perdersi nell'inconcepibile. La nostra vista per
quanto acuta non puo oggi sorpassare un dato ordine di piani. E poi? Poi vi
¢ solo una direzione e questa direzione ¢ Dio.

Del grande cammino noi non vediamo che un piccolo tratto che
parte dalla materia, né sappiamo i suoi antecedenti evolutivi, e termina in
queste superiori fasi spirituali che sto descrivendo, oltre le quali si accende
un tale incendio che il nostro io non puo reggere. Questo incendio ¢ Dio.

Fu gia tanto aver scoperta I'evoluzione biologica; ¢ gia tanto averla
qui continuata nelle sue superiori fasi psichiche. Ma poi, oltre, ancora piu
oltre, resta il mistero. Ma 'uomo evolve. La stessa legge che ci vieta piu in
alto la visione, verso quellalto ci trascina, e insegue e respinge
progressivamente il mistero. La coscienza si dilata in ogni sua qualita e la
luce divina puo discendere nella sempre maggior trasparenza dello spirito.

N

Abbiamo visto che l'evoluzione ¢ un processo di armonizzazione
vibratoria e che pil si ascende e piu si manifesta in forma di musicali
risonanze. L'evoluzione da un piano allaltro di coscienza puo cosi darci la
rivelazione delle pili inimmaginabili realta. Ad ogni livello gli esseri sempre
piu rispondono per chiarezza e per forza alla nota divina che come una luce
piove dall’alto e penetra le varie zone piu 0 meno secondo la loro densita.
Tutto ¢ dunque una proiezione, pill 0 meno densa di ombre, del pensiero di
Dio. Le vie dell’ascensione spirituale che stiamo studiando, di cui per noi
cosi gran momento ¢ il fenomeno mistico, sono le vie convergenti al centro,
che guidano a Dio, ultimo termine di tutte le risonanze.

Dio ¢ dunque la meta verso cui si dirige l'evoluzione universale in
cammino. Questa ¢ una marcia organica di tutti gli esseri. Man mano che



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIIIL. Ergo sum qui sum

Se muitas coisas nos disse € muitos conceitos resume o nosso diagrama,
nos seus aspectos maiores, menores € coroldrios, afastemo-nos agora dos
detalhes e observemo-lo no seu conjunto, como uma unica sinfonia.
Afastemo-nos da representacdo grifica, ascendamos em abstracdo,
avizinhando-nos assim da realidade.

Para onde vai esse ilimitado caminho evolutivo?

Se cumpre sob os nossos olhos o fendmeno da transformacdo de
consciéncia que, a medida que se intensifica, parece desaparecer da nossa
percepcdo. No entanto, se repete em planos imateriais 0 mesmo fendmeno
da evolucdo organica darwiniana, regido pelo mesmo principio. H4 em todo
0 processo, um ritmo grandioso e implacdvel pelo qual o universo avanga
rumo a zonas onde se desmaterializa e parece se perder no inconcebivel. A
nossa vista, por mais aguda, ndo pode hoje transcender uma dada ordem de
planos. E depois? Depois s6 hd uma direcdo, e essa dire¢do € Deus.

Do grande caminho nds ndo vemos sendo um pequeno trecho que parte
da matéria, nem conhecemos os seus antecedentes evolutivos, € termina nestas
superiores fases espirituais que estou descrevendo, além das quais se acende
um tal incéndio que o nosso eu nio pode reger. Este incéndio € Deus.

J4 foi muito ter descoberto a evolugdo bioldgica; ja € muito té-la aqui
continuada nas suas superiores fases psiquicas. Mas depois, além, mais além,
permanece o mistério. Mas o homem evolui. A mesma lei que nos veta mais
alto a visdo, rumo aquele alto nos arrasta, e persegue e repele
progressivamente o mistério. A consciéncia se dilata em cada sua qualidade,
e a luz divina pode descer na sempre maior transparéncia do espirito.

Vimos que a evolugio € um processo de harmonizagio vibratdria, e que
quanto mais se ascende e mais se manifesta na forma de ressondncias musicais.
A evolugdo de um plano ao outro de consciéncia pode, assim, dar-nos a
revelacdo das mais inimagindveis realidades. A cada nivel, os seres sempre mais
respondem por clareza e por forca a nota divina que, como uma luz, chove do
alto e penetra as vdrias zonas mais ou menos segundo a sua densidade. Tudo é,
portanto, uma projecdo, mais ou menos densa de sombras, do pensamento de
Deus. As vias da ascensdo espiritual que estamos estudando, as quais para nds
tdo grande momento € o fendmeno mistico, s30 as vias convergentes ao centro,
que guiam para Deus, dltimo termo de todas as ressonancias.

Deus €, portanto, a meta para a qual se dirige a evolucdo universal
em caminho. Esta € uma marcha orgéanica de todos os seres. A medida que

113

117

118

119

120

121

122

123



114

124

125

126

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

salgono essi si coordinano, accordano progressivamente le loro dissonanze,
demoliscono i loro antagonismi e ravvicinano le loro scissioni. Lascesa ¢ un
amplesso sempre piu stretto che consolida le conquiste e unifica I'espansione.
Dal basso verso lalto I'evoluzione ¢ un processo di progressiva unificazione e
'ultimo termine di questa unificazione ¢ Dio. Dio ¢ il punto verso cui tutti gli
esseri tendono, dove sboccano, si unificano.

“Ego sum qui sum”. Dio non si puo definire. Definire significa
limitare e qui si parla dellillimitabile. Ogni definizione sara una riduzione,
una mutilazione. Non si pud definirlo perché non si pud portare nel finito
l'infinito, nel relativo l'assoluto, non si pud dare rappresentazione
nell'illusorio della forma alla realta della sostanza senza nasconderla. I
concetti di Dio e di persona, che ¢ circoscrizione dell’individualita, non si
possono unire perché non si puo circoscrivere I'infinito. Dio non si puo
raggiungere per argomentazioni, perché ¢ al di sopra di ogni ragionamento.
Dio non si dimostra, si sente. Non si pud giungere a Dio per pura
moltiplicazione di umani attributi, per superare il concetto di direzione a
cui dobbiamo limitarci, sarebbe necessario un salto nell’inconcepibile. Chi
infatti si avvicina veramente a Dio prova un senso di sconfinato
smarrimento; solo allora si guarda veramente in alto. Salendo di piano in
piano la fusione degli spiriti si fa sempre pill intima e completa. Lungo
questa armonizzazione ¢ la via che conduce a Dio. Egli ¢ l'unita globale
che armonizza e fonde in sé tutte le coscienze e le creature.

Le superiori zone di evoluzione sono livelli di spirito e sono dentro di
noi. Dio, supremo termine, non ¢ fuori, ma ¢ dentro di noi, nel profondo di
un abisso su cui appena osiamo affacciarci tremando. E Iio di tutti i
fenomeni che Egli crea eternamente nella Sua manifestazione. Non
possiamo pregare che immergendoci verso questo centro interiore dove
altezza e profondita si confondono e le nostre misure non hanno piu senso.
L’ascesi mistica € un tratto del cammino che ci conduce a Dio. L'evoluzione
spirituale ¢ lo sprofondamento della nostra coscienza nel nostro interiore;
la sua dilatazione ¢ una strana dilatazione superspaziale verso 'interno, che
puo dare la sensazione anche di una espansione fuori di sé. Ma non vi sono
sensazioni comunicanti che possano stabilire termini di paragone con le
nuove dimensioni. I lampeggiamenti di coscienza, che sono
nell'ispirazione, nella rivelazione, nell’estasi, sono lampeggiamenti di
Divinita. Ne udremo l'eco immensa ascoltando la voce dello spirito, ne
vedremo 1 bagliori guardando nel profondo di noi stessi, perché Dio € in
fondo al cuore dell'uvomo, presentimento di tutte le ascensioni,
incancellabile come I'istinto fondamentale della vita.

Lascensione spirituale ¢ un processo di penetrazione dell’io cosciente
nei suoi strati sempre piu intimi e profondi, che sono piani di coscienza
sempre piu elevati. Questo cammino in profondita ¢ una liberazione



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

ascendem eles se coordenam, acordam progressivamente as suas dissonancias,
demolindo os seus antagonismos e reaproximando as suas cisdes. A ascensio
¢ um abraco sempre mais estreito que consolida as conquistas e unifica a
expansdo. De baixo para cima, a evolucdo € um processo de progressiva
unificacio e o ultimo termo desta unificacdo € Deus. Deus € o ponto para o
qual todos os seres tendem, onde convergem, se unificam.

“Ego sum qui sum”. Deus ndo se pode definir. Definir significa limitar,
e aqui se fala do ilimitdvel. Cada definicdo serd uma reduc@o, uma mutilacao.
Nao se pode defini-lo porque nio se pode levar no finito o infinito, no o
absoluto, ndo pode dar representacdo no ilusério da forma a realidade da
substincia dentro sem ocultid-la. Os conceitos de Deus e de pessoa, que é
circunscricdo de individualidade, ndo se pode unir porque nio se pode
circunscrever o infinito. Deus ndo pode ser alcancar por argumentagdes,
porque estd acima de cada raciocinio. Deus ndo se demonstra, se sente. Nao
se pode alcancar a Deus por mera multiplicacdo de atributos humanos, para
superar o conceito de direcdo ao qual devemos nos limitar, seria necessario
um salto no inconcebivel. Quem de fato, se aproxima verdadeiramente de
Deus prova uma senso de ilimitado aturdimento; sé entdo se olha
verdadeiramente no alto. Ascendendo de plano em plano, a fusdo dos espiritos
se faz sempre mais intima e completa. Ao longo desta harmonizag@o estd a via
que conduz a Deus. Ele € a unidade global que harmoniza e funde em si todas
as consciéncias e as criaturas.

As superiores zonas de evolucdo s3o niveis de espirito e estdo dentro
de nés. Deus, supremo termo, ndo estd fora, mas estd dentro de nds, no
profundo de um abismo no qual apenas ousamos perscrutar tremendo. E o
eu de todos os fendmenos que Ele cria eternamente na Sua manifestagao.
Nao podemos orar sendo mergulhando-nos rumo este centro interior onde
altura e profundidade se confundem e as nossas medidas ndo tém mais
sentido. A ascese mistica é um trecho do caminho que nos conduz a Deus.
A evolugdo espiritual € o aprofundamento da nossa consciéncia no nosso
interior; a sua dilatagdo € uma estranha dilatacdo superespacial rumo ao
interior, que pode dar a sensagdo também de uma expansdo para fora de si.
Mas nd3o ha sensacOes comunicantes que possam estabelecer termos de
comparacdo com as novas dimensdes. Os lampejos de consciéncia, que
ocorrem na inspiracdo, na revelag@o, no €xtase, sdo lampejos de Divindade.
Lhe ouviremos o eco imenso escutando a voz do espirito, lhe veremos os
lampejos olhando no profundo de nés mesmos, porque Deus estd no fundo
do coracdo do homem, pressentimento de todas as ascensdes, incanceldvel
como o instinto fundamental da vida.

A ascensdo espiritual € um processo de penetracdo do eu consciente nos
seus estratos sempre mais intimos e profundos, que sdo planos de consciéncia
sempre mais elevados. Este caminho em profundidade é uma libertacdo

115

124

125

126



116

127

128

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

dell'involucro denso della materia e della sua illusione sensoria, € un
denudarsi da scorie pesanti, ¢ una progressione verso la realta, la verita, il
bene, lassoluto. E una ascensione verso linterno. Lavvenire & dentro di
noi. La manifestazione verso la realta esteriore dei sensi e della materia €
discesa involutiva, ¢, mi si perdoni il termine, decentramento di Divinita.
Levoluzione procede in direzione inversa, perché ¢ il movimento
centripeto del ritorno dell’anima a Dio. Il centro di coscienza per evolvere
non si proietta all’esterno, ma si sposta verso la realta interiore superfisica e
supersensoria. Cio € un riassorbimento dello spirito in Dio, che dopo aver
lanciato il processo creativo fuori di sé€, nella sua prima fase involutiva, lo
inverte € lo riaccentra in s€ nella sua fase evolutiva. Processo concentrico
di sintesi, di attrazione e di amore, opposto al precedente, di dispersione.

N

La grande forza che sospinge levoluzione ¢ amore. Essa ¢ la
radiazione che discende dall’alto e attrae a sé. Essa ricostruisce, riunifica,
riarmonizza, riporta all’'unita. La lotta tra il bene e il male ¢ la lotta tra
queste spinte ricostruttive che affermano e le spinte negative, distruttive e
dispersive dell'involuzione. Si fatica ma si conquista. L'egoista che crede di
vincere la vita facendosi centro e tutto asservendo e accumulando a sé,
invece se ne chiude le porte perché si isola dal gran movimento
dell’'unificazione, si taglia fuori dalle sorgenti di vita e inaridisce. Egli inverte
le vie dell’espansione dell’io; si lega alle cose e si chiude all’espansione nel
cuore dei simili e delle creature. Per nutrire solo se stesso a danno degli altri
si sottrae ogni nutrimento; cosi ¢ sconfitto e non vincitore. Ce ne ha avvertiti
la suprema sapienza del Vangelo. ’Egoista vive alle spese del tutto. Chi ama
vive in continua comunicazione con tutto, miniera inesauribile di ricchezza.
Chi dona sembra perdere, ma con quell’atto identifica il proprio con il bene
dei suoi simili e in essi rivive, in essi moltiplicandosi. Cosi l'altruismo dilata
la coscienza, se perde utilitariamente, ma solo secondo la piu limitata
psicologia razionale, immensamente riguadagna spiritualmente. Un atto di
egoismo ¢ invece una contrazione e porta al soffocamento; il senso di
espansione e aumento che sgorga da un atto di altruismo, spiega la altrimenti
assurda gioia del dare. Cosi si spiega e solo cosi, come per lo spirito il
donarsi in sacrificio non sia come ¢ per il corpo, una penosa mutilazione di
vita, ma una gioiosa forma di espansione.

Per amore intendo l'amore di spirito che unifica, non l'amore di
carne, egoista, che lascia sempre profondi residui di separazione; intendo la
vibrazione a circuito aperto, non la vibrazione a circuito chiuso, ritornante
su se stessa. Intendo la vibrazione espansiva del vero altruismo evangelico,
la vibrazione dell’espansione mistica che rappresenta un ordine di onde piu
corte, rapide e dinamiche, pit penetranti quindi, il cui ritmo piu intenso e
veloce loro permette di elevarsi oltre 'atmosfera terrestre e di attraversare i
superiori piani di evoluzione, per avvicinarsi maggiormente alla sorgente,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

do invélucro denso da matéria e da sua ilusdo senséria, € um desnudar-se de
escorias pesadas, € uma progressdo rumo a realidade, a verdade, ao bem, ao
absoluto. E uma ascensdo rumo ao interior. O futuro estd dentro de nds. A
manifestacdo rumo a realidade exterior dos sentidos e da matéria é descida
involutiva, €, se me perdoam o termo, descentralizacdo de Divindade. A
evolugdo procede em direcdo inversa, porque € o movimento centripeto do
retorno da alma a Deus. O centro de consci€ncia para evoluir, ndo se projeta
para fora, mas desloca-se rumo a realidade interior superfisica e
supersensoria. Isso € uma reabsor¢do do espirito em Deus, que, apés ter
lancado o processo criativo fora de si, na sua primeira fase involutiva, o
inverte e o refocaliza em si na sua fase evolutiva. Processo concéntrico de
sintese, de atracdo e de amor, oposto ao precedente, de dispersao.

A grande forca que impulsiona a evolugdo € amor. Ela € a radiacdo que
desce do alto e atrai a si. Ela reconstrdi, reunifica, rearmoniza, restaura a
unidade. A luta entre o bem e o mal € a luta entre estes impulsos
reconstrutivos que afirmam e os impulsos negativos, destrutivos e dispersivos
da involug@o. Se esforca mas se conquista. O egoista que acredita vencer a
vida fazendo-se centro e tudo subjugando e acumulando para si, em vez disso,
se lhe fecha as portas porque se isola do grande movimento da unificacdo, se
isola das fontes da vida e definha. Ele inverte as vias da expansdo do eu; se
liga as coisas e se fecha a expansdo no coracdo dos semelhantes e das
criaturas. Para nutrir sé a si mesmo as custas dos outros, se priva de cada
alimento; assim, € derrotado e nao vencedor. Sobre isso nos tem advertido a
suprema sabedoria do Evangelho. O egoista vive as custas de tudo. Quem ama
vive em continua comunica¢do com tudo, mina inesgotdvel de riquezas. Quem
doa parece perder, mas com aquele ato identifica o seu com o bem dos seus
semelhantes e neles revive, multiplicando-se neles. Assim, o altruismo dilata a
consciéncia, se perde utilitariamente, mas sé segundo a mais limitada
psicologia racional, imensamente ganha de novo espiritualmente. Um ato de
egoismo, € em vez disso, uma contracio e leva ao sufocamento; a senso de
expansdo e aumento que flui de um ato de altruismo, explica, de outra forma,
a absurda alegria do dar. Assim se explica, e s6 assim, como para o espirito, o
doar-se em sacrificio ndo seja, como € para o corpo, uma penosa mutilacdo de
vida, mas uma alegre forma de expansao.

Por amor, entendo o amor de espirito que unifica, ndo o amor de
carne, egoista, que deixa sempre profundos residuos de separagio; entendo a
vibragdo em circuito aberto, no a vibragdo em circuito fechado, que retorna
sobre si mesma. Entendo a vibracdo expansiva do verdadeiro altruismo
evangélico, a vibracdo da expansdo mistica que representa uma ordem de
ondas mais curtas, rapidas e dinamicas, mais penetrante portanto, cujo ritmo
mais intenso € veloz lhes permite elevar-se além da atmosfera terrestre e de
atravessar os superiores planos de evolucdo, para aproximar-se da fonte,

117

127

128



118

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

sentirne l'attrazione e raggiungere con essa una piu perfetta sintonizzazione.
Lamore & la strada maestra per giungere a Dio. E cosi che in basso tutte le
creature sono nemiche, in alto tutte le creature sono sorelle; ecco come il
Vangelo trasforma il nemico in amico e, giunti ad un dato livello, tutta la
fenomenologia universale appare come una musica immensa di tutto il
creato, si muta la voce delle cose e diventa un canto. E l'ascesi, che opera
questo miracolo, rivelando all’anima il segreto dell’armonizzazione, I'ascesi
che nell'amore opera il riassorbimento del male, delle tenebre, della lotta, del
dolore, verso I'equilibrio, l'ordine, la felicita.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

sentir a atragdo e alcangcar com ela uma mais perfeita sintonizagdao. O
amor é a estrada mestra para alcancar a Deus. E assim que em baixo
todas as criaturas sdo inimigas, no alto, todas as criaturas sdo irmas; eis
como o Evangelho transforma o inimigo em amigo e, atingir a um dado
nivel, toda a fenomenologia universal aparece como uma misica imensa
de toda a cria¢do; se muda a voz das coisas e se torna um canto. E a
ascese, que opera esse milagre, revelando a alma o segredo da
harmonizagdo, a ascese que, no amor, opera a reabsorcao do mal, das
trevas, da luta, da dor, rumo ao equilibrio, a ordem, a felicidade.

119



120

129

130

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIV. Dalla terra al cielo

Il fenomeno dell’ascensione spirituale resta cosi piazzato in seno alla
fenomenologia universale come fase di evoluzione, come fatto
insopprimibile e necessario. Esso ¢ innestato nella tecnica del
funzionamento organico del tutto. Se qui siamo giunti alla costatazione
sperimentale in forma scientifica, tutto il nostro mondo non poteva non
incontrarsi con un fatto cosi fondamentale. Ed esso si ripete in tutti i tempi
e in tutti i luoghi e, dal Brahmanesimo al Buddhismo, dall’Islamismo al
Cristianesimo, si ritrova in tutte le religioni.

Questo processo di ascesi mistica che qui stiamo studiando si
potrebbe ripetere come metodo di Yoga, con terminologia equivalente,
poiché anche lo Yoghi tende alla liberazione e all’unificazione. Ma io
rifuggo da tutto cio che sa di negativo perché I'isolamento dal mondo e dai
simili ¢ sempre un po isolamento da Dio; rifuggo da cio che ¢
soppressione di realta esteriori piuttosto che espansione in realta interiori;
da ci0 a cui non si giunge per armonizzazione che ¢ il dolce canto che fa
della vita e del dolore una gioia, il canto di Frate Francesco nel cantico
delle creature. Io, che sono latino, non posso sentire 'ascensione di spirito
che nella forma calda, passionale dei latini, nella forma di un misticismo
vibrante e attivo, non posso astrarmi nell'isolamento socialmente passivo
della pura concentrazione; ma ho bisogno, appena un nuovo elemento nella
concentrazione io abbia raggiunto, di ridiscendere tra i miei simili per
donarmi, ho bisogno di dire e di realizzare, non di concentrare in me ma di
espandere in una armonizzazione di anime il frutto della mia ascensione.
La mia concezione pil esteriormente dinamica di occidentale mi impone
come dovere questo tutto narrare perché tutto appaia alla luce e risuoni nel
cuore degli altri. Il mondo non mi appare esclusivamente come una vana
danza di ombre, una grande Maya, ma come un campo di lotta ove
sanguina I'anima del mio fratello che devo aiutare. In questa unificazione
con lui si rinsalda la mia unificazione con l'alto. Da questa base di amore
umano, inizio il processo della mia armonizzazione di amore divino.
L’ascesi mistica, la intendo latinamente, il che vuol dire cristianamente,
non come una sterile concentrazione meditativa che ruba alla societa
unanima e una attivita, ma come una fecondazione operata dal divino
nellumano perché nell'umano si espanda e si moltiplichi per la sua
ascensione; intendo non una forza che si assenta dalla terra, ma una forza
che ritorna e sulla terra ¢ attiva e presente e opera potentemente ogni
giorno. Intendo l'ascesi mistica come un aiuto alla vita, non come una
aggressione alla vita, come una espansione non come una compressione.
Sono quindi immensamente lontano da certo sterile ascetismo conventuale,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIV. Da terra ao céu

O fendmeno da ascensdo espiritual permanece assim situado no seio
da fenomenologia universal como fase da evolu¢do, como fato insuprimivel
e necessdrio. Ele estd enxertado na técnica do funcionamento organico do
todo. Se aqui chegamos a constatacdo experimental em forma cientifica,
todo o nosso mundo nao poderia deixar de se deparar com um fato tdo
fundamental. E ele se repete em todos os tempos e em todos os lugares, e,
do Bramanismo ao Budismo, do Islamismo ao Cristianismo, se encontra
em todas as religioes.

Este processo de ascese mistica que aqui estamos estudando se
poderia repetir como método de Yoga, com terminologia equivalente, pois
que o Iogue tende a libertacdo e a unificagdo. Mas eu refugo tudo o que
cheira a negativo, porque o isolamento do mundo e dos semelhantes é
sempre um pouco isolamento de Deus; refugo disso que € a supressdo das
realidades exteriores em vez de expansdo em realidades interiores; disso a
qual ndo se chega por harmonizacio, que € o doce canto que faz da vida e
da dor uma alegria, o canto do Irmao Francisco no céntico das criaturas.
Eu, que sou latino, ndo posso sentir a ascensdo de espirito sendo na forma
calorosa, passional dos latinos, na forma de um misticismo vibrante e ativo,
ndo posso abstrair-me no isolamento socialmente passivo da pura
concentragdo; mas assim que eu tenha alcancado um novo elemento em
minha concentracdo, preciso descer novamente entre os meus semelhantes
para doar-me, preciso dizer e realizar, ndo concentrar em mim mesmo,
mas expandir em uma harmonizac¢do de almas o fruto da minha ascensao.
A minha concepc¢do mais exteriormente dinamica de ocidental, me impde
como dever isto tudo narrar para que tudo apareca a brilhar e ressoe no
coracdo dos outros. O mundo ndo me parece exclusivamente como uma va
danca de sombras, uma grande Maya, mas como um campo de luta onde
sangra a alma do meu irmao que devo ajudar. Nesta unificacdo com ele, se
fortalece a minha unificacio com o alto. Desta base de amor humano,
iniciou o processo de minha harmoniza¢do de amor divino. A ascese
mistica, a entendo latinamente, o que quer dizer cristimente, ndo como
uma estéril concentracdo meditativa que rouba a sociedade uma alma e
uma atividade, mas como uma fecundac¢éo operada pelo divino no humano,
para que no humano se expanda e se multiplique pela sua ascensdo;
entendo ndo uma forca que se ausenta da terra, mas uma forca que
retorna e sobre a terra € ativa e presente e opera potentemente cada dia.
Entendo a ascese mistica como uma ajuda a vida, ndo como uma
agressdo a vida, como uma expansdo, nio como uma compressao. Estou,
portanto, imensamente longe de certo estéril ascetismo conventual,

121

129

130



122

131

132

133

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

che opprime senza avere in sé passione di resurrezione. Non uccidiamo
I'amore, intendo I'alto amore dello spirito, altrimenti uccideremo noi stessi;
ma innestiamolo nel dolore. Passera il dolore e I'amore sopravvivera,
fecondato dal dolore, crescera e ci portera pil in alto.

La mia concezione, basata su solide basi scientifiche e sperimentali
deve passare ben distinta e lontana da tutti questi scogli, tra tutti questi
travisamenti di una sana e fattiva visione della vita. Solo transitoriamente
accetto la tenebra, il tormento, il mutilamento della rinuncia, e il piu
brevemente possibile e solo per rivivere piul intensamente e piu in alto.
Vivere, vivere, sempre piu vivere. La mia ascesi € un vortice di passione,
non ¢ un addormentarsi nel nulla né una scuola di persecuzione ascetica,
molto meno un addomesticamento di convenienze: ¢ un maturamento
logico, naturale e irrefrenabile, che appare quando I'anima ha dietro di sé
un accumulamento tale di forze che gli equilibri precipitano in piu alte
forme di vita. Nell'ascesi vedo la sana metodologia mistica, cio¢ un
processo naturale di sviluppo di coscienza. E come la fase razionale ci ha
dato il metodo analitico, come la fase ispirativa ci ha dato il metodo
dell'intuizione e mi ha portato alla costruzione di una sintesi universale,
cosi la fase mistica ci da il metodo dell’espansione totalitaria e porta alla
costruzione di una coscienza unitaria. L'unificazione del sapere si completa
e si eleva fino all’unificazione nel sentire.

Lespansione dei cicli espressa nel diagramma ¢ un ingigantire di
coscienza che copre campi sempre piu vasti di sensazione, abbraccia nella
piu estesa capacita vibratoria una gamma sempre piu estesa di note e a
sempre piu voci puo rispondere nel gran canto dell’'universo. La
sovrapposizione dei piani nel diagramma porta realmente una discesa di
luce, di forza e di amore dall’alto e stabilisce una comunione incessante tra
1 vari piani, che ¢ un meraviglioso concerto di anime. E piu salgo e pit mi
immedesimo in questo canto; e piu ricevo € mi fondo e piu ne sono nutrito,
e piu devo ridiscendere e diffondermi nelle minore creature sorelle. Vi ¢
realmente nell’'universo questa meravigliosa circolazione, di piano in piano,
di linfa vitale e scorre a oceani, limitata solo dalla capacita recettiva
dell’essere, dalla sua potenza di risonanza. Dio ¢ tale centro di energie
vitali, affettive e intellettive, che ogni essere resterebbe incenerito se le vie
di penetrazione non fossero automaticamente limitate in proporzione alla
sensibilita.

Ho trattato largomento razionalmente e ne ho date le basi
scientifiche. Ma irresistibilmente oramai il passo pesante della ragione si
affretta e si alleggerisce in espressioni piu eccelse; che I'argomento incalza
e il mio spirito ha fretta di aprire le ali e di mostrarsi in volo quale esso
veramente &, non pill costretto entro quelle pastoie. E ora di gettare gli
involucri della rappresentazione razionale e di avvicinarsi alla visione. E mi



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

que oprime sem possuir em si a paixdo de ressurrei¢do. Nao matemos o
amor, entendo o amor sublime do espirito, de outro modo, matariamos nés
mesmos; mas enxertemos-o na dor. Passara a dor, € o amor sobrevivera;
fecundado pela dor, crescerd e nos levard mais no alto.

A minha concep¢do, baseada sobre solidas bases cientificas e
experimentais, deve passar bem distinta e distante de todos estes
obstdculos, entre todas essas distor¢des de uma s e eficaz visdo da vida.
S6 transitoriamente aceito a treva, o tormento, a mutilacdo da rentincia, e o
mais brevemente possivel, e s6 para reviver mais intensamente € mais no
alto. Viver, viver, sempre mais viver. A minha ascese ¢ um vortice de
paixdo; ndo € um adormecer-se no nada, nem uma escola de perseguicio
ascética, muito menos uma domesticacdo de conveni€ncias: € um
maturamento 16gico, natural e irrefredvel, que aparece quando a alma tem
atrds de si um actimulo tal de forcas que os equilibrios precipitam em mais
altas formas de vida. Na ascese, vejo a sd metodologia mistica, i. €., um
processo natural de desenvolvimento de consciéncia. E como a fase
racional nos deu o método analitico, como a fase inspirativa nos deu o
método da intui¢do e me levou a constru¢do de uma sintese universal,
assim a fase mistica nos d4 o método da expansdo totalitiria e leva a
constru¢do de uma consciéncia unitdria. A unificacdo do saber se completa
e se eleva a unificacio no sentir.

A expansdo dos ciclos expressa no diagrama é um agigantar de
consciéncia que cobre campos sempre mais vastos de sensacdo, abrange
na mais extensa capacidade vibratéria uma gama sempre mais extensa de
notas e a sempre mais vozes pode responder no grande canto do universo.
A sobreposi¢do dos planos no diagrama porta realmente uma descida de
luz, de forca e de amor do alto e estabelece uma comunhdo incessante
entre os varios planos, que € um maravilhoso concerto de almas. E
quanto mais subo e mais me mergulho neste canto; e mais recebo € me
fundo, mais sou nutrido por ele, mais devo descer novamente € me
difundir nas menores criaturas irmas. Existe realmente no universo esta
maravilhosa circulagdo, de plano em plano, de linfa vital e escorre como
oceanos, limitada sé pela capacidade receptiva do ser, pela sua poténcia
de ressonancia. Deus € tal centro de energias vitais, afetivas e intelectivas,
que cada ser seria incinerado se as vias de penetracdo ndo fossem
automaticamente limitadas em propor¢ao a sensibilidade.

Tratei o argumento racionalmente e lhe dei as bases cientificas.
Mas irresistivelmente agora o passo pesado da razdo se apressa € se suaviza
em expressOes mais excelsas; o argumento insta, € 0 meu espirito tem
pressa de abrir as asas e de mostrar-se em voo como ele verdadeiramente
é, ndo mais constrangido por esses grilhdes. E hora de me livrar dos
invélucros da representacdo racional e de aproximar-se da visdo. E me

123

131

132

133



124

134

135

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

avviciner0O man mano in questo scritto, fino a penetrarla, fino a
immergermi e smarrirmi nell’estasi e ardere nell’amore divino. Ho detto in
principio che avrei trattato l'argomento dell’ascesi mistica anche come
sensazione, non solo come ragione ma anche come fede, non solo nel suo
aspetto scientifico e obiettivo ma anche nel suo aspetto mistico e spirituale.
Questa sua diversa proiezione non scindera ma rafforzera, confermandola,
la realta del fenomeno; nulla togliera alla sua basilare solidita razionale, in
cui ¢ sempre possibile ridiscendere e che non puo, da chi voglia, esser mai
perduta di vista, sol che si sappia tradurre i termini di fede in termini di
scienza. Laspetto scientifico che ho anteposto in principio per gettar
solidamente, sulla terra, le basi del fenomeno, non si smentisce ora che
quel fenomeno osserviamo la continuazione nel cielo.

Ho raccontato nei precedenti miei scritti spietatamente, vincendo la
verecondia delle intime cose dell’anima, 10 mio dolore, la mia debolezza, la
mia fatica. E ora di narrare il frutto di tutto cid, la conquista, di entrare nella
fase delle realizzazioni. Nei volume precedente' ho fatto, alla fine, delle
affermazioni gravi. E giunto il momento di consolidarle con ancora pit gravi
affermazioni. Non posso rinnegare il passato, devo continuarlo con nuove
ascensioni. Questa mia nuova testimonianza, che do con I'anima nuda dinanzi
a Dio, mi impegna ancora e andro fino in fondo. I primi legami si stringono,
gli impegni si rafforzano; per certe vie non si puo fermare. Questa
testimonianza dira che cosa ¢ “La Grande Sintesi”, rivelera oggi una nuova
ancora piu profonda zona di suo significato, confermera e amplifichera le mie
gia tanto gravi affermazioni al riguardo. Parlero di Cristo perché Cristo si €
avvicinato e sento che si avvicina ogni giorno di pill in una luce smagliante.
Poiché Egli ¢ il centro da cui nacque e in cui si fonde tutta la mia opera e tutta
la mia personalita.

Fard cosi meglio comprendere in questo mondo di ciechi quali sono
le vere mete della vita. Tanti al termine del cammino comprendono troppo
tardi che nulla di sostanziale fu costruito, nulla che resista alla morte e
sopravviva alla distruzione e possa portarsi via nella propria personalita.
Comprendono allora che ricchezza, onori, amore sessuale, furono vana
illusione. Che squallore nell’anima! E bisognera poi ricominciare da capo,
ripetere il corso delle prove! La luce si fa solo all’estremo, sull'orlo della
tomba. Prima, sempre un aggredirsi senza pace, per farsi grandi la dove
nulla resiste e il tempo tutto distrugge. Sempre cosi; € che si farebbe
altrimenti? Sembra che 'uomo non sappia far altro. Sembra che se finisse
questa rivalita, questa ferocia di lotta, si resterebbe stupiti a guardarsi
sbadigliando come chi non ha piu nulla da fare, non sa piu che cosa fare. O
ci si ingozzerebbe di beni e di godimenti fino a scoppiare, fino a morirne.
Questa tremenda passione che qui agito sembra dunque proprio fuori del

1 “Le Nouri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

aproximarei gradualmente neste escrito, até penetra-la, até mergulhar e me
perder no éxtase e arder no amor divino. Disse no principio que trataria o
argumento da ascese mistica também como sensa¢do, ndo s6 como razio,
mas também como fé, ndo s6 no seu aspecto cientifico e objetivo, mas
também no seu aspecto mistico e espiritual. Esta sua diversa projecdo nao
cindird, mas reforcard, confirmando-a, a realidade do fendmeno; nio
tolherd a sua basilar solidez racional, a qual € sempre possivel descer
novamente e que niao pode, por quem queira, ser jamais perdida de vista,
desde que se saiba traduzir os termos de fé em termos de ciéncia. O
aspecto cientifico que antepus no principio para lancar solidamente, sobre
a terra, as bases do fendmeno, ndo se desmente agora que observamos a
continuacdo daquele fendbmeno no céu.

Narrei nos meus precedentes escritos desapiedadamente, vencendo a
vergonha das intimas coisas da alma, a minha dor, a minha fraqueza, a
minha fadiga. E hora de narrar o fruto de tudo isso, a conquista, para entrar
na fase das realizagdes. No volume precedente' fiz, no fim, afirmacoes
graves. Chegou o momento de consolidd-las com ainda mais graves
afirmacdes. Ndo posso renegar o passado, devo continud-lo com novas
ascensodes. Este meu novo testemunho, que dou com a alma nua diante de
Deus, me empenha ainda, e o seguirei até o fim. Os primeiros lacos se
apertam, os compromissos se reforcam; por certas vias, ndo se pode parar.
Este testemunho dird o que € “A Grande Sintese”, revelard hoje uma nova e
ainda mais profunda zona de seu significado, confirmard e amplificard as
minhas ja tdo graves afirmacgdes a respeito. Falarei de Cristo porque Cristo
se aproximou e sinto que se aproxima a cada dia mais com uma luz
deslumbrante. Porque Ele é o centro do qual nasce e no qual se funde toda a
minha obra e toda a minha personalidade.

Farei assim melhor compreender neste mundo de cegos quais sdo as
verdadeiras metas da vida. Tantos ao final do caminho compreendem tarde
demais que nada de substancial foi construido, nada que resista a morte e
sobreviva a destrui¢cdo e possa levar consigo na propria personalidade.
Compreendem entdo que riqueza, honras, amor sexual, foram va ilusio.
Que miséria na alma! E precisard depois recomecar do inicio, repetir o
curso das provacdes! A luz se faz s6 ao extremo, a beira da tumba. Antes,
sempre um agredir-se sem paz, para fazer-se grandes onde nada resiste € o
tempo tudo destréi. Sempre assim; e o que se faria de outro modo? Parece
que o homem nio sabia fazer outra coisa. Parece que se acabasse esta
rivalidade, esta ferocidade da luta, se ficaria espantados a olhar-se
bocejando como quem ndo tém mais nada a fazer, ndo sabe mais o que
fazer. Ou nos empanturrariamos de bens e de gozos até explodir, até
morrer. Esta tremenda paixdo que aqui agito parece entdo toda fora do

1 “As Nodres".

125

134

135



126

136

137

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

normale concepibile. E ognuno va gia per la china e trascina gli altri con sé
e tutti si trascinano insieme, ed € una gara a chi piu veloce precipita; ¢ un
incalzarsi a cui pill nessuno resiste e si calpesta I'anima umana, scintilla di
Dio.

Fard0 comprendere le pit profonde realta della vita che sfuggono
all'occhio cupido e frettoloso dell'uomo di oggi. Egli crede di essere il suo
corpo, niente altro che il corpo e con lui di finire. Non vuole invecchiare,
non vuole morire con esso. Quale mutilazione tremenda di una coscienza
infinita, identificarsi cosi solo con la propria limitazione! Chiudersi cosi
senza speranza di luce nelle tenebre, imprigionare lo spirito libero
nell'involucro della materia e subire le vicende instabili di questa, il suo
affannoso trasformismo, per imputridire all’'ultimo con essa. Cristo ¢
venuto per dirci: “lo sono la Resurrezione e la vita”, e non lo abbiamo
compreso. L'uomo di oggi, nella cosi detta civilta moderna, rincorrendo
faticosamente un ideale di benessere materiale, si € chiuso le vie
dell’espansione spirituale, le vie dello sviluppo di coscienza; si € rinserrato
in un guscio di egoismo e la sua anima soffoca e soffre, vorrebbe esplodere
nel suo libero elemento, si sente invece, nella materia, morire. Cosi chiuso,
lo spirito sente la pressione delle anguste pareti che tenta di sollevare e non
comprende che esse non sono, non possono essere la sua casa. Il presunto
dinamismo del nostro tempo non ¢ che lagitarsi disordinato di questa
angoscia che cerca l'uscita. Dominio di velocita, di tempo e di spazio
sembra una fuga, una liberazione, un superamento e non ¢ che il respiro
piu corto e affannoso di chi corre piu veloce nello stesso circolo di cose
vane. Non si immagina come tutta la vita umana poggi su questi sottili
giochi psicologici, su queste leggi profonde dell’evoluzione dello spirito. La
scienza utilitaria ha preteso di sfondare dei varchi nella cerchia ferrea delle
necessita materiali e le fiumane umane si son lasciate dietro quello
spiraglio di speranza e si sono incastrate nel pertugio che ha lasciato il
mondo pil insoddisfatto di prima. Di ben altra espansione ha bisogno la
pressione interiore. Lo spirito non puo saziarsi di questi accrescimenti nella
materia, nuove stratificazioni esteriori che ispessiscono I'involucro e legano
lo spirito alla zavorra terrena che ¢ fatta di dolore.

Per chi vede e comprende, tale spettacolo ¢ spaventoso. Sarebbe
ridicolo se non fosse straziante. E una corsa lacerante all'inutile. A un tal
mondo io parlo, lo so. Parlo di sollevamenti di spirito nelle piu rarefatte
atmosfere dell’intelligenza e dell'amore. Pretendo di trascinare il lettore
ancora piu oltre, in rapimenti divini. Lo portero in pieno nella sensazione
dell’estasi mistica, perché questa ¢ la sostanza del fenomeno di ascesi che
stiamo studiando. E necessaria questa esposizione di stati d’animo perché
essa contiene la psicologia costitutiva del fenomeno. Sard compreso? So
bene che si tratta spesso di anime di eta differenti, di diversa e



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

normal concebivel. E cada um vai ja pela ladeira e arrasta os outros
consigo, e todos se arrastam juntos, € € uma corrida para ver quem mais
veloz precipita; € uma pressdo a qual ninguém resiste, e se pisoteia a alma
humana, centelha de Deus.

Farei compreender as mais profundas realidades da vida que
escapam ao olho cipido e apressado do homem de hoje. Ele cré ser o seu
corpo, nada mais que o corpo, € com ele, terminar. Ndo quer envelhecer,
ndo quer morrer com ele. Que mutilacdo tremenda de uma consciéncia
infinita, identificar-se assim sé com as suas proprias limitacdes! Fechar-se
assim, sem esperanca de luz, nas trevas, aprisionar o espirito livre no
invélucro da matéria e sofrer as vicissitudes instdveis desta, o seu afanoso
transformismo, para apodrecer, ao fim, com ela. Cristo veio para dizer-nos:
“Eu sou a Ressurreicdo e a vida”, e ndo o compreendemos. O homem de
hoje, na assim dita civilizacdo moderna, perseguindo laboriosamente um
ideal de bem-estar material, se fechou as vias da expansdo espiritual, as
vias do desenvolvimento de consciéncia; se encerrou numa casca de
egoismo, e a sua alma sufoca e sofre, desejaria explodir no seu livre
elemento, se sente, em vez disso, na matéria, morrer. Assim encerrado, o
espirito sente a pressdo das estreitas paredes que tenta erguer e nio
compreende que elas ndo sdo, nem podem ser, a sua casa. O presumido
dinamismo do nosso tempo ndo € sendo o agitar-se desordenado desta
angustia que busca a saida. Dominio de velocidade, de tempo e de espago
parece uma fuga, uma libertacdo, um superamento e ndo € sendo a
respiracdo mais curta e laboriosa de quem corre mais veloz no mesmo
circulo das coisas vds. Nao se imagina como toda a vida humana repousa
sobre estes sutis jogos psicoldgicos, sobre estas leis profundas da evolugdo
do espirito. A ciéncia utilitarista pretendeu criar brechas no circulo de
ferro das necessidades materiais, e as correntes humanas deixaram para
trds aquele vislumbre de esperanca e ficaram presas no buraco que deixou
o mundo mais insatisfeito do que antes. De bem outra expansdo tem
necessidade a pressdo interior. O espirito ndo pode saciar-se com estes
crescimentos na matéria, novas estratificagdes exteriores que engrossam o
envoltorio e ligam o espirito ao lastro terreno que € feito de dor.

Para quem v€ e compreende, tal espetaculo € pavoroso. Seria ridiculo
se ndo fosse mortificante. E uma corrida dilacerante para o inutil. A um tal
mundo eu falo, eu sei. Falo de elevamentos de espirito nas mais rarefeitas
atmosferas da inteligéncia e do amor. Pretendo atrair o leitor ainda mais
além, em éxtases divinos. O conduzirei plenamente na sensa¢cdo da €xtase
mistica, porque esta € a substancia do fendmeno de ascese que estamos
estudando. E necessdria esta exposi¢cdo de estados de dnimo porque ela
contém a psicologia constitutiva do fendmeno. Serei compreendido? Sei
bem que se trata muitas vezes de almas de idades diferentes, de diversa e

127

136

137



128

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

meno profonda maturazione interiore, per la cui insensibilita certi scosse
brutali sono necessarie. Ma il loro dolore ¢ reale e mi strazia. Le sento
invocare a tanta distanza, la quale esse non comprendono o non
ammettono, ma che per me implica il tremendo dovere di donarmi per il
loro bene. Le vedo soffocare immerse fino alla gola nella tenebra e nel
tormento; vedo le minacce incombenti dell'ora, che esse non sanno. E
perché dovrei io vivere dunque se non per aiutare e non ho io il dovere di
restituire, dove pili vi ¢ bisogno, quella luce che a torrenti mi piove
gratuitamente dall’alto? L'organizzazione unitaria e compatta dell’'universo
impone una solidarieta tra l'alto e il basso nella fatica di ascendere. Chi piu
ha pitt deve donare. E per questa ragione di equilibrio e di amore che
I'estremo della grandezza di Cristo si € sposato con I'estremo opposto della
sua sanguinosa passione. Attraverso il mio spirito si muovono forze che,
nell'armonizzazione di questi piani, sono di tutti. Non posso isolarmi.
Oramai per me I'universo € un concerto; ¢ necessario vivere accordandosi.
Sono ingolfato sulla via del ritorno e sale con me verso Dio il canto di tutte
le creature. Le dissonanze umane dell’egoismo, dell’avidita, della violenza
non potranno far tacere questo canto immenso che ¢ l'anima del creato.
Tutto ho lasciato lungo la via del dolore. Sono uscito nudo dalla
lacerazione del distacco. Ma ora, nell'espansione del mio spirito, I'universo
mi viene incontro senza pil limiti. Donarmi ¢ il mio lavoro, immergermi
nel ritmo del tutto il mio nutrimento. Tali donazioni normalmente
considerate assurde e molto meno necessarie, sono dovere assoluto per
I'anima che nuda ha varcata la soglia. Se si sale in conquista di conoscenza
e di amore ¢ per compiere un piu arduo lavoro, ¢ per adempiere a pit ardui
doveri. Poiché una nuova civilta dovra nascere ed ¢ necessario il sacrificio
per prepararla; sara un nuovo ciclo storico che formera una nuova razza
ove la fratellanza non sara pill vana parola, ma una nuova fase evolutiva di
pit perfetta armonizzazione spirituale.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

menos profunda maturacdo interior, para cuja insensibilidade certos
choques brutais sdo necessdrios. Mas a sua dor € real e me dilacera. As
sinto invocar a tanta distdncia, a qual elas ndo compreendem ou nido
admitem, mas que para mim implica o tremendo dever de doar-me pelo
seu bem. As vejo sufocar, imersas até a garganta na treva € no tormento;
vejo as ameacas iminentes da hora, que eles ndo conhecem. E por que
deveria eu viver, entfo, se ndo para ajudar, e nao tenho o dever de restituir,
onde mais preciso, aquela luz que em torrentes me chove gratuitamente do
alto? A organizacdo unitiria e compacta do universo impde uma
solidariedade entre o alto e o baixo no esforco de ascender. Quem mais
tem mais deve doar. E por esta razio de equilibrio e de amor que o
extremo da grandeza de Cristo se casou com o extremo oposto da sua
sangrenta paixdo. Através do meu espirito se movem forcas que, na
harmonizacdo destes planos, sdo de todos. Nao posso isolar-me. Agora,
para mim, o universo € um concerto; € necessario viver harmonizando-se.
Estou engolfado na via do retorno, e sobe comigo rumo a Deus o canto de
todas as criaturas. As dissonancias humanas do egoismo, da avidez, da
violéncia ndo podem fazer calar este canto imenso que € a alma da criag@o.
Tudo deixei ao longo da via da dor. Emergi nu da laceracdo da separagao.
Mas agora, na expansido do meu espirito, 0 universo me vem ao encontro
sem limites. Doar-me € o meu trabalho, mergulhar-me no ritmo do todo é
o meu alimento. Tais doagdes, normalmente consideradas absurdas e muito
menos hecessdrias, sao dever absoluto para a alma que nua transpds o
limiar. Se se sobe em conquista do conhecimento e do amor, é para
cumprir uma mais drdua tarefa, é para cumprir a mais arduos deveres. Pois
uma nova civilizacdo nascerd e € necessario o sacrificio para prepara-la;
serd um novo ciclo histérico que formard uma nova raca onde a
fraternidade ndo serd mais va palavra, mas uma nova fase evolutiva de
mais perfeita harmonizacao espiritual.

129



130

138

139

140

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XV. Metodologia mistica

La sostanza del mio misticismo, quale apparira in questa sua
espressione di un fenomeno vissuto, ¢ vivere e amare. Man mano che i veli
cadono e la sorgente si avvicina e traspare, I'incendio si accende e divampa.
Vi si udra dentro cantare la musica del divino, 'amore delle creature, I'amore
di Dio. Vedremo risorgere dinanzi a noi la figura di Cristo che ci precede,
che cammina nei secoli. Vedremo in una serie di quadri gradatamente
apparire questa visione e in essa la trasformazione di un’anima. Ma freniamo
ancora il passo prima di avventurarci nel gran volo. Progrediamo per un
graduale crescendo di tensione. Abbiamo trattato abbastanza dell'aspetto
tecnico della questione. Ci lasciamo indietro questa superata fatica. Siamo
ancora nel vestibolo, dinanzi alla soglia. La nostra psicologia deve avanzare
per progressiva smaterializzazione, le precedenti affermazioni teoriche
dovranno diventare sensibili forme di vita. Per rendere possibile la
comprensione dobbiamo staccarci per gradi dalla psicologia corrente,
sgusciare per gradi dall'involucro analitico razionale, liberarci ed elevarci
dalla forma mentale del nostro tempo. Il premesso studio tecnico ci ha fatto
comprendere lascesi mistica razionalmente; ora dobbiamo comprenderla
spiritualmente. Quel primo orientamento ¢ alla base e per questo ci aiuta e ci
aiutera, ma ora bisogna raggiungere la prima sopraelevazione, dell'edificio.
Bisogna elevarsi nella nuova forma di pensiero e muoversi in essa; dobbiamo
squarciare il velo e affrontare la luce.

Qui l'ascesi mistica ha nel nostro esame superata la fase teorica della
comprensione ed entra nel campo pratico della sua realizzazione. Emerge
dall’esposizione razionale con un palpito di vita, non piu illustrazione
esplicativa ma norma di attuazione. Chi ancora dubitasse vedra che qui
l'ascesi diviene un metodo e che vi ¢ una metodologia per giungere a Dio,
per realizzare I'unificazione. E anche cido fa parte della mia esperienza.
Questa esposizione ci avviera alla comprensione dell’ultima parte e dei
quadri psicologici che la concludono. Vedremo cosi nascere qui, come
logica conseguenza delle nostre promesse, una metodologia mistica. E la
stessa dei grandi mistici, di cui per0 essi non dettero la spiegazione
razionale e scientifica necessaria alla odierna comprensione. In fondo essa
¢ la metodologia dell’evoluzione nella fase spirito, sprizza quindi da ogni
mia parola nei passati miei scritti, vi ¢ contenuta nelle linee generali e si
continua qui in un suo piu alto sviluppo.

Il campo sperimentale delle mie osservazioni si estende cosi alle
esperienze dei mistici che hanno vissuto il fenomeno e danno la loro
testimonianza, confermando. Vi € una scienza mistica i cui autori si danno



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XV. Metodologia mistica

A substancia do meu misticismo, qual aparecerd nesta sua expressao
de um fendmeno vivido, é viver e amar. A medida que os véus caem € a
fonte se aproxima e transparece, o incéndio se acende e irrompe. Se ouvird
dentro dele cantar a musica do divino, o amor das criaturas, o amor de
Deus. Veremos ressurgir diante de n6s a figura de Cristo, que nos precede,
que caminha nos séculos. Veremos em uma série de quadros gradualmente
aparecer esta visdo, e nela a transformacdo de uma alma. Mas freamos
ainda o passo antes de nos aventurarmos no grande voo. Progridamos por
um gradual crescendo de tensdo. Tratamos o suficiente do aspecto técnico
da questdo. Nos deixamos para trds esta superada tarefa. Estamos ainda no
vestibulo, diante do limiar. A nossa psicologia deve avancar por
progressiva desmaterializacdo, as precedentes afirmacgdes tedricas devem se
tornar sensiveis formas de vida. Para tornar possivel a compreensdo,
devemos nos desapegar gradualmente da psicologia corrente, despojar
gradualmente do invélucro analitico racional, libertar-nos e elevar-nos da
forma mental do nosso tempo. O precedente estudo técnico nos fez
compreender a ascese mistica racionalmente; agora devemos entendé-la
espiritualmente. Aquela primeira orientag@o € a base e por isto nos ajuda e
nos ajudard, mas agora precisa alcancar a primeira elevacdo do edificio.
Precisa elevar-se na nova forma de pensamento e mover-se nela; devemos
rasgar o véu e encarar a luz.

Aqui a ascese mistica no nosso exame superou a fase tedrica da
compreensdo e entra no campo pratico de sua realizacdo. Emerge da
exposi¢do racional com uma palpitacio de vida, ndo mais ilustracio
explicativa, mas norma de atuacdo. Quem ainda duvida verd que aqui a
ascese se torna um método, e que existe uma metodologia para chegar a
Deus, para realizar a unificacio. E também isso faz parte da minha
experiéncia. Esta exposi¢do nos levard a compreensido da ultima parte e
dos quadros psicoldgicas que a concluem. Veremos assim nascer aqui,
como ldgica consequéncia das nossas promessas, uma metodologia mistica.
E a mesma dos grandes misticos, das quais porém eles nio deram a
explicacdo racional e cientifica necessdria a hodierna compreensdo. No
fundo ela € a metodologia da evolugdo na fase espirito; portanto, emana de
cada palavra minha nos meus escritos passados, estd contida nas linhas
gerais e se continua aqui em um seu mais alto desenvolvimento.

O campo experimental das minhas observacdes se estende, assim, as
experiéncias de misticos que vivenciaram o fendmeno e ddo o seu
testemunho, confirmando. H4 uma ciéncia mistica cujos autores se ddo

131

138

139

140



132

141

142

143

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

la mano. Embrionale nei primi tempi del Cristianesimo, si sviluppa poi
raggiungendo talvolta altezze inaudite. S. Dionigi Areopagita detta le leggi
generali della teologia mistica gettandone le basi; Giovanni Ruysbroeck
(nato nel Belgio nel 1293) ne assimilo il pensiero e soprattutto lo visse.
Nell“Ornamento delle nozze spirituali”, egli veramente arde come un
incendio e vola come aquila; il suo spirito lancia un grido immenso e si
inabissa nella vertigine dei piu alti stati mistici. E chi non conosce Eckart,
Taulero e poi la Beata Angela da Foligno, S. Bonaventura, S. Teresa,
inuguagliata anima vibrante, e il santo della mistica Assisi, S. Francesco,
ombra di Cristo? Massimo dottore in mistica teologica, della grandezza di
S. Tommaso in dommatica, ¢ S. Giovanni della Croce (nato in Spagna nel
1542). Le sue opere: la “Salita del Monte Carmelo”, la “Notte oscura
dell’anima”, il “Cantico spirituale” e la “Fiamma d’amore viva”, descrivono
le vie dell’ascesi spirituale fino all’'unificazione dell’anima con Dio.

Vi ¢ dunque un metodo per giungere a Dio, con caratteristiche che si
ripetono dimostrando che dietro le realizzazioni personali vi € un fenomeno
generale. Vi sono 1 mistici teorici e 1 mistici sperimentali concordi in una
nota dominante. Che cosa fanno, che cosa vogliono tutti costoro? Essi sono
anime tormentate da un bisogno strano: hanno fretta di giungere a Dio; sono
incalzati da un desiderio vertiginoso, il desiderio dell’unificazione. Essi
ardono tutti di una interna ebollizione di amore. Essi vivono con le braccia
aperte verso Dio e verso le creature, soffrendo prima di giungere e poi
cantando e amando. Essi si arroventano nel fuoco dell’estasi, a sorgenti
inimmaginabili e riversando poi torrenti di luce e di passione. Noi udiamo
delle grida che nel nostro mondo non sono comprese, quindi non sono
ammesse. Che cosa avviene dunque?

Avviene il fenomeno dell’assorbimento dell’io inferiore nell’io
superiore attraverso la notte oscura dei sensi. Si sposta il baricentro della
vita in un mondo superbiologico situato oltre il nostro concepibile. Se cio
¢ concepibile teoricamente e tecnicamente come vedemmo, ben altra
cosa ¢ vivere il fenomeno e avere in sé la sensazione della sua
maturazione. Chi ¢ evolutivamente lontano guarda e non sa; ma chi ¢
giunto e vive il fenomeno, attraversa una rivoluzione di pensiero e di
sensazione. Il sorriso di chi nega non puo distruggere questa realta, le sue
pseudo-spiegazioni patologiche non possono fermare lo sviluppo delle
leggi della vita. Avviene il fenomeno della trasumanazione in Dio e
l'anima, la si copra pur di ridicolo, si trova di fronte a cosi stupende
realizzazione che non puo tacere il suo rapimento.

Il fenomeno si rivela subito come decisamente superrazionale,
appunto perché ¢ trasformazione di coscienza; al suo primo passo supera
ed estingue la ragione. Viene dunque per prima cosa a mancare il punto di
contatto con la psicologia inferiore. Ma ¢ pur logico che chi vola lasci la



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

a mao. Embriondria nos primérdios do Cristianismo, se desenvolve depois,
alcancando, por vezes, patamares inauditos. S. Dionisio Areopagita dita as
leis gerais da teologia mistica, lancando as bases; Joao Ruysbroeck (nascido
na Bélgica em 1293) lhe assimilou o pensamento e sobretudo o viveu. No
“Ornamento das nupcias espirituais”, ele verdadeiramente arde como um
incéndio e voa como dguia; seu espirito langa um grito imenso e se abisma
na vertigem dos mais altos estados misticos. E quem nédo conhece Eckhart,
Tauler e, ainda, a Beata Angela de Foligno, S. Boaventura, S. Teresa,
inigualdvel alma vibrante, e o santo da mistica Assis, S. Francisco, sombra
de Cristo? Maximo doutor em mistica teoldgica, da grandeza de S. Tomas
na dogmatica, é S. Jodo da Cruz (nascido na Espanha em 1542). As suas
obras: “A Subida do Monte Carmelo”, a “Noite escura da alma”, o “Céantico
espiritual” e a “Chama viva do amor”, descrevem as vias da ascese espiritual
até a unificacdo da alma com Deus.

Existe, portanto, um método para chegar a Deus, com caracteristicas
que se repetem demonstrando que por trds das realizacdes pessoais existe
um fendmeno geral. H4 os misticos tedricos e os misticos experimentais,
concordantes em um nota dominante. Que coisa fazem, que coisa querem
todos eles? Eles sdo animados totalmente por um desejo estranho: tém
pressa de chegar a Deus; s3o movidas por um desejo vertiginoso, o desejo
da unificagdo. Eles ardem todos de uma interna ebulicio de amor. Eles
vivem com os bragos abertos para Deus e para as criaturas, sofrendo antes
de alcangar e entdo cantando e amando. Eles se esquentam no fogo do
éxtase, em fontes inimagindveis, e derramam entdo torrentes de luz e de
paixdo. NO6s ouvimos deles gritos que no nosso mundo ndo sdo
compreendidos, portanto, ndo sdo admitidos. O que acontece entdo?

Ocorre o fendmeno da absorc¢do do eu inferior no eu superior através
da noite escura dos sentidos. Se desloca o baricentro da vida em um
mundo superbioldgico situado além do nosso concebivel. Se isso é
concebivel tedrica e tecnicamente, como vimos, bem outra coisa € viver o
fendmeno e ter em si a sensag¢do da sua maturagdo. Quem € evolutivamente
distante olha e ndo sabe; mas quem alcancou e vive o fendmeno, atravessa
uma revolugdo de pensamento e de sensacdo. O sorriso de quem nega ndo
pode destruir esta realidade, as suas pseudo-explicacdes patolégicas ndo
podem deter o desenvolvimento das leis da vida. Ocorre o fendmeno da
transumanizacdo em Deus e a alma, mesmo que se cubra de ridiculo, se
depara com a tdo estupenda realizacdo que ndo pode calar o seu
arrebatamento.

O fendmeno se revela subito como decididamente super-racional,
precisamente porque € transformacdo de consci€ncia; ao seu primeiro passo,
supera e extingue a razdo. Ocorre, entio, a primeira coisa a faltar, o ponto de
contato com a psicologia inferior. Mas € porém logico que quem voa deixe a

133

141

142

143



134

144

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

terra. La ragione pud inquadrare il fenomeno, ma non sentirlo. Varchiamo
la soglia; la ragione non entra. E naturale che che resta fuori e non trova
nell’estensione della propria coscienza ripercussione alcuna, neghi. E allora
nascono le accuse di isterismo e di nevrosi, perché da ogni bocca pud
uscire la voce della propria comprensione e non pill. Entriamo nel
supersensorio e nel superrazionale che ¢ una dimensione completamente
diversa dalla normale umana. Questo metro non pud misurare tali
dimensioni. Gli stessi mistici non trovano parole nel linguaggio di tutti. La
profonda essenza del fenomeno resta inammissibile per la ragione e questa,
vedendosi negare, nega a sua volta. Cosi si escludono a vicenda. Allora il
fenomeno non essendo sentito come realta tra le realta e perché ogni “i0” si
fa invariabilmente misura delle cose, ¢ definito per incomprensione un
niente, che perd per chi sente contiene I'infinito, un niente vibrante di
passione e fecondo di splendida attivita, superumanamente altruista e
benefica. Ecco che cosa contengono il “riposo senza cominciamento né
fine” di Boéhme, I'“eterno silenzio” di Eckart, la “tranquillita e il silenzio
della notte” di S. Giovanni della Croce. E cosi sembra assurdo creare una
dottrina su di un sistema di negazione sistematica dei mezzi dei sensi e
della mente, e che si possa conquistare una visione a forza di tenebre. E
veramente vi ¢ una prima fase di negazione e di tenebra, ma ¢ un solo
inizio; poi viene la resurrezione. Per volare bisogna pur lasciare andare le
gambe e finché vorremo camminare non voleremo mai. Non si tratta di
correre di pit a gran passi di ragione, si tratta di volare in intuizione e
visione, e cio ¢ tutta altra cosa. E i due mondi si guarderanno accusandosi
reciprocamente di illusione. Se non si lacera un varco, essi non si
comprenderanno mai. E se 'uvomo ¢ chiuso nella ragione come nella sua
pelle, come fara mai ad uscire?, mi si potrebbe domandare. Come si puod
uscire dalla propria coscienza? Ma per forza di evoluzione. Non ¢ questa
un continuo uscire dal guscio del proprio seme? Vi ¢ questa immensa
spinta interiore che contiene tutti gli sviluppi e che ¢ I'impulso di Dio verso
la sua manifestazione.

Il mistico estingue dunque la ragione. Non la uccide, la supera, non
la perde, la trasmuta. L'anima si avvia verso Dio; che possono piu giovare i
ragionamenti d’intelletto? Come si possono sentire certe altezze spirituali
con 1 mezzi fatti per le piccole distanze psicologiche della terra? Le
dimostrazioni razionali, le argomentazioni filosofiche possono essere una
prima approssimazione, € ben magra, dell'idea di Dio, ma sono nulla di
fronte alla sensazione della divinita. Veramente, Dio, nella sua essenza,
come non ha immagine, cosi non ha dimostrazione. Volerne dimostrare
l'esistenza € un negarne la sensazione diretta e chiuderne le grandi via di
comunicazione per le vie della fede. Allora I'intelletto si accieca contendo,
perché tanto meglio sente per altri mezzi. Altra cosa ¢ la cognizione di
Dio; ¢ un lasciarsi prendere pitl che una laboriosa ricerca; ¢ lassurgere



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

terra. A razdo pode enquadrar o fendmeno, mas ndo senti-lo. Cruzamos o
limiar; a razdo ndo entra. E natural que quem permanece de fora e ndo
encontra na extensao da prépria consciéncia repercussoes alguma, negue. E
entdo nascem as acusacdes de histerismo e de neurose, porque de cada
boca pode sair a voz da prépria compreensido e nada mais. Entramos no
supersensOrio € no suprarracional, que é uma dimensdo completamente
diversa da normal humana. Este metro ndo pode mensurar tais dimensoes.
Mesmo os misticos ndo encontram palavras na linguagem de todos. A
profunda esséncia do fendmeno permanece inadmissivel para a razio e
esta, vendo-se negar, nega por sua vez. Assim, se excluem mutuamente.
Entdo, o fendmeno, ndo sendo sentido como realidade entre as realidades,
e porque cada “eu” se faz invariavelmente medida das coisas, é definido
por incompreensdo como um nada, que, porém, para quem sente, contém
o infinito, um nada vibrante de paixdo e fecundo de espléndida atividade,
sobre-humanamente altruista e benéfica. Eis o que contém o “repouso sem
comeco nem fim” de Bo&hme, o “eterno siléncio” de Eckhart, a
“tranquilidade e o siléncio da noite” de S. Jodo da Cruz. E, assim, parece
absurdo criar uma doutrina sobre um sistema de negagdo sistematica dos
meios dos sentidos e da mente, e que se possa conquistar uma visao a forca
de trevas. E verdadeiramente hd uma primeira fase de negacdo e de trevas,
mas € s6 inicio; depois vem a ressurreic@o. Para voar, precisa entdo deixar
andar as pernas, € enquanto quisermos caminhar, jamais voaremos. Nio se
trata de correr mais rapido com grandes passos da razdo, se trata de voar
em intuicdo e visdo, e isso € algo todo diferente. E os dois mundos se
olhardo, acusando-se reciprocamente de ilusdo. Se ndo se abre uma brecha,
eles jamais se compreenderdo. E se o homem estd encerrado na razio
como na sua pele, como fard para sair?, se me poderia perguntar. Como se
pode escapar da propria consciéncia? Mas por forca de evolucdo. Nao é
esta um continuo emergir da casca da prépria semente? Existe este imenso
impulso interior que contém todos os desenvolvimentos e que é o impulso
de Deus rumo a sua manifestagao.

O mistico extingue, portanto, a razdo. Ndo a mata, a supera, ndo a
perde, a transmuta. A alma se avia rumo a Deus; o que pode mais servir os
raciocinios do intelecto? Como se pode sentir certas alturas espirituais com
os meios feitos para as pequenas distancias psicologicas da terra? As
demonstragdes racionais, os argumentos filos6ficos podem ser uma primeira
aproximacdo, ¢ bem magra, da ideia de Deus, mas sdo nada diante da
sensacdo da divindade. Verdadeiramente, Deus, na sua esséncia, como nio
tem imagem, também ndo tem demonstracdo. Querer lhe demonstrar a
existéncia € um negar a sensacdo direta e fechar-lhe as grandes vias de
comunicagdo pelas vias da fé. Entdo o intelecto se cega disputando, porque
tanto melhor sente por outros meios. Outra coisa € o conhecimento de
Deus; é um deixar-se cativar mais que uma laboriosa busca; € a ascensio

135

144



136

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

dell’anima al di sopra del piano della ragione, in una visione nuda, che non
ha pit immagini, che non lega e non riduce piu il divino nella
rappresentazione. La coscienza deve risorgere in una luminosita cosi
chiara, vasta e immediata, che non vi possono entrare queste dense e
opache vibrazioni inferiori, come i sensi, la ragione, l'osservazione, la
distinzione, la logica. La visione diventa pura, semplice, unitaria.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

da alma acima do plano da razdo, em uma visdo nua, que nao tem mais
imagens, que nao liga e ndo reduz mais o divino na representacdo. A
consciéncia deve ressurgir em uma luminosidade tdo clara, vasta e
imediata, que ndo lhe podem entrar estas densas e opacas vibragdes
inferiores, como os sentidos, a razdo, a observagao, a distin¢ao, a logica.
A visdo torna-se pura, simples, unitaria.

137



138

145

146

147

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XVI. La notte dei sensi

I mistici insistono molto su questo superamento sensorio e lo
raggiungono con un processo di progressiva purificazione. L'inizio ¢ ben
arduo. Non dunque solo negazione di ragione e tenebra d’intelletto,
rinuncia di comprensione logica, ma anche negazione di sensi, chiusura
delle porte dell’anima avida di proiettarsi all'esterno e ricacciata all’interno,
chiusura delle porte della soddisfazione alle passioni, compresse cosi per
elevarsi. Qui incominciano le angosce del mistico che sente strapparsi
l'anima fibra per fibra. Per giungere alla dilatazione ¢ necessario
attraversare questa zona di comprensione. Lo sviluppo del fenomeno ¢ dato
da tutto questo mutamento di equilibri per cui si sposta il baricentro della
coscienza. Il fenomeno ¢ essenzialmente dinamico e nel suo movimento si
sono due momenti: atrofia dell’io inferiore, sua ricostituzione in un piano di
coscienza superiore. La prima fase ¢ dunque la morte. Ma ci0 € necessario.
Solo a condizione di una inversione del processo vitale di espansione nella
zona umana, si puo iniziare un processo di espansione tanto piu potente
nella zona superumana. Quella sofferenza di rinuncia che sembra assurda
non ¢ dunque che un potenziamento di slancio verso una nuova vita molto
piu intensa e piu vasta. La risurrezione nel divino deve essere dunque
parallela, vicina alla morte nell’'umano. Questo solo € un sano misticismo,
un misticismo attivo, creativo, che va verso la vita. Guai a fermarsi solo
alla prima fase, a demolisce la coscienza senza ricostruirla: quello ¢
suicidio, non misticismo. Questo deve avanzare per le grandi vie
dell’evoluzione che vano verso la luce e la gioia, non ripiegarsi sulle vie
anguste dell’involuzione, che si chiudono nella cecita e nel dolore.

Questa prima fase di fatica e di tenebra fu detta dai mistici, la notte
dei sensi. Voglio riprodurre in questo punto una pagina di un noto
scienziato, il Carrel, che nel suo volume “Man, the unknown”, porta la
scienza a riconoscimenti mai osate, che sembravano eternamente preclusi
alla sua competenza. Benché di alcuni problemi il Carrel non abbia potuto
capir nulla, perché scienza e ragione non sono sufficienti a risolverli e
bisognava possedere altri mezzi e sorgenti di orientamento, ¢ molto
interessante tuttavia constatare come certi alti fenomeni mistici possano
essere sufficientemente compresi e inquadrati dalla scienza quando ¢

cosciente, alata e geniale. Dice 1l Carrel:

“L’iniziazione all’ascetismo € aspra e pochi hanno il coraggio di
mettersi su questa via; chi vuole intraprendere questo difficile viaggio deve
rinunciare a se stesso e alle cose del mondo. In seguito egli vivra nelle
tenebre della notte oscura, provera le sofferenze della vita di penitenza,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVI. A noite dos sentidos

Os misticos insistem muito sobre este superamento sensorio € o
alcancam com um processo de progressiva purificagdo. O inicio é bem
arduo. Nao portanto s6 negacdo de razdo e trevas do intelecto, rentiincia de
compreensdo logica, mas também negacao dos sentidos, fechamento das
portas da alma, dvida de projetar-se para fora e impelida para dentro,
fechamento das portas da satisfacdo as paixdes, comprimidas assim para
elevar-se. Aqui comecgam as angustias do mistico, que sente dilacerar-se a
alma fibra por fibra. Para alcancgar a dilatacdo é necessdrio atravessar esta
zona de compreensdo. O desenvolvimento do fendmeno é dado por toda
esta mudanca de equilibrio pelo qual se desloca o baricentro da
consciéncia. O fendmeno € essencialmente dinimico e no seu movimento
existem dois momentos: atrofia do eu inferior, sua reconstituicio em um
plano de consciéncia superior. A primeira fase €, portanto, a morte. Mas
isso € necessdrio. SO sob a condi¢do de uma inversdo do processo vital de
expansao na zona humana, se pode iniciar um processo de expansao muito
mais potente na zona super-humana. Aquele sofrimento de rentincia que
parece absurdo nao €, portanto, sendo um fortalecimento do impulso rumo
a uma nova vida, muito mais intensa e mais vasta. A ressurreicao no divino
deve ser, portanto, paralela, préxima, a morte no humano. Este s6 é um sdo
misticismo, um misticismo ativo, criativo, que vai rumo a vida. Ai de quem
se detiver s6 na primeira fase, a demolir a consciéncia sem reconstrui-la:
aquilo € suicidio, ndo misticismo. Este deve avangar pelas grandes vias da
evolucdo que vdo para a luz e a alegria, ndo recuar sobre as vias estreitas
da involucgdo, que se fecham na cegueira e na dor.

Esta primeira fase de trabalho e de treva foi chamada pelos misticos,
a noite dos sentidos. Gostaria de reproduzir neste ponto uma pédgina de um
renomado cientista, Carrel, no em seu volume “Homem, o Desconhecido”,
conduz a ciéncia a reconhecimentos jamais ousados, que pareciam
eternamente fora da sua competéncia. Embora certos problemas Carrel nio
tenha podido entender nada, porque ciéncia e razdo ndao sio suficientes
para resolvé-los e precisava possuir outros meios e fontes de orientaco, é
muito interessante, todavia, constatar como certos fenOmenos misticos
sublimes podem ser suficientemente compreendidos e enquadrados pela
ciéncia quando ela estd consciente, alada e genial. Diz Carrel:

“A iniciagdo ao ascetismo € dura, e poucos t€ém a coragem de
meter-se nesta via; quem quiser empreender esta dificil viagem deve
renunciar a si mesmo e as coisas do mundo. Em seguida ele viverd nas
trevas da noite escura, provard os sofrimentos da vida de peniténcia,

139

145

146

147



140

148

149

150

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

piangendo la sua debolezza e la sua indegnita e chiedendo la grazia di Dio,
a poco a poco si distacchera da se stesso, la sua preghiera diventera
contemplazione, egli entrera nella vita spirituale, dove non potra piu
descrivere ci0 che vede. 11 suo spirito ¢ fuori dello spazio e del tempo, egli
prende contatto con una cosa ineffabile, ricerca la vita unica, contempla
Dio ed agisce con lui. Nella vita di tutti i grandi mistici troviamo le stesse
tappe. Dobbiamo accettare la loro esperienza come ci ¢ data: solo chi ha
vissuto in preghiera puo giudicarla. La ricerca di Dio ¢ infatti impresa
affatto personale. Il mistico si lancia alla ricerca di una realta che ¢ insieme
immanente e trascendente: si lancia alla pit audace impresa che si possa
osare, € la moltitudine puo considerarlo come un eroe o un pazzo”.

Pit avanti lo stesso autore continua sotto un altro aspetto: “Gli
uomini piu felici e piu utili sono un insieme armonioso di attivita
intellettuali e morali... Vi ¢ poi unaltra classe di uomini che, benché
disarmonici quanto i pazzi e i criminali, sono tuttavia indispensabili alla
societa moderna, e sono gli uomini di genio, caratterizzati dallo stesso
sviluppo prevalente dell’'una o dell’altra attivita psicologica. I grandi artisti,
1 grandi scienziati o i filosofi, sono generalmente uomini comuni nei quali
una funzione si sia resa ipertrofica. Si possono paragonare anche a un
tumore che si sviluppi su un organismo normale. Queste creature non
equilibrate sono generalmente degli infelici, ma producono grandi opere di
cui trae vantaggio tutta la societa. La loro disarmonia genera il progresso
della civilta. L'umanita non ha mai fatto un passo in avanti per gli sforzi
della massa, ma per la passione di pochi individui, per la fiamma della loro
intelligenza, per il loro ideale di scienza, di carita o di bellezza”.

Cosi 1l Carrel. Egli ha il merito di avviare la scienza a due grandi
riconoscimenti: quello del valore del fattore morale di fronte al problema della
conoscenza € quello della possibilita di superamento del piano razionale-
analitico in dimensioni concettuali e piani di coscienza superiori. La scienza si
avvia e arrivera per lungo cammino. Ma noi abbiamo fretta, il lavoro ¢ vasto,
non possiamo perder tempo nei tentennamenti delle ipotesi, nel pedissequo
controllo dell’analisi. Appena tocchiamo un fenomeno bisogna subito
concludere, andare a fondo, dare di esso la spiegazione esauriente.

Continua ancora il Carrel: “Ogni anno seguiamo 1 progressi degli
eugenisti, dei genetisti, dei biometristi, degli statistici, dei fisiologi,
anatomisti, biochimici, psicologi, medici, endocrinologi, igienisti,
psichiatri, criminologi, educatori, sacerdoti, economisti, sociologi, etc., €
sappiamo quanto siano praticamente insignificanti 1 risultati delle loro
ricerche. Questo gigantesco ammasso di conoscenze si trova nelle riviste
tecniche, nei trattati, nel cervello degli scienziati ed ognuno ne possiede
solo una piccola parte. Oggi bisogna riunire queste particelle in un tutto e
farlo vivere nello spirito di alcuni uomini: in tal modo la scienza dell'uomo



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

chorando por sua fraqueza e a sua indignidade e pedindo a graca de Deus,
pouco a pouco se desapegard de si mesmo, a sua oragdo se tornard
contemplagdo, ele entrard na vida espiritual, onde ndo poderd mais
descrever o que ve. O seu espirito estd fora do espaco e do tempo, ele entra
em contato com algo inefavel, busca a vida tnica, contempla Deus e age
com ele. Na vida de todos os grandes misticos, encontramos as mesmas
etapas. Devemos aceitar a sua experiéncia como nos é dada: sé quem viveu
em oracdo pode julgd-la. A busca por Deus €, de fato, empresa muito
pessoal. O mistico se lanca a busca de uma realidade que € ao mesmo
tempo imanente e transcendente: se lanca a mais audaz empresa que se
possa ousar, ¢ a multidao pode considerd-lo como um heréi ou um louco”.

Mais adiante, o mesmo autor continua sob um outro aspecto: “Os
homens mais felizes e mais uteis sio um conjunto harmonioso de atividades
intelectuais e morais... Ha pois uma outra classe de homens que, embora tdo
desarmodnicos quanto os loucos e os criminosos, sdo, todavia, indispensaveis
a sociedade moderna, e sd@o os homens de génio, caracterizados pelo mesmo
desenvolvimento prevalente de uma ou da outra atividade psicoldgica. Os
grandes artistas, os grandes cientistas ou filésofos, sdo geralmente homens
comuns nos quais uma fungdo se tornou hipertréfica. Se podem comparar
também a um tumor que se desenvolve em um organismo normal. Estas
criaturas ndo equilibradas sdo geralmente infelizes, mas produzem grandes
obras das quais tira vantagem toda a sociedade. A sua desarmonia gera o
progresso da civilizagdo. A humanidade nunca deu um passo a frente pelos
esforcos das massas, mas pela paixdo de poucos individuos, pela chama da
sua inteligéncia, pelo seu ideal de ciéncia, de caridade ou de beleza”.

Assim, Carrel. Ele merece o crédito por conduzir a ciéncia a dois
grandes reconhecimentos: o do valor do fator moral diante do problema do
conhecimento e o da possibilidade de superamento do plano racional-
analitico em dimensdes conceituais e planos de consciéncia superiores. A
ciéncia se avia e chegard por longo caminho. Mas nds temos pressa, o
trabalho € vasto, ndo podemos perder tempo nas hesitacdes das hipoteses,
no subserviente controle da andlise. Assim que tocamos um fendmeno,
precisa subito concluir, ir a fundo, dar dele a explicacdo exaustiva.

Continua ainda Carrel: “Cada ano seguimos o0s progressos dos
eugenistas, dos geneticistas, dos biometristas, dos estatisticos, dos fisiologistas,
anatomistas, bioquimicos, psicélogos, médicos, endocrinologistas, higienistas,
psiquiatras, criminologistas, educadores, sacerdotes, economistas, sociologos
etc., € sabemos quao praticamente insignificantes sdo os resultados de suas
pesquisas. Esta gigantesca massa de conhecimento se encontra nas revistas
técnicas, nos tratados, no cérebro dos cientistas, e cada um lhe possui s6 uma
pequena parte. Hoje, precisa reunir essas particulas em um todo e fazé-lo
viver no espirito de alguns homens: de tal modo a ciéncia do homem

141

148

149

150



142

151

152

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

diventera feconda. Questa impresa ¢ assai difficile. In che modo costruire

2

una sintesi?...”.

Noi non possiamo saziarci con un punto interrogativo. Le nostre
anime hanno fretta di sapere e hanno la necessita e il diritto di sapere,
subito. Perché la scienza non fa questa sintesi, perché non sa creare in
questo senso, perché staziona arenata nella sua sicurezza obiettiva, perché
nessuno osa e rischia noncurante di sacrificare reputazione e posizione
giocando tutto per tutto pur di realizzare attraverso una passione
travolgente un sogno immenso?

Ma torniamo al nostro fenomeno per penetrarlo tutto fino in fondo.
Quella prima fase del fenomeno mistico, fatta di purificazione e di tenebra,
detto dai mistici la notte dei sensi, non ¢ illogica mutilazione di vita, ma
concentrata fatica di evoluzione. Quelle angosce hanno la piu larga
giustificazione razionale e sperimentale. Sembra assurdo avere occhi e non
voler vedere, avere orecchi e non voler udire, avere i sensi € non voler
sentire, 'amore e non voler amare, la vita e non voler vivere. La coscienza
umana si domanda stupita il perché di queste capovolgimenti. Ma non si
vuol vedere, né udire, né sentire, né amare, né vivere, solo per vedere, udire,
sentire, amare e vivere di pil, meglio, sempre piu e sempre meglio. Ecco a
che cosa serve la notte oscura dei sensi: non si ragiona piu, per intuire, non si
ama piu la creatura, per amare il Creatore. Certo, questa prima fase di
compressione ¢ dolore, ma la susseguente fase di espansione ¢&
incomparabile gioia. E giusto del resto che ogni progresso evolutivo sia
conquistato attraverso uno sforzo e una fatica: ci0 ¢ quanto impone
Tequilibrio della Legge'. Questo primo movimento & dolore perché frena e
inverte lo slancio dell’anima che ¢ espansione (evoluzione). Ma se ben si
osserva, questa inversione ¢ ugualmente, anzi piu potentemente, sulla via
dell’espansione e dell'evoluzione. La ragione, fermandosi al puro quadro di
vita umano, cade facilmente in errore. Che cosa ¢ difatti dolore e piacere se
non la voce indiscutibile dell'istinto che sa cio che gli bisogna? Il bisogno
della vita, bisogno fondamentale e universale a tutti 1 livelli, ¢ I'espansione; la
sua soddisfazione & gioia, la sua limitazione, sofferenza. Appena una
resistenza cede e permette lespansione dell'io, questo ¢ invaso da
soddisfazione indicibile. E I'io € dentro esercitando una pressione continua
perché ¢ per sua natura illimitato e non vuole confini. Questa ¢ la legge
universale e a qualsiasi piano, sia pure in forme diverse, costante. Il piacere &
accrescimento, il dolore ¢ diminuzione. Allora la coscienza non sa in un
primo momento capire il perché di questo processo di diminuzione che tanto
le ripugna e perché debba sostituirlo a quello di accrescimento che tanto la
attrae. Ma fate che appena superi il primo momento e gusti le nuove

Y Vedere fig. 2: “Sviluppo della traietoria tipica dei moti fenomenici”. Ogni fenomeno prima di un suo maggiore
sviluppo, si ripiega su se stesso in una fase di contrazione.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

se tornard fecunda. Esta empresa € assaz dificil. Em que modo construir

2"

uma sintese?...”.

No6s ndo podemos nos saciar com um ponto de interrogacdo. As
nossas almas tém pressa de saber, e tém a necessidade e o direito de saber,
prontamente. Por que a ciéncia ndo faz esta sintese, por que ndo sabe criar
neste sentido, por que estaciona presa na sua seguranga objetiva, por que
ninguém ousa e arrisca imprudentemente sacrificar reputacdo e posi¢ao,
jogando tudo para tudo entdo realizar através de uma paixdo avassaladora,
um sonho imenso?

Mas voltemos ao nosso fendmeno para penetrd-lo todo até o fundo.
Aquela primeira fase do fendmeno mistico, feita de purificagdo e treva,
chamada pelos misticos a noite dos sentidos, ndo € ilogica mutilacdo de
vida, mas concentrado esfor¢o de evolugdo. Aquelas angtstias t€ém a mais
larga justificacdo racional e experimental. Parece absurdo ter olhos e ndo
querer ver, ter ouvidos e ndo querer ouvir, ter sentidos € ndo querer sentir,
0 amor € ndo querer amar, a vida e ndo querer viver. A consciéncia
humana se pergunta, espantada, o porqué destes emborcamentos. Mas nio
quer ver, nem ouvir, nem sentir, nem amar, nem viver, s§ para ver, ouvir,
sentir, amar e viver mais, melhor, ssmpre mais e sempre melhor. Eis a que
coisa serve a noite escura dos sentidos: ndo se raciocina mais, para intuir,
ndo se ama mais a criatura, para amar o Criador. Certamente, esta
primeira fase de compressdo € dor, mas a subsequente fase de expansdo é
incomparével alegria. E justo, de resto, que cada progresso evolutivo seja
conquistado através de um esfor¢o e uma labuta: isso é o quanto impde o
equilibrio da Lei'. Este primeiro movimento é dor porque freia e inverte o
impulso da alma, que € expansdo (evolucdo). Mas, se bem se observa, esta
inversdo estd igualmente, alids mais potentemente, sobre a via da expansdo
e da evolucdo. A razdo, detendo-se no pura quadro de vida humano, cai
facilmente em erro. O que € de fato dor e prazer sendo a voz indiscutivel
do instinto que sabe do que precisa? A necessidade da vida, necessidade
fundamental e universal em todos os niveis, € a expansdo; a sua satisfacdo é
alegria, a sua limitacdo, sofrimento. Assim que uma resisténcia cede e
permite a expansdo do eu, este € invadido pela satisfagdo indizivel. E o eu
estd dentro, exercitando uma pressdo continua porque € por sua natureza
ilimitado e ndo quer confins. Esta € a lei universal e, qualquer que seja o
plano, ainda que em formas diversas, constante. O prazer é crescimento, a
dor € diminui¢do. Entdo, a consciéncia ndo sabe em um primeiro momento
entender o porqué desse processo de diminui¢io que tanto a repugna, € por
que deva substitui-lo por aquele de crescimento que tanto a atrai. Mas
assim que ela supere o primeiro momento e deguste as novas

1 Ver Fig. 2: “Desenvolvimento da trajetdria tipica dos motos fenoménicos”. Cada fendmeno, antes de seu maior
desenvolvimento, se dobra sobre si mesmo em uma fase de contragéo.

143

151

152



144

153

154

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

realizzazioni, ed essa si slancera nell’ascesi mistica con I'impeto sfrenato
che avrebbe messo nelle passioni umane. Perché si tratta sempre di
accrescimento che ¢ piacere.

Se ¢ pur necessario morire, il misticismo si basa tutto sulla fase
ricostruttiva € non accetta la prima negazione di vita che come tenebra
transitoria, condizione di luce permanente. Il fenomeno si equilibra in una
sua logica perfetta. Si tratta di rimodellare la coscienza in una natura piu
potente. Le passioni umane rappresentano un ordine di vibrazioni pesanti,
ricadenti a terra, impotenti ad elevarsi nella stratosfera dello spirito e a
sfondare 1 piani superiori per penetrarvi e stabilirvisi. Il distacco ¢ uno
svezzamento della coscienza a rispondere a certe vibrazioni stabilizzatesi in
vastissimi periodi di evoluzione biologica e un allenamento a rispondere a
vibrazioni piu sottili e piu elevate. Ho detto che le vibrazioni ascetiche
rappresentano un ordine di onde piu corte, rapide e dinamiche, pil
penetranti e, per ritmo piu intenso e veloce, capaci di elevarsi. Qui si tratta
di passare da un ordine di vibrazioni dense e pesanti a un ordine di
vibrazioni leggere e sottili. Scientificamente, I'ascetica ¢ la scienza delle
onde-pensiero e il metodo della loro trasformazione in tipi sempre piu
immateriali, elevati, penetranti, veloci e potenti; ¢ l'organismo di norme
modellatrici di queste risonanze. Gli stati d’anima, gli atteggiamenti dello
spirito contengono il metodo del lancio nella trasmissione e della
captazione di tali onde, per cui si giunge a porre lo spirito in stato di
sintonizzazione permanente con centri di coscienza e di emanazione situati
in piani pit alti. Nell’ascesi si avanza per gradi. Una prima vibrazione
aggancia lo spirito per risonanza ad un piano piu alto. La ripetizione
consolida l'attacco, fissa la sintonia. Allora ¢ possibile tirar su man mano
tutto I'essere, finché riesce a stabilizzarsi nel nuovo equilibrio e a trasferirsi
definitivamente nel nuovo modo di essere. Per questo ho allora tanto
insistito sull’affinita con il trasmettente nella tecnica delle nouri, perché i si
iniziava questo processo di sintonizzazione che qui si compie. Nell’ascesi
mistica si tende all’'unificazione, la sintonizzazione quindi deve essere
totalitaria di tutta 'anima e con tutto l'universo e non piu solo parziale,
localizzata in una data risonanza concettuale.

Allora l'evoluzione, dopo aver per un momento invertita la sua
direzione, la raddrizza e riprende ad ascendere vertiginosamente. Si supera
la fase di negazione e si torna ad affermare con centuplicata potenza.
Allora la vita, mutato centro, muta significato e valore; contiene e tende a
realizzazioni diverse delle umane; I'organismo fisico non € piu un mezzo di
espressione ed espansione, ma € un carcere, un mezzo di compressione; la
morte diventa la vita e la vita diventa un processo di negazione nell'umano
e di riaffermazione nel divino. E denudamento di anima, perché a certi
livelli non puo giungere ad entrare che l'anima nuda. Dopo il primo



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

realizacOes, e ela se lancard na ascese mistica com o impeto desenfreado
que teria dado as paixdes humanas. Porque se trata sempre de crescimento,
que € prazer.

Se € mesmo necessario morrer, 0 misticismo se baseia todo na fase
reconstrutiva € ndo aceita a primeira negacido de vida sendo como treva
transitéria, condicdo de luz permanente. O fenomeno se equilibra em uma
sua légica perfeita. Se trata de remodelar a consciéncia em uma natureza
mais potente. As paixdes humanas representam uma ordem de vibracdes
pesadas, que recaem na terra, impotentes para elevarem-se na estratosfera
do espirito e para romper os planos superiores para neles penetrar e se
estabelecer. O desapego ¢ um desmame da consciéncia e responde a certas
vibragdes estabelecidas em vastissimos periodos de evolucdo bioldgica e um
treinamento para responder a vibragcdes mais sutis e mais elevadas. Eu disse
que as vibracdes ascéticas representam uma ordem de ondas mais curtas,
rapidas e dindmicas, mais penetrantes e, por ritmo mais intenso e veloz,
capazes de elevar-se. Aqui, se trata de passar de uma ordem de vibragcdes
densas e pesadas a uma ordem de vibragdes leves e sutis. Cientificamente,
a ascética € a ciéncia das ondas-pensamento e o método da sua
transformacdo em tipos sempre mais imateriais, elevados, penetrantes,
velozes e potentes; € o organismo de normas modeladoras destas
ressonancias. Os estados da alma, as atitudes do espirito, contém o método
de lancar-se na transmissio e da captacdo de tais ondas, pelo qual se chega
a por o espirito em estado de sintonizacdo permanente com centros de
consciéncia e de emanacgdo situados em planos mais altos. Na ascese se
avanga por graus. Uma primeira vibrag@o atrela o espirito por ressonancia
a um plano mais alto. A repeti¢do consolida a conexdo, fixa a sintonia.
Entdo, € possivel tirar gradualmente todo o ser, até que ele consiga se
estabilizar no novo equilibrio e se transferir definitivamente no novo modo
de ser. Por isto tenho, entdo, tanto insistido na afinidade com o transmissor
na técnica das noures, porque ali se incia este processo de sintonizacdo que
aqui se cumpre. Na ascese mistica tende-se a unificacdo, a sintonia
portanto deve ser totalitdria de toda a alma e com todo o universo e ndo
mais s6 parcial, localizada em uma dada ressonancia conceitual.

Entdo, a evolugdo, apds ter por um momento invertido a sua direcéo,
a endireita e retoma a ascensdo vertiginosamente. Se supera a fase de
negacdo e se torna a afirmar com centuplicada poténcia. Entdo, a vida,
tendo mudado o centro, muda de significado e valor; contém e tende a
realizacdes diversas das humanas; o organismo fisico ndo € mais um meio
de expressdo e expansdo, mas € um cdrcere, um meio de compressdo; a
morte se torna a vida, e a vida se torna um processo de negacdo no
humano e de reafirmacio no divino. E desnudamento de alma, porque em
certos niveis ndo pode chegar a entrar sendo a alma nua. Apds o primeiro

145

153

154



146

155

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

capovolgimento, lo spirito si raddrizza e si verifica il fenomeno meraviglioso
dell'inversione del dolore, cioe del suo annullamento. Si raggiunge allora la
liberazione. La dissonanza ¢ superata, lo spirito si ¢ armonizzato nel gran
concerto dell'universo. Il dolore umano si stacca sempre piu da lui e resta
quaggil cosa morta tra le morte scorie della vita. Il dolore viene riassorbito
nell’amore, la vibrazione dissonante &€ sommersa nell’'oceano di armonie della
Divinita. Avviene allora quello che avviene nella morte: la sofferenza che
dovrebbe aumentare viene proporzionalmente riassorbita nell’'insensibilita.
Nella lotta tra il dolore e I'amore, vince I'amore; il dolore muore, 'amore
trionfa. In mezzo ai tormenti, 'anima canta.

Cosi lo spirito emerge in un nuovo mondo. Ma ci0 avviene per gradi.
La sofferenza del mutilamento di coscienza nel piano umano ¢ compensata
dalla gioia dell’espansione nel piano superumano. Man mano che il
soffocamento al livello inferiore stringe la vita alla gola, si estende il campo
coperto dalla nuova coscienza: man mano che il distacco incalza, le
distanze si raccorciano e I'anima si avvicina alla meta e tripudia del suo
trionfo. La vita dei mistici ¢ il percorso di questo tratto. Vi sono gli asceti
aspri e crudeli che non sanno dir che rinuncia, in cui tutto ¢ ancora
immerso nella notte del distacco umano, e vi sono gli asceti giunti piu in
alto che cantan I'amore. Chi semina e chi raccoglie, chi si lacera e chi
trionfa, ma tutti seguono le diverse stagioni dell'identico ciclo. In principio
il cammino ¢ irto di difficolta e resistenze. L'io inferiore non depone
facilmente le armi; anche quando volontariamente consente, organizza una
difesa incosciente in cui riaffiorano le spinte millenarie, non dome, del
passato biologico. Allora, nel profondo della carne e della passione
echeggiano paurosamente dei ribollimenti minacciosi e la belva si affaccia,
gli occhi sanguigni, feroci, per sbranare. Sono appunto innestati insieme i
due tremendi nemici, spirito e materia, e la lotta ¢ atroce, interiore, senza
quartiere. E talvolta vince la bestia.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

emborcamento, o espirito se endireita e se verifica o fendomeno
maravilhoso da inversdo da dor, i. €., da sua anulag¢do. Se alcanca entdo a
libertacdo. A dissonancia € superada, o espirito se harmonizou no grande
concerto do universo. A dor humana se destaca sempre mais dele e
permanece aqui embaixo como coisa morta entre as mortas escorias da
vida. A dor € reabsorvida no amor, a vibragao dissonante € submersa no
oceano de harmonias da Divindade. Ocorre entdo o que acontece na morte:
o sofrimento que deveria aumentar € proporcionalmente reabsorvido na
insensibilidade. Na luta entre a dor e o amor, vence o amor; a dor morre, 0
amor triunfa. Em meio aos tormentos, a alma canta.

Assim, o espirito emerge em um novo mundo. Mas isso acontece por
graus. O sofrimento da mutilacdo de consciéncia no plano humano ¢é
compensado pela alegria da expansdo no plano sobre-humano. A medida
que o sufocamento ao nivel inferior aperta a garganta da vida, se estende o
campo coberto pela nova consciéncia: a medida que o desapego avanca, as
distancias se encurtam e a alma se aproxima da meta e tripudia do seu
triunfo. A vida dos misticos € o percurso deste trajeto. H4 os ascetas rudes
e cruéis que nio sabem dizer o que € a reniincia, em quem tudo ainda esté
imerso na noite do desapego humano, e hd os ascetas que chegam mais no
alto e cantam o amor. Quem semeia e quem colhe, quem se lacera e quem
triunfa, mas todos seguem as diversas estacdes do idéntico ciclo. No inicio,
o caminho € repleto de dificuldades e resisténcias. O eu inferior ndo depde
facilmente as armas; mesmo quando voluntariamente consente, organiza
uma defesa inconsciente na qual reafloram os impulsos milenares, nio
domados, do passado bioldgico. Entdo, no profundo da carne e da paixao,
ecoam assustadoramente fervilhantes ameacas, e a fera se apresenta, com
seus olhos injetados de sangue, ferozes, para despedagar. Sdo precisamente
enxertados entre si os dois inimigos, espirito e matéria, e a luta € atroz,
interior, sem tréguas. E as vezes vence a besta.

147

155



148

156

157

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XVIIL I unificazione

Ma la scissione ¢ iniziata, I'antagonismo ¢ tracciato e la breccia si fa
sempre piu larga. Tra le crepe dell'involucro gia qualcosa ¢ penetrato e
qualche fuga fu possibile. Qualche esperienza nuova fu vissuta e lo spirito
non la pud piu dimenticare e torna a mordere le pareti per la sua
liberazione. Momenti emozionanti di trepida attesa in cui I'anima batte
tenacemente e invoca appassionatamente dalla sua prigione e sempre pil fa
pressione e incalza la sua fatica di liberazione perché ha udito attraverso le
spesse pareti le prime risonanze, ha provato le prime ebbrezze di volo,
sente nella tenebra cadere ad uno ad uno gli ultimi diaframmi oltre i quali
esplodera nella luce. I veli man mano si squarciano e avvengono i primi
contatti. Dei tocchi divini scendono fin nello spirito. Il varco ¢ aperto;
scorre gia la scaturigine divina. L’anima sara al di 1a di ogni sua brama,
inondata.

Allora giunge lo spirito di Dio come il divampar di un incendio che
passa su tutto, per tutto incenerire il residuo delle passioni umane. Si inizia
allora il processo dell’'unificazione. Ma nemmeno questo avviene senza
lotta. L'anima ¢ nuda ormai ed ¢ percorsa sin nel profondo. Il
capovolgimento degli equilibri porta tempeste inaudite di sensazioni; nel
campo di forze della coscienza, il sopraggiungere delle potentissime
radiazioni eccita lampeggiamenti ed incendi. L'anima deve ardere e
bruciare per risorgere rinnovata dalle ceneri del suo passato. La suprema
forza divina ha attratto e stretto nella sua orbita quell’anima che prende a
roteargli attorno sempre piu vertiginosamente; e pill si stringono le orbite,
piu lattrazione ¢ violenta, I'assorbimento attivo, I'unificazione vicina. In
questa unificazione la coscienza si sente perdere come individuazione
distinta, non sa piu chi ¢, e lotta contro il suo dolcissimo annientamento di
amore. Ma ad un tempo non puo non voler dilatarsi, perché quell’attrazione
¢ anche la sua attrazione e i due termini non possono non cadere
fatalmente I'uno nell’altro nell’'unificazione. L'anima ha delle titubanze: si
sente espandere sconfinatamente e ci0 € gioia suprema, ma non si ritrova
pil, non si riconosce pill come io distinto e cio la smarrisce. Le sembra di
non poter pill esistere senza essere un tale i0; in questa immensa
espansione le sembra di finire e si ritrae spaventata. Le voragini
dell'infinito si spalancano ai suoi piedi, non sa misurarle la sua piccola
coscienza di prima, questa ha le vertigini delle grandi altezze e torna ad
attaccarsi a quella forza di attrazione divina che appunto la porta sempre
piu oltre e vuol finire di perderla come cosa umana per farla rivivere tutta e
solo come cosa divina.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVIL A unificacao

Mas a cisdo estd iniciada, o antagonismo tracado e a brecha se faz
sempre mais larga. Entre as fendas do invélucro algo ja penetrou e alguma
fuga foi possivel. Alguma experiéncia nova foi vivida e o espirito ndo a
pode mais esquecer e retorna a morder as paredes pela sua libertagdo.
Momentos emocionantes de trémula atencio em que a alma bate
tenazmente e invoca apaixonadamente de sua prisdo e sempre mais faz
pressionar e persegue o seu esforco de libertagdo porque ouviu através das
espessas paredes as primeiras ressonancias, provou as primeiras
embriaguez de voo, sente na treva cair um a um os ultimos diafragmas
além dos quais explodird na luz. Os véus gradualmente se rasgam e
ocorrem 0s primeiros contatos. Dos toques divinos descem até o espirito.
A passagem estd aberta; escorre ji a nascente divina. A alma serd além de
cada seu desejos, inundada.

Entdo chega o espirito de Deus como o deflagar de um incéndio que
passa sobre tudo, para tudo incinerar o residuo das paixdes humanas. Se
inicia, entfo, o processo da unificacdo. Mas nem mesmo este acontece sem
luta. A alma estd nua agora e € percorrida até no profundo. O
emborcamento dos equilibrios traz tempestades inauditas de sensagdes; no
campo de forca da consciéncia, a chegada das potentissimas radiacdes
excita lampejamentos e incéndios. A alma deve arder e queimar para
ressurgir renovada das cinzas de seu passado. A suprema forca divina
atraiu e estreitou na sua Orbita aquela alma, que comeca a girar em torno
dela sempre mais vertiginosamente; € quanto mais se estreitam as Orbitas,
mais a atracio € violenta, a absor¢do ativa, a unificacdo proxima. Nesta
unificacdo, a consciéncia se sente perder como individuagdo distinta, nio
sabe mais quem €, e luta contra a sua dulcissima aniquilagdo de amor. Mas,
ao mesmo tempo, ndo pode deixar de querer dilatar-se, porque aquela
atracdo € também a sua atracdo, e os dois termos ndo podem deixar de cair
fatalmente um no outro na unificagdo. A alma hesita: se sente expandir
infinitamente, e isso € alegria suprema, mas ndo se reencontra mais, no se
reconhece mais como eu distinto, e isso a confunde. Afigura-se-lhe como
se ndo pudesse mais existir sem ser um tal eu; nesta imensa expansao,
parece-lhe como se estivesse a acabar, e retrai apavorada. As voragens do
infinito se escancaram aos seus pés, ndo sabe mensurar a sua pequena
consciéncia de antes, esta tem as vertigens das grandes alturas e volta a
agarrar-se aquela forca de atracdo divina que precisamente a leva sempre
mais além e quer acabar por perdé-la como coisa humana para fazé-la
reviver toda e s como coisa divina.

149

156

157



150

158

159

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Lotta, sempre lotta; ma ormai dolcissima lotta. Come ai primi piani
dell’ascesi mistica lo scontro si era dibattuto tra la bestia e langelo, e
questo ne € ancora stanco e lacero per ferite riportate, ora l'attacco si sferra
tra il Divino e 'umano. Dice il Ruysbroeck nella sua opera “Lornamento
delle nozze spirituali”, nel capitolo “Il combattimento”: “Gli assalti
dell’amore mettono in presenza due spiriti: lo Spirito di Dio e il nostro.
Allora incomincia la lotta. Il nostro spirito si protende verso Dio e vuol
possederlo. 11 movimento dell’amore ha per complice I'atto segreto di Dio
agognato. Il duello avviene nella profondita. Le ferite che ricevono i
combattenti, sono di una intimita spaventevole, essi si lanciano delle folgori
che arroventano la loro forza ardente; e I'ardore del loro combattimento
aumenta l'avidita del loro amore. Cosi si fondono entrambi. Lo spirito di
Dio dona, il nostro rende; e la forza dell'amore nasce da questo doppio
movimento. Questo flusso e riflusso fa ripullulare su se stessa la sorgente
dell'amore. Cosi, il contatto di Dio e il furore del nostro desiderio si
riuniscono nella pit ineffabile semplicita. Lo spirito, invaso e posseduto
dall’amore, giunge con incredibili oblii, a non ricordarsi pitt che del suo
possessore. Lo spirito brucia e, quando s¢ inabissato nell’abisso di colui
che ora tocca, vedendo il proprio desiderio e la propria avidita superati
dalla realta che egli vive, assiste, stupefatto, al proprio deliquio. Ma,
riunendo in uno supremo conato tutte le sue forze, trova, nel profondo della
sua attivita, I'energia necessaria per cambiare se stesso in amore. Allora il
santuario intimo della sua essenza creata, in cui principia e finisce la sua
attivita terrestre, € in sua mano. E domina, con le sue virtu e le sue
potenze, la molteplicita del mondo”.

E attraverso queste sensazioni, confermate dai mistici, che si attua il
processo progressivo che vedemmo: vibrazione, risonanza, sintonizzazione,
distacco, purificazione, affinita, attrazione, amore, unificazione. All’apice
dello sviluppo del fenomeno ¢ l'unificazione. Si tratta di un procedimento
di amore, base della vita. Sembra che lo stato piu perfetto e completo
dell’essere, che ¢ quello dell’'unita in Dio, sia una volta come precipitato per
involuzione nello scisso dualismo dell'amore sessuale in cui lessere,
dolorosamente spezzato in due, deve ansiosamente ogni giorno percorrere
la fatica della ricostruzione dell’'unita attraverso le vie imperfette, instabili e
traditrici dell’amore umano. Il misticismo risale le vie dell’evoluzione che
portano alla liberazione da tali limitazioni, da tutte le scissioni e
separatismi che sono la caratteristica dei piani inferiori, in cui l'unita si
frantuma e si polverizza nel molteplice e nel relativo. Si tratta di una
grande fatica di riabilitazione dell’essere involuto, di ricostruzione
dell'interezza e della immensita dell’io, oggi perduta quasi punizione. Si
tratta di riconquistare, il vero amore, universale per tutti gli esseri, in Dio.
Umanamente quaggiu esso si manifesta come una pioggia di donazioni che
lo spirito spande tutto intorno a sé, cio¢ come una forma di sacrificio e



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Luta, sempre luta; mas agora dulcissima luta. Assim como nos
primeiros planos da ascese mistica, o conflito era debatido entre a besta e o
anjo, e este ainda estd cansado e dilacerado pelas feridas que sofreu, agora
o ataque se desferra entre o Divino e o humano. Diz Ruysbroeck na sua
obra “O Ornamento das nipcias espirituais”’, no capitulo “O combate”: “Os
assaltos do amor trazem a presenca dois espiritos: o Espirito de Deus e o
nosso. Entdo inicia a luta. O nosso espirito se estende rumo a Deus e quer
possui-lo. O movimento do amor tem por cimplice o ato secreto de Deus
tao esperado. O duelo acontece nas profundezas. As feridas que recebem
os combatentes, sdo de uma intimidade aterradora; eles se lancam raios
que inflamam a sua forca ardente; e o ardor do seu combate aumenta a
avidez do seu amor. Assim, os dois se fundem. O espirito de Deus doa, o
nosso retribui; e a forca do amor nasce deste duplo movimento. Este fluxo
e refluxo faz borbulhar sobre si mesma a fonte do amor. Assim, o contato
com Deus e o furor de nosso desejo se retinem na mais inefdvel
simplicidade. O espirito, invadido e possuido pelo amor, alcanca com
incrivel esquecimento, para ndo recordar-se mais sendo do seu possuidor.
O espirito arde, e quando se afunda no abismo daquele que agora toca,
vendo o proprio desejo e a propria avidez superados pela realidade que ele
vive, assiste, estupefato, ao préprio desmaio. Mas, reunindo em um
supremo esfor¢o todas as suas forcas, encontra, no profundo da sua
atividade, a energia necessdria para transmutar a si mesmo em amor.
Entdo, o santudrio intimo da sua esséncia criada, na qual principia e
termina a sua atividade terrestre, estd em suas mios. E domina, com as
suas virtudes e as suas poténcias, a multiplicidade do mundo”.

E através destas sensacdes, confirmadas pelos misticos, que se
desenrola o processo progressivo que vimos: vibra¢do, ressonancia,
sintonizagdo, desapego, purificacdo, afinidade, atracdo, amor, unificacdo. No
apice do desenvolvimento do fendmeno estd a unificacdo. Se trata de um
procedimento de amor, base da vida. Parece que o estado mais perfeito e
completo do ser, que € o da unidade em Deus, outrora precipitou, por
involucdo, no cindido dualismo do amor sexual, no qual o ser,
dolorosamente dividido em dois, deve ansiosamente cada dia empreender o
esforco da reconstru¢io da unidade através das vias imperfeitas, instaveis e
traigoeiras do amor humano. O misticismo reconstitui as vias da evolucdo
que levam a libertacdo de tais limitacGes, de todas as cisdes e separatismos
que sdo as caracteristicas dos planos inferiores, onde a unidade se fragmenta
e se pulveriza no miiltiplo e no relativo. Se trata de um grande esforco de
reabilitacdo do ser involuido, de reconstrucdo da totalidade e da imensidado
do eu, hoje perdida quase como punicdo. Se trata de reconquistar, o
verdadeiro amor, universal para todos os seres, em Deus. Humanamente,
aqui em baixo, ele se manifesta como uma chuva de dons que o espirito
expande todo em torno a si, i. €., como uma forma de sacrificio e

151

158

159



152

160

16l

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

di amore per tutti gli uomini e tutte le creature, che chiaramente esprime il
suo carattere universale. Questi esseri cosi giunti rappresentano sulla terra
canali di espansione divina.

Se Tlaspetto razionale del fenomeno, come gia esposto, ¢
intellettualmente comprensibile, il suo aspetto sensazione ¢ assolutamente
inimmaginabile e incomunicabile a chi non sente e quindi non puo provare.
Mancano parole ed espressioni nel linguaggio, manca soprattutto nel cuore
umano la capacita di vibrare e di rispondere a tali emozioni. Come si puo
spiegare la perdita di individuazione distinta di coscienza, I'identificazione
per riassorbimento nel principio dell’'universo, la transumanazione, la
neutralizzazione del dolore per armonizzazione, se tali stati non esistono
nel piano della coscienza normale? Ecco dove giunge chi ha spezzato
I'involucro: un contatto cosi continuo, interno e profondo che ¢ unita. Gli
amori umani hanno la stessa tendenza, ma inguainati nell’involucro fisico,
mai possono giungere a questa immedesimazione completa e lasciano
sempre una distanza che divide, un residuo di egoismo. Ma questo non &
tra gli amori, tanti in tante forme, ma ¢ ’Amore. S. Paolo ci ha detto che
l'amore ¢ la strada maestra, anzi l'unica via del misticismo, la grazia piu
necessaria di qualunque altra. Allora Egli grida: “Vivo autem jam non ego;
vivit vero in me Christus”. “Non sono pil io che vivo, ma ¢ Cristo che vive
in me”. “La ragione e l'intelligenza”, soggiunge Ruysbroeck, “restano alla
porta. Ma I'amore, che ¢ I'amore, I'amore che ha ricevuto un ordine, vuole,
benché cieco come gli altri, assolutamente avanzare. Egli ha conservato,
nella propria cecita, l'istinto della gioia. Cosi, quando, l'intelligenza ¢
spossata e cade dinanzi alla porta, I'amore dice: Entrer0”. E I'amore entra e
la morte ¢ vinta in questo trionfo.

Si dice che la piu gran pena delle anime colpevoli sia la privazione
della vista di Dio, il che & I'accantonamento fuori delle grandi correnti della
vita. La piu gran gioia delle anime elette ¢ appunto questo contatto con
Dio, questa suprema ebbrezza di armonizzazione, questa fusione completa.
Ma ¢ inutile accumulare parole. Qui mi affanno ad esprimere
I'inesprimibile. Questo contatto di amore che rende la presenza di Dio
sensibile entro di sé, € una sensazione cosi sottile che, per raggiungerla,
bisogna affinare, acutizzare la propria sensibilita; € una nota cosi alta e a
tale frequenza di vibrazione, che ¢ l'orecchio comune non la percepisce, € a
tale intensita di potenziale che se l'udisse ne resterebbe lacerato. E
necessario, anche per la coscienza matura e allenata, entrare, per
raggiungerla, gradatamente in sintonia ed elevarsi di tensione. A ciO si
arriva man mano e puo aiutare quel processo di sintonizzazione nourica,
condizione di recezione ispirativa, che ho descritto nel mio precedente
volume'. La contemplazione ci guida nella casa di Dio. Ascoltare le

1 “Le Nodri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

de amor por todos os homens e todas as criaturas, que claramente exprime o
seu cardter universal. Estes seres assim chegados representam sobre a terra
canais de expansao divina.

z

Se o aspecto racional do fendmeno, como ja exposto, &
intelectualmente compreensivel, o seu aspecto sensacdo € absolutamente
inimagindvel e incomunicdvel a quem ndo sente e, portanto, ndo pode
provar. Faltam palavras e expressdes na linguagem, falta sobretudo no
coracdo humano a capacidade de vibrar e de responder a tais emocdes.
Como se pode explicar a perda de individuacdo distinta de consciéncia, a
identificacio pela reabsorcdo no principio do universo, a transumanizacao,
a neutralizacdo da dor pela harmonizacdo, se tais estados ndo existem no
plano da consciéncia normal? Eis onde chega quem rompe o envélucro:
um contato tdo continuo, interno e profundo que € unidade. Os amores
humanos tém a mesma tendéncia, mas, envoltos no invélucro fisico, jamais
podem alcancar a esta identificacdo completa e deixam sempre uma
distancia que divide, um residuo de egoismo. Mas isto ndo estd entre os
amores, tantos em tantas formas, mas é o Amor. S. Paulo nos disse que o
amor € a estrada mestra, alids, a Unica via do misticismo, a graca mais
necessdria do que qualquer outra. Entdo Ele clama: “Vivo autem jam non
ego, vivit vero in me Christus”. “N@o sou mais eu que vivo, mas € Cristo que
vive em mim”. “A razdo e a inteligéncia’, acrescenta Ruysbroeck,
“permanecem a porta. Mas o amor, que € 0 amor, 0 amor que recebeu uma
ordem, quer, embora cego como os outros, absolutamente avangar. Ele
conservou na propria cegueira, o instinto da alegria. Assim, quando a
inteligéncia se esgota e cai diante da porta, o amor diz: Entrarei”. E o amor
entra, e a morte € vencida neste triunfo.

Se diz que a maior pena para as almas culpadas € a privagdo da
vista de Deus, o que € o acantonamento fora das grandes correntes da
vida. A maior alegria das almas eleitas € precisamente este contato com
Deus, esta suprema embriaguez de harmonizagio, esta fusdo completa.
Mas € inutil acumular palavras. Aqui, me atormento para exprimir o
inexprimivel. Este contato de amor que torna a presenca de Deus
sensivel dentro de si, € uma sensacdo tdo sutil que, para alcangé-la,
precisa refinar, agucar a propria sensibilidade; é uma nota tdo alta e em
tal frequéncia de vibragdo, que o ouvido comum ndo a percebe, € em tal
intensidade de potencial que, se a ouvisse, seria dilacerado. E
necessdrio, também, para a consci€éncia madura e treinada, entrar, para
alcangd-la, gradualmente em sintonia e elevar-se de tensdo. A isso se
chega pouco a pouco, e pode ajudar o processo de sintoniza¢do nourica,
condicdo de recep¢do inspirativa, que descrevi no meu precedente
volume'. A contemplagdo nos guia na casa de Deus. Ouvir as

! “As Nodres”

153

160

161



154

162

163

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

armonie del creato ¢ una grande via musicale di elevamento, perché ci fa
assistere coscienti al pensiero di Dio.

Giunta in questo stato, la coscienza ¢ non solo metaforicamente, ma
anche realmente fuori di sé, perché ¢ in un nuovo piano di esistenza e fuori
della sua dimensione concettuale. Si dice allora rapita in estasi. L'estasi € uno
stato tremendamente attivo e supremamente cosciente, ¢ lo stato di
percezione dell’'unificazione. Solo per gli incoscienti in questo piano, essa
puo essere incoscienza. Lestasi ¢ l'ultima fase del fenomeno mistico, il
compimento dell’ascesi, il vertice toccato non razionalmente come abbiamo
fatto in principio, ma come sensazione. Qui non si tratta di capire il
fenomeno ma molto di piu, si tratta di viverlo. C¢ la differenza che corre tra
l'osservare e l'essere. Lestasi € la rivelazione cosciente dell’'unione, € la
percezione della realizzazione perfetta dell'identificazione di vibrazione. La
“grazia”, tanto discussa, ¢ un fenomeno reale, scientificamente ammissibile,
cioe¢ una discesa di corrente che solleva verso la sintonizzazione e tende
all’'unificazione; ¢ I'emanazione dall’alto, nella quale la Divinita si dimostra
attiva e muove le sue attrazioni. Lo stato di grazia ¢ lo stato di
armonizzazione raggiunto.

Ecco l'epilogo glorioso della via lunga e dolorosa che il mistico ha
percorso. Il poeta si arriva, ma solo il mistico giunge. Il poeta tenta e
invoca, il mistico realizza e ama. Cosi il mistico ¢ il poeta completo,
totalitario, che ha raggiunta tutta la realta del suo sogno. Cosi l'estasi ¢ la
sintesi suprema di ogni arte, perché lo ¢ di ogni concezione e di ogni
bellezza. Cosi 1 mistici sono dei poeti immensi, vertiginosi, sbalorditivi.
Essi non si assentano dalla vita, ma vi sono piu intensamente presenti. Il
mistico torna alle cose ma con visione divina, ritorna alle creature e torna
ad amarle perché in esse ¢ Dio e ritrova Dio. Tutte le cose non hanno piu
che un significato e un potere: quello di sollevare il suo spirito a Dio. Il suo
egoismo ¢ divenuto I'amore di un “i0” cosi vasto che abbraccia tutto il
creato e non puo contenere che Dio. Non bastano piu le sue povere braccia
umane per stringere l'infinito. Il mistico allora scinde il ritmo del suo
dinamismo in due tempi: contemplazione ed azione. E 1 due cicli si
intrecciano, si completano, si nutrono a vicenda. Prima si sprofonda
nell'abisso divino per attingervi luce ed energia; poi ridiscende tra le
miserie umane per operare il bene e sollevare il dolore. Dalla sua altezza
egli si abbassa con le braccia aperte. Il solco tangibile che dietro di sé
lascia T'ascesi del mistico ¢ fatto di opere di bonta. “Lamore di Dio non
puo essere 0zioso”. Queste conseguenze pratiche, che scendono al livello
comune, la societa deve comprenderle. Cito a questo proposito altre parole
semplici e sublimi del Ruysbroeck: “La consolazione interiore ¢ d’un
ordine meno elevato dellamore attivo che si pone, spiritualmente o
corporalmente, al servizio dei poveri. Ond’io vi dico: benché siate rapiti in



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

harmonias da criacdo € uma grande via musical de elevacdo, porque nos faz
assistir conscientes ao pensamento de Deus.

Chegada a este estado, a consciéncia ndo estd s6 metaforicamente,
mas também realmente fora de si, porque estd em um novo plano de
existéncia e fora da sua dimensdo conceitual. Se diz entdo arrebatada em
éxtase. O éxtase é um estado tremendamente ativo e supremamente
consciente; € o estado de percepcdo da unificacdo. S6 para os inconscientes
neste plano, ele pode ser inconsciéncia. O €xtase € a ultima fase do
fendmeno mistico, o cumprimento da ascese, o vértice tocado ndo
racionalmente como fizemos no principio, mas como sensa¢do. Aqui, ndo
se trata de entender o fendmeno, mas muito mais, se trata de vivé-lo. Esta é
a diferenca entre observar e ser. O éxtase € a revelacdo consciente da
unido, € a percepcdo da realizacdo perfeita da identificacdo da vibracdo. A
“graca”, tao discutida, € um fendmeno real, cientificamente admissivel, i.
€., uma descida de corrente que nos eleva rumo a sintonizagdo e tende a
unificacio; € a emanacdo do alto, na qual a Divindade se demonstra ativa e
move as suas atracdes. O estado de graca é o estado de harmonizacdo
alcancado.

Eis o epilogo glorioso da via longa e dolorosa que o mistico
percorreu. O poeta chega, mas s6 o mistico alcanca. O poeta tenta e
invoca, o mistico realiza e ama. Assim, o mistico é o poeta completo,
totalitdrio, que alcangou toda a realidade do seu sonho. Assim, o éxtase € a
sintese suprema de cada arte, porque o de cada concepcdo e de cada
beleza. Assim, os misticos sd0 poetas imensos, Vertiginosos, assombrosos.
Eles ndo se ausentam da vida, mas estdo mais intensamente presentes nela.
O mistico retorna as coisas, mas com visdo divina; retorna as criaturas e
torna a ama-las porque nelas estd Deus e reencontra Deus. Todas as coisas
ndo tém mais sendo um significado e um poder: o de elevar o seu espirito a
Deus. O seu egoismo tornou-se o amor de um “eu” tdo vasto que abrange
toda a criacdo e nio pode conter sendo Deus. Nao bastam mais os seus
pobres bracos humanos para abragar o infinito. O mistico entdo cinde o
ritmo do seu dinamismo em dois tempos: contemplagdo e agdo. E os dois
ciclos se entrelacam, se complementam, se nutrem mutuamente. Primeiro,
se aprofunda no abismo divino para extrair-lhe luz e energia; depois, desce
novamente a miséria humana para operar o bem e aliviar a dor. Da sua
altura, ele se abaixa com os bragos abertos. O sulco tangivel que atrés de si
deixa a ascese do mistico € feito de obras de bondade. “O amor de Deus ndo
pode ser ocioso”. Estas consequéncias praticas, que descem ao nivel comum,
a sociedade deve compreender. Cito a este proposito, outras palavras
simples e sublimes de Ruysbroeck: “A consolagdo interior € de uma ordem
menos elevada do amor ativo, que se pde, espiritual ou corporalmente, a
servico dos pobres. Onde eu vos digo: ainda que sejais arrebatados em

155

162

163



156 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

estasi tanto in alto quanto S. Pietro o S. Paolo, o chi altri che vogliate, se
udirete che un ammalato abbia bisogno di un brodo caldo o di un
qualunque altro socorso dello stesso genere, io vi consiglio di risvegliarvi
un instante dalla vostra estasi e di fare scaldare il brodo. Abbandonate Dio,
per Dio; trovatelo e servitelo nelle sue membra: nulla perderete nel cambio.
Cio che per carita abbandonerete, Dio con ben altre perfezioni ve lo
rendera”.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

éxtase tdo no alto quanto S. Pedro ou S. Paulo, ou quaisquer outros que
queirais, se ouvirdes que um doente tenha necessidade de um caldo quente
ou de qualquer outro socorro do mesmo género, eu vos aconselho que vos
desperteis por um instante do vosso €xtase e facais aquecer o caldo.
Abandonai Deus por Deus; encontre-o e sirva-o nos seus membros: nada
perdereis na troca. O que por caridade abandonardes, Deus com muitas
outras perfeicdes vos restituird”.

157



158

164

165

166

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XVIIL. Incomprensione moderna

Posta di fronte a tale psicologia, la mentalita moderna non
comprende. Si contenta di avvantaggiarsi delle sue conseguenze utilitarie,
immersa fino alla gola nell'eterno gioco del prendere. Disprezza chi si
assenta in solitudine e lo definisce ozioso e misantropo; ammette solo il
lavoro che fa rumore, perché comprende solo cio che colpisce gli orecchie.
Quella solitudine sembra il nulla ed & una attivita interiore terribile. Il
mistico ha altri rapporti di vita; se fugge a momenti il contatto umano ¢
per nutrirsi nel contatto divino. Il centro delle sue attrazioni & oltre
l'atmosfera terrestre, la sua anima non ama la vita che in quanto ¢ una
missione di bene e una prova per giungere a Dio. Ovunque egli volga lo
sguardo non cerca e non ama altro che Dio. Egli lo sente immedesimato
nella propria essenza, attuale e attivo nella propria profondita. Tutte le
immagini sono cadute. Solo Dio ¢ restato, interiore voce tonante, nel
silenzio esteriore delle cose. L'anima del mondo ¢ vuota e si proietta
all’esterno per riempire questo vuoto orrendo; I'anima del mistico ¢ piena,
ama la solitudine per proiettarsi all'interno e udire questa sua pienezza.
Egli non ha bisogno di stordire i sensi per distrarsi da questo squallore; non
ha paura, come il mondo, dei silenzi in cui 'anima parla. La realta della
vita ¢ in questombra in cui la parola tace. Solo quando giungiamo nella
profondita di tali silenzi, quella realta solleva il capo e ci guarda. La grande
chiarezza ¢ nel fondo, oltre la piu grande tenebra.

N

Il piano di vita del mistico ¢ completamente sollevato dalla terra.
Anche egli soffre e gode, teme e spera, si lamenta e canta e ama, ma tutto
avviene in un altro livello di coscienza, in forme, reazioni e ripercussioni
diverse. Lorientamento concettuale e sensorio, il punto di vista e di attacco
con i fenomeni, ¢ completamente altra cosa. Egli possiede in un fascio un
nuovo ordine di risonanze e ha conquistato un nuovo senso, il senso
mistico, che € il senso dell’armonizzazione universale. Le sue vie sono
diversi. L'uomo attuale avanza per le vie del lavoro, del dominio sul mondo
e vuol distruggere il dolore dall’esterno. E la via lunga dell’evoluzione che
vince gli ostacoli, doma le resistenze, ma lega lo spirito. 11 mistico segue la
via corta, avanza per le vie della concentrazione, del dominio di se stesso, e
distrugge il dolore dall’interno, non demolendone le cause, ma superandolo
in una diversa sensibilita. Egli non attacca e non plasma l'esterno, ma libera
lo spirito, supera tutto perché se ne va dalla terra.

Le due psicologie sono inverse € non vi € comunicazione possibile.
Per questo mi si obiettera la non applicabilita di tutto cio e si giustifichera
una indifferenza per certi problemi che “non servono a niente”. Allora si



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVIIL. Incompreensao moderna

Posta diante de tal psicologia, a mentalidade moderna nio
compreende. Se contenta em tirar vantagem das suas consequéncias
utilitdrias, imersa até a garganta no eterno jogo da apropriacdo. Despreza
quem se ausenta na soliddo e o define ocioso € misantropo; admite s6 o
trabalho que faz rumor, porque compreende s6 o que lhe fere os ouvidos.
Aquela soliddo parece o nada e é uma atividade interior terrivel. O mistico
tem outras relacdes de vida; se foge momentaneamente do contato
humano, € para nutrir-se no contato divino. O centro das suas atracdes estd
além da atmosfera terrestre; a sua alma ndo ama a vida senfio na medida
em que ¢ uma missdo de bem e uma prova para chegar a Deus. Para onde
quer que ele volte o olhar, ndo busca e ndo ama sendo a Deus. Ele o sente
identificado na sua prépria esséncia, atual e ativo na propria profundidade.
Todas as imagens cairam. S6 Deus permanece, interior voz trovejante, no
siléncio exterior das coisas. A alma do mundo estd vazia e se projeta para
fora para preencher este vazio horrendo; a alma do mistico € plena; ama a
soliddo, para projetar-se para dentro e sentir esta sua plenitude. Ele ndo
precisa embotar os sentidos para se distrair desta miséria; ndo tem medo,
como o mundo, dos siléncios no qual a alma fala. A realidade da vida
reside nessa sombra onde a palavra cala. S6 quando alcancamos na
profundidade de tais siléncios, aquela realidade ergue a cabeca e nos
contempla. A grande clareza reside no fundo, além da maior treva.

O plano de vida do mistico é completamente desvinculado da terra.
Também ele sofre e goza, teme e espera, se lamenta e canta € ama, mas
tudo ocorre em outro nivel de consciéncia, em formas, reacdes e
repercussdes diversas. A orientacdo conceitual e sensoria, o ponto de vista
e de abordagem com os fendmenos, é completamente outra coisa. Ele
possui num feixe uma nova ordem de ressonadncias € conquistou um novo
senso, 0 senso mistico, que € o senso da harmonizacio universal. As suas
vias sdo diversas. O homem atual avanca pelas vias do trabalho, do
dominio sobre o mundo, e quer destruir a dor de fora. E a via longa da
evolucdo que vence os obstdculos, doma as resisténcias, mas prende o
espirito. O mistico segue a via curta, avanca pelas vias da concentragdo, do
dominio de si mesmo, e destrdi a dor de dentro, ndo demolindo as causas,
mas superando-a com uma diversa sensibilidade. Ele ndo ataca e nio
plasma o externo, mas liberta o espirito, supera tudo porque se vai da terra.

As duas psicologias s3o inversas e ndo hd comunicacio possivel. Por
isto, me se objetard a nio aplicabilidade de tudo isso e se justificard uma
indiferenca por certos problemas que “nio servem para nada”. Entdo, sim

159

164

165

166



160

167

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

vorrebbero relegare nel patologico, e appartare negli angoli dimenticati
della storia, certi fenomeni. Eppure il problema psicologico ¢ tuttavia
sempre il problema piu assillante e il mistero della personalita umana ¢ il
pitt tormentoso enigma. Questo ¢ quindi lo studio pit moderno, piu
profondo, piu originale che si possa fare. La fede parla in termini potenti
ma vaghi, e la scienza appena balbetta; quando ¢ onesta, confessa la sua
ignoranza. Eppure nella coscienza sono le piu profonde realta e le piu vaste
possibilita della vita. Non se ne sa ancora nulla. Eppure in quell’'umana
coscienza ¢ il germe di tutti gli sviluppi; se qualche cosa nasce nel mondo
esterno in tutti i campi, esso spunta da quel mistero interiore, se il divino
discende sulla terra ¢ attraverso quel tramite. Il problema ¢ dunque
palpitante, attuale, anche pratico. Non si pud dimenticare o astrarre da cio
che non si vede e non si tocca perché ivi ¢ la causa e l'origine delle cose. E
ognuno di noi ha in sé questa unita che si chiama “i0”, questa sintesi che si
chiama coscienza. Essa ¢ la cosa pilu viva che ¢ in noi ed ¢ cosi vasta che
non ne conosciamo i confini. La vediamo inabissarsi in strati profondi che
non sappiamo e non osiamo scandagliare. Essa evolve e si muta
continuamente in noi, eppure ¢ sempre presente. Non la vediamo, eppure
le nostre piu intime sensazioni ed emozioni, la gioia e il dolore sono la e
non allesterno: la parte piu vitale e piu intensa di noi ¢ in
quell'imponderabile. Quel centro allaccia contatti ovunque intorno a sé e
pur resta sempre distinto, gigantesco, indistruttibile.

L’'uomo moderno che ha capito le leggi meccaniche di tanti fenomeni
e ha sfatato cosi tanti terrori, crede con cio di aver distrutto il mistero e
risolto I'enigma della vita. E in un semplicismo primordiale non vede che il
mistero ¢ infinito e che non ne ha che ampliato i confini. E non vede che nel
mondo sottile dello spirito sono leggi grandiose e reazioni tremende. Per
questo chi ha toccato e vissuto, si ribella quando I'incoscienza nega o sorride,
per questo mi affanno senza tregua perché si veda e si sappia. In queste
questioni alte e lontane, “che non servono a niente”, si agita il problema delle
civilta future. In queste pagine, non scritte certo per esercitazione retorica, si
agita una vita tanto pil intensa, si muovono delle forze titaniche, cade il
seme di orientamenti nuovi che domani conquisteranno valori immensi. Lo
spirito umano deve, per irresistibile e fatale spinta di evoluzione, proiettarsi
oltre le barriere dei suoi attuali confini, oltre le dimensioni del suo attuale
concepibile. Si ha il dovere di strapparlo dal suo ordine di vibrazioni
ricadenti sulla terra, e di proiettare, con tutte le proprie potenze questo altro
ordine di vibrazioni che vuol salire, superare e sfondare gli spazi, per
fondersi nel palpito cosmico.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

gostariam de relegar ao patoldgico, e apartar aos cantos esquecidos da
histdria, certos fendmenos. No entanto, o problema psicolégico € todavia
sempre 0 mais angustiante, e o mistério da personalidade humana é o mais
tormentoso enigma. Este é, portanto, o estudo mais moderno, mais profundo,
mais original que se possa fazer. A fé fala em termos potentes, mas vagos, € a
ciéncia mal balbucia; quando € honesta, confessa a sua ignorancia. No entanto,
na consciéncia residem as mais profundas realidades e as mais vastas
possibilidades da vida. Nada se sabe ainda sobre ela. No entanto, naquela
humana consciéncia estd o germe de todos os desenvolvimentos; se algo nasce
no mundo externo, em todos os campos, ele desponta daquele mistério
interior; se o divino desce a terra, € através daquele tramite. O problema é,
portanto, palpitante, oportuno, mesmo pratico. Nao se pode esquecer ou
abstrair disso que nao se vé e ndo se toca, porque ai reside a causa e a origem
das coisas. E cada um de nés tem em si esta unidade que se chama “eu”, esta
sintese que se chama consciéncia. Ela € a coisa mais viva que estd em nos, e €
tdo vasta que ndo lhe conhecemos os confins. A vemos afundar-se em estratos
profundos que ndo sabemos e ndo ousamos sondar. Ela evolui e se muda
continuamente em nds, mas estd sempre presente. Nao a vemos, mas as nossas
mais intimas sensac¢Oes € emogdes, a alegria e a dor, estdo ld e ndo fora: a
parte mais vital e mais intensa de nés estd naquele imponderdvel. Aquele
centro estabelece contatos por toda parte ao seu redor, mas permanece
sempre distinto, gigantesco, indestrutivel.

O homem moderno, que entendeu as leis mecanicas de tantos
fendmenos e dissipou assim tantos terrores, acredita com isso ter destruido o
mistério e resolvido o enigma da vida. E, num simplismo primordial, ndo vé
que o mistério € infinito e que ndo lhe ampliou sendo os confins. E ndo vé
que no mundo sutil do espirito existem leis grandiosas e reacdes tremendas.
Por isto quem tocou e viveu, se rebela quando a inconsciéncia nega ou sorri;
por isto me esfor¢o sem tréguas para que se veja e se saiba. Nestas questdes
elevadas e distantes, “que ndo servem a nada”, se agita o problema das
civilizacdes futuras. Nestas piginas, ndo escritas certamente para exercicio
retdrico, se agita uma vida muito mais intensa, se movem forgas titanicas,
cai a semente de orientacdes novas que amanhd conquistardo valores
imensos. O espirito humano deve, por irresistivel e fatal impulso da
evolugdo, projetar-se para além das barreiras dos seus atuais confins, para
além das dimensdes do seu atual concebivel. Se tem o dever de arrancé-lo da
sua ordem de vibracGes que recaem sobre a terra e de projetar, com todas as
suas poténcias, esta outra ordem de vibragdes que quer ascender, superar e
romper os espagos, para fundir-se na palpitacdo cosmica.

161

167



162

168

169

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIX. Il subcosciente

Per quanto insorga in protesta lo studio dei ciechi razionanti, 'uomo
non puo rinnegare I'indistruttibile presentimento dei suoi futuri sviluppi di
coscienza. Si ha la sensazione che sotto il piccolo io normale di superficie
si estenda in profondita un io sterminato. E 'uomo si domanda: che cosa
sono dunque mai? La scienza si accorge che il mondo fenomenico, gia
immenso alla sua superficie, ¢ di una complessita, perfezione e sapienza
progredienti man mano che si osserva a maggiori profondita. La scienza ¢
qualcosa di perpetuamente e illimitatamente evolventesi nella direzione di
questa profondita. Essa stessa ¢ costretta per legge di evoluzione a
progredire e a gettarsi in questi nuovi campi. E si & accorta che la
personalita umana si estende in zone che sono oltre i limiti della coscienza
razionale e pratica normali; ha dovuto costatare l'esistenza di un campo
sotterraneo di coscienza, carico di motivi, affollato di germi, da cui tutto
cio si sviluppa e affiora nella normale coscienza di superficie. Ha chiamato
questo campo il subcosciente subliminale e simile.

“In questi ultimi anni”, dice il Paolucci nel suo volumetto “I problemi
dello Spirito”, “la scienza relativamente nuova della psicologia ha cominciato
a gettare una viva luce sul mistero della personalita umana. Numerose
ricerche e studi sperimentali del funzionamento normale e anormale dello
spirito umano hanno condotto gli psicologi a scoprire che una quantita
considerevole della nostra attivita mentale si produce senza che noi ce ne
accorgiamo. Questa “cerebrazione incosciente”, come la chiamano, sembra
confermata dalle nostre conoscenze psicologiche. Quindi traggono origine
le discussioni sul “subcosciente”. Secondo codesti psicologi il subcosciente
sembra essere la sede dell’ispirazione e dell'intuizione. Poeti, predicatori,
musicisti possono darne testimonianza. I pensieri che hanno maggior
pregio sono quelli che ci vengono senza esser chiamati e che costituiscono
1 lampi del genio. Le migliori scoperte scientifiche si fanno talora in forza
di cid che gli psicologi chiamano subcosciente. L'investigatore risente
dapprima un’intuizione; si mette poscia al lavoro e domanda all’esperienza
di giustificarla. La ragione, che non ¢ che il nome ordinariamente dato da
noi all'esercizio cosciente delle nostre facolta mentali, si trascina
penosamente su quattro piedi; l'intuizione prende lo slancio con un colpo
d’ala”. L'intuizione dunque, che ¢ nel profondo, € un contatto piu prossimo
alla realta che la ragione, che ¢ alla superficie. “Il metodo discorsivo e
deduttivo”, dice il Jastrow in “La subconscience”, “¢ il cammino penoso
della logica, salita sui trampoli, mentre l'intuizione ¢ il volo possente
dell'Incosciente, che trasporta in un momento dalla terra al cielo”. Ma
molti, come il Geley, idealista ma positivista, nel suo “De [linconscient



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIX. O subconsciente

Por quanto insurja protestos o estudo dos cegos racionalistas, o
homem ndo pode renegar o indestrutivel pressentimento dos seus futuros
desenvolvimentos de consciéncia. Se tem a sensagao que sob o pequeno eu
normal de superficie se estenda em profundidade um eu ilimitado. E o
homem se pergunta: o que sou eu, entdo? A ciéncia percebe que o mundo
fenoménico, ji4 imenso em sua superficie, ¢ de uma complexidade,
perfei¢do e sabedoria que progride a medida que se observa em maiores
profundidades. A ciéncia € algo que perpétua e ilimitadamente evolui na
direcdo desta profundidade. Ela mesma € compelida pela lei de evolugao a
progredir e a atirar-se nesses novos campos. E se percebeu que a
personalidade humana se estende em zonas que estdo além dos limites da
consciéncia racional e pratica normal; deve ter constatado a existéncia de
um campo subterrdneo de consciéncia, carregado de motivos, repleto de
germes, do qual tudo isso se desenvolve e aflora na normal consciéncia de
superficie. Chamou esse campo de subconsciente subliminar e similares.

“Nestes dltimos anos”, diz Paolucci no seu pequeno volume “Os
Problemas do Espirito”, “a ciéncia relativamente nova da psicologia comegou
a langar viva luz sobre o mistério da personalidade humana. Numerosas
pesquisas e estudos experimentais do funcionamento normal e anormal do
espirito humano conduzem os psicélogos a descobrir que uma quantidade
considerdvel da nossa atividade mental se produz sem que nds o
percebamos. Essa “cerebracdo inconsciente”, como a chamam, parece
confirmada pelos nossos conhecimentos psicoldgicos. Portanto dai se
originam as discussdes sobre o “subconsciente”. Segundo esses psic6logos, o
subconsciente parece ser a sede da inspiragdo e da intui¢do. Poetas,
pregadores, musicos podem dar testemunho disso. Os pensamentos que tem
maior valor sdo aqueles que nos chegam sem ser chamados e que constituem
os lampejos do génio. As melhores descobertas cientificas se fazem, as
vezes, em virtude do que os psicélogos chamam de subconsciente. O
investigador sente primeiro uma intuicdo; entdo, pde-se a trabalhar e pede a
experiéncia que a justifique. A razdo, que nio € sendo o nome ordinariamente
dado por nés ao exercicio consciente das nossas faculdades mentais,se arrasta
penosamente sobre quatro pés; a intuicdo impulsiona-se com um bater de
asas”. A intui¢do, portanto, que estd no profundo, € um contato mais proximo
com a realidade do que a razdo, que estd na superficie. “O método discursivo
e dedutivo”, diz Jastrow em “La subconscience”, “¢ o caminho penoso da
l6gica, subido sobre pernas de pau, enquanto a intui¢do € o voo possante do
Inconsciente, que transporta em um momento da terra ao céu”. Mas
muitos, como Geley, idealista mas positivista, no seu “De [linconscient

163

168

169



164

170

171

172

173

174

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

au conscient”, non sono giunti nel profondo e non hanno compresso. Lo
Schopenhauer stesso vede un abisso incolmabile che separa I'Incosciente
dal Cosciente e, invece di gettare i ponti, li taglia. Altri si avvicina,
constata, senza spiegare. Cosi M. Ribot accenna: “Linspiration révéle une
puissance supérieure a lindividu conscient, étrangeére a lui quoique agissant
par lui: état que tant d’'inventeurs on exprimé en ces termes: je n’y suis pour
rien”.

Non posso fare a meno di riportare in questo punto una pagina del
noto volume “L’uomo, questo sconosciuto”, di Alexis Carrel. Questo
libro, capitatomi in mano per caso, mentre correggo le bozze un anno
dopo aver chiuso questo mio scritto, mi sorprende per l'identita del
pensiero del suo autore con la mia sperimentazione. Coincidenza strana
tra individui cosi diversi e in ambienti cosi lontani, che non pud non
colpirci e che dimostra che certe idee che ho vissute (espresse in “Le
Noiri” e da alcune trovate astruse e inammissibili) sono invece nell’aria
da un capo all’altro del mondo e che lo spirito dei meno involuti ¢ gia
pronto e concorde per afferrarle.

Scrive il Dott. Carrel, uno dei piu noti chirurghi sperimentatori, del
Rockefeller Institute for Medical Research: “Certamente le grandi scoperte
scientifiche non sono operato della sola intelligenza; gli scienziati di genio
oltre il potere di osservare e di comprendere possiedono altre qualita,
I'intuizione, 'immaginazione creativa. Con l'intuizione essi afferrano cio
che rimane celato agli altri uomini, trovano relazioni tra fenomeni in
apparenza isolati, sanno senza ragionamenti, cio¢ senza analisi, ci0 che
interessa loro sapere. Questo fenomeno si chiamava una volta ispirazione”.

“Due sono le forme della mentalita degli scienziati, quella logica e
quella intuitiva: la scienza deve il suo progresso ad entrambi questi tipi
intellettuali. Solamente i grandi uomini e i puri di cuore' possono venire
trasportati dalla sola intuizione al sommo della vita mentale e spirituale”.

“E una facolta strana: afferrare la realtd senza l'aiuto del ragionamento,
ci sembra inspiegabile... In tal modo talvolta giunge a noi la conoscenza del
mondo esterno per vie diverse da quelli degli organi di senso”.

Cosi si ¢ visto, per necessaria conseguenza di constatazioni di
fenomeni, il subcosciente; ma non se ne ¢ capita la natura, I'estensione, il
contenuto. Ogni autore ha creato un suo diverso subcosciente e nessuno lo
ha inquadrato nella fenomenologia universale, nella teoria pitt profonda
della genesi e dello sviluppo dello spirito, e delle mete della personalita
umana®. Per il James e il Myers il subcosciente & il primitivo, il
1 Quanto non ho insistito in “Le Nouri" e anche qui sul fatore morale!

2 Cfr.: “La Grande Sintesi", cap. XXXV. Teoria dell'evoluzione delle dimensioni. — LXII. Le origini dello psichismo. —

LXIV. Tecnica evolutiva dello psichismo e la genesi dello spirito. — LXV. Istinto e coscienza, tecnica degli automatismi,
eccetera.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

au conscient”, n@o atingiram no profundo e ndo compreenderam. O préprio
Schopenhauer vé um abismo intransponivel que separa o Inconsciente do
Consciente e, em vez de construir as pontes, ele as corta. Outros se
aproximam, constatam, sem explicar. Assim, M. Ribot acena: “A inspiracdo
revela uma poténcia superior ao individuo consciente, que, embora se
manifeste por ele, lhe é estranha; é um estado que muitos inventores tém
traduzido nestes termos: ndo tomo absolutamente parte nisso’.

Nao posso deixar de citar neste ponto uma péagina do conhecido
volume “O homem, este desconhecido”, de Alexis Carrel. Este livro, que
chegou as maos por acaso, enquanto corrigia o esbo¢o um ano depois de
terminar este meu escrito, me surpreende pela identidade do pensamento
do seu autor com a minha experimentacido. Coincidéncia estranha entre
individuos tdo diversos e em ambientes tdo distantes, que ndo pode nio
impressionar-nos € que demonstra que certas ideias que vivenciei
(expressas em “As Noures” e por alguns julgadas abstrusas e inadmissiveis)
estdo em vez disso, no ar de um extremo ao outro do mundo, e que o
espirito dos menos involuidos ja estd pronto e de acordo para apreendé-las.

Escreve o Dr. Carrel, um dos mais renomados cirurgides experimentais,
do Rockefeller Institute for Medical Research: “Certamente, as grandes
descobertas cientificas ndo sdo operadas so pela inteligéncia; os cientistas de
génio, além do poder de observar e de compreender, possuem outras
qualidades, a intui¢do, a imaginacdo criativa. Com a intuig@o, eles apreendem
0 que permanece oculto aos outros homens, encontram relagcdes entre
fendmenos em aparéncia isolados, sabem sem raciocinio, i. €., sem andlise, o
que lhes interessa saber. Este fendmeno se chamou uma vez inspiracdo”.

“Duas sdo as formas da mentalidade dos cientistas, a logica e a
intuitiva: a ciéncia deve o seu progresso a ambos estes tipos intelectuais.
Somente os grandes homens e os puros de cora¢do' podem ser transportados
somente pela intui¢do ao dpice da vida mental e espiritual”.

“E uma faculdade estranha: apreender a realidade sem o auxilio do
raciocinio nos parece inexplicavel... Em tal modo, as vezes, chega a nés o
conhecimento do mundo exterior por vias diversas das dos 6rgaos dos sentidos.”

Assim foi visto, por necessdria consequéncia de constatacdo dos
fenOmenos, o subconsciente; mas ndo se lhe entendeu a natureza, a
extensdo, o conteido. Cada autor criou um seu proprio subconsciente, e
ninguém o enquadrou na fenomenologia universal, na teoria mais profunda
da génese e do desenvolvimento do espirito, e das metas da personalidade
humana®. Para James e Myers, o subconsciente € o primitivo, o
! Quanto ndo insisti em “As Notres" e tamhém aqui no fator moral!

Z Cfr.: “A Grande Sintese”, cap. XXXV. Teoria da evolugdo das dimensdes. — LXII. As origens do psiquismo. —

LXIV. Técnica evolutiva do psiquismo e a génese do espirito. — LXV. Instinto e consciéncia, técnica dos
automatismos, etc.

165

170

171

172

173

174



166

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

fondamentale; il secondario, la derivazione & la coscienza che € un
prodotto di ambientamento. Il Jastrow soggiunge che “al di sopra della
coscienza esiste una organizzazione psichica anteriore ad essa, la quale ¢
senza dubbio la sorgente da cui essa ha avuto origine”. Si ¢ arrivato a
sentire confusamente l'esistenza di questo intelletto profondo piu vasto di
quell’intelletto di superficie che chiamiamo ragione, a capire che questa
sintesi della vita non si pu0 sorreggere per sua forza e che, come isola
saliente dall'oceano, deve poggiare, per emergere, su basi sempre piu vaste
piu si scende in profondita. Per capire e risolvere il problema non basta
aver notato tutto cio e restare nella dimensione razionale; ma € necessario
uscire una buona volta da questa dimensione e gettarsi in quella profondita
e ci0 ad occhi aperti, restando cio¢ coscienti in altre dimensioni. E
necessario possedere in sé il fenomeno e scandagliarlo per introspezione. E
necessario trovare il coraggio, che la scienza non ha, di concludere in una
concezione unica dei fenomeni. E necessario a tutto cid aver premesso un
orientamento completo, intellettuale e morale, del proprio io, in seno al
funzionamento organico dell’universo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

fundamental; o secunddrio, a derivacdo € a consciéncia, que ¢ um produto
de ambientacdo. Jastrow acrescenta que “acima da consciéncia existe uma
organizacdo psiquica anterior a ela, a qual €, sem duvida, a fonte da qual
ela se originou”. Se chega a sentir, confusamente, a existéncia deste
intelecto profundo, mais vasto do que aquele intelecto de superficie que
chamamos razdo, e a entender que esta sintese da vida ndao se pode
sustentar pela sua forca e que, como isola que emerge do oceano, deve
repousar, para emergir, sobre bases sempre mais vastas mais desce em
profundidade. Para entender e resolver o problema, ndo basta ter notado
tudo isso e permanecer na dimensdo racional; € necessario deixar de uma
vez esta dimensdo e mergulhar naquela profundidade, e isso com os olhos
abertos, i. é., permanecendo consciente em outras dimensoes. E necessario
possuir em si o fendmeno e sondd-lo por introspeccdo. E necessirio
encontrar a coragem, que a ciéncia ndo tem, para concluir em uma
concepcdo tnica dos fendmenos. E necessdrio a tudo isso ter uma
orientagdo completa, intelectual e moral, do préprio eu, no seio do
funcionamento organico do universo.

167



168

175

176

177

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XX. II supercosciente

Non posso qui ripetere su quali basi va posto il problema, cosa gia
fatta altrove'. In quello scritto furono sviluppate teorie che danno un valore
esatto al concetto di subcosciente. Riassumo. La psiche umana ¢ un
organismo in accrescimento continuo (espansione) per discesa nel
profondo, per stratificazioni, delle sintesi delle esperienze della vita, le
quali gravitano verso l'interno. Questa assimilazione continua, operata in
zona di libero arbitrio, si fissa nel determinismo degli equilibri stabilizzatisi
nella traiettoria del destino. Il subcosciente ¢ appunto la zona degli istinti
formati, delle idee innate, degli automatismi creati dalla ripetizione
abitudinaria della vita. La legge del minimo mezzo limita lo sforzo
cosciente solo nel campo attivo della costruzione nuova. Il resto, cio che fu
vissuto ed & sintesi compiuta, va a giacere in riposo (incoscienza) negli
strati del subcosciente, da cui tante nostre qualita e istinti emergono come
prodotti compiuti di cui ci sfuggono i termini determinanti. La coscienza
di superficie ¢ dunque un tentacolo attivo, cosciente perché in fase di
lavoro; il subcosciente ¢ un immenso magazzino di riserve, di prodotti
stabili e fissatisi dopo il periodo di formazione cosciente.

Ora, qui incomincia la confusione terribile degli psicologi, quando
essi ritengono questo subcosciente la sorgente dell'ispirazione, la sede
dell’intuizione, il germe della creazione intellettuale del genio. Ma vi ¢ una
terza zona che chiamo supercosciente che, per esser ugualmente fuori della
coscienza normale, fu confusa col subcosciente. E tra i due vi ¢ la
differenza dal giorno alla notte. Se il subcosciente appartiene al passato, il
supercosciente appartiene al domani; il primo sprofonda nelle
stratificazioni involutive dei precedenti biologici, il secondo emerge nei
piani evolutivi dei superamenti spirituali. Siamo agli antipodi. In questo
volume, parlando di piu alti livelli di coscienza, che dalla ragione
ascendono all'intuizione e alla visione dell’estasi mistica, ci siamo mossi e
abbiamo avanzato sempre ed esclusivamente in campo di supercoscienza,
ascendendo appunto lungo le fasi di una sua sempre piu intensa
realizzazione.

La coscienza dunque ¢ una piccola zona di luce in tutto questo
cammino, che parte dalla prima emersione dello psichismo dalle forme
dinamiche, si continua attraverso la fase biologica e si avventura ora nella
fase psichica e nel suo superamento nella fase super-psichica, in cui la
coscienza si avvia a diventare cosciente in dimensioni super-razionali, oggi
per la media normale immerse nella tenebra dell'inconcepibile. La

! V.nota2 apag. 164.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XX. O superconsciente

Nao posso aqui repetir sobre quais bases foi posto o problema, coisa
ja feita em outro lugar'. Naquele escrito, foram desenvolvidas teorias que
ddo um valor exato ao conceito de subconsciente. Resumo. A psique
humana € um organismo em crescimento continuo (expansdo) por descida
no profundo, por estratificagdes, das sinteses das experiéncias da vida, as
quais gravitam para dentro. Esta assimilacdo continua, operada na zona de
livre-arbitrio, se fixa no determinismo dos equilibrios estabilizados na
trajetéria do destino. O subconsciente € precisamente a zona dos instintos
formados, pelas ideias inatas, dos automatismos criados pela repeticao
habitual da vida. A lei do minimo meio limita o esfor¢o consciente s6 no
campo ativo da construcdo nova. O resto, o que foi vivido e € sintese
completa, jaz em repouso (inconsciéncia) nos estratos do subconsciente, de
onde tantas nossas qualidades e instintos emergem como produtos
completos dos quais nos escapam os termos determinantes. A consciéncia
de superficie é, portanto, um tentdculo ativo, consciente porque estd em
fase de trabalho; o subconsciente € um imenso depdsito de reservas, de
produtos estaveis e fixados ap6s o periodo de formagao consciente.

Ora, aqui comeca a confusdo terrivel dos psicélogos, quando eles
consideram este subconsciente a fonte da inspiracdo, a sede da intuicdo, o
germe da criacdo intelectual do génio. Mas hd uma terceira zona, que
chamo superconsciente, que, por estar igualmente fora da consciéncia
normal, foi confundida com o subconsciente. E entre os dois ha a diferenca
do dia para a noite. Se o subconsciente pertence ao passado, o
superconsciente pertence ao amanhd; o primeiro aprofunda nas
estratificacdes involutivas dos precedentes bioldgicos, o segundo emerge
nos planos evolutivos dos superamentos espirituais. Estamos nos antipodas.
Neste volume, falando de mais altos niveis de consciéncia, que da razio
ascendem a intuicdo e a visdo do €xtase mistico, nos movemos e
avancamos sempre e exclusivamente no campo de superconsciéncia,
ascendendo precisamente ao longo das fases de uma sua sempre mais
intensa realizag@o.

A consciéncia, portanto, ¢ uma pequena zona de luz em todo este
caminho, que parte da primeira emersdo do psiquismo das formas
dindmicas, se continua através da fase bioldgica e se aventura agora na
fase psiquica e no seu superamento na fase superpsiquica, na qual a
consciéncia se avia a se tornar consciente em dimensdes super-racionais,
hoje para a média normal imersa na treva do inconcebivel. A

! V.nota 2 na pag. 165.

169

175

176

177



170

178

179

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

coscienza razionale ¢ una piccola lucciola, un tratto illuminato, perché di
lavoro e creazione, che si sposta lungo questo sterminato tragitto, il cui
principio ¢ abbandonato in basso e la cui fine si perde in alto oltre ogni
nostra misura. Cosi il subcosciente, sebbene non visibile, perché non
emerge nella luce della coscienza, contiene le basi dell’edificio e
rappresenta le fondamenta che lo sorreggono. Sebbene non appaia nel
dettaglio, esso sopravvive tuttavia completamente come sintesi e come tale
¢ rintracciabile. Se il subcosciente ¢ superato e dimenticato come lavoro
costruttivo cosciente, tuttavia noi lo possediamo intero come risultato:
questo ¢ quell’istinto cosi ricco di misteriosa sapienza, che regge tante
nostre azioni e che ¢ tanto piu solido quanto pitt profondamente radicato
negli strati dell’evoluzione biologica.

Dallaltro lato il supercosciente lampeggia a tratti come un
presentimento. Ora il genio attinge in questo presentimento e non nel
subcosciente che contiene le fondamenta sole e non le altitudini
dell’edificio; il genio crea solo come anticipo di evoluzione, quale tentacolo
lanciato nel futuro e non per reminiscenza di un passato inferiore. La zona
di coscienza in esso € spostata oltre il normale nei piani piu alti
dell’evoluzione. Nelle profondita del subcosciente si peschera il passato
involuto, mai l'avvenire super-evoluto che giunge. Cosi I'io si sposta dal
subcosciente al supercosciente. Questa ¢ la zona di coscienza razionale
lucida. 1l resto ci sfugge in forme di coscienza velate, intermittenti,
inimmaginabili. Ma il resto ¢ il nostro pitt grande io dell’eternita, che ¢
oltre nascita e morte, identificandosi col quale si ritrova tutto se stesso e
non si conosce piu fine.

Ora se questa zona non cosciente ¢ quella che ci mette in
comunicazione con il vero nell'intuizione e con la Divinita negli stati mistici,
ce da inorridire quando si sente dire che la grazia di Dio operi nell’'uvomo
attraverso il subcosciente o che 'uomo, per raggiungerla si trasferisca nel
subcosciente. Ma la grazia ¢ fenomeno evolutivo, non involutivo; di
supercoscienza, non di subcoscienza. La grazia ¢ un elevamento al
supercosciente, ¢ attraverso questo che si dirige all'uomo, € in questo piano
che lo invita a trasferirsi. Da cio si vede come chi non sa superare la
dimensione razionale restera impotente di fronte a tali concezioni e
brancolera costantemente nel buio. Solo una cosi completa cecita puo far
confondere, nella stessa forma di non coscienza, due estremi opposti: il
subcosciente € il supercosciente. La nebulosa concezione degli psicologi
moderni non ha intraveduta che questa zona di mistero e vi ha confusamente
regalato, senza scandagliarla, tutto I'indecifrabile del fenomeno psicologico.
Ci0, quando invece di tentare almeno una spiegazione del fenomeno, non lo
ha inciso con la parola: nevrosi. Modo meraviglioso di spiegare, consistente
nel coniare una nuova parola di origine greca e nel ritenere con cio tutto



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

consciéncia racional € um pequeno vaga-lume, um traco iluminado, porque
de trabalho e criacdo, que se desloca ao longo deste ilimitado trajeto, cujo
principio é abandonado em baixo e cujo fim se perde no alto, além de cada
nossa medida. Assim, o subconsciente, embora ndo visivel, por ndo
emergir na luz da consciéncia, contém as bases do edificio e representa os
fundamentos que o sustentam. Embora ndo apareca no detalhe, ele
sobrevive todavia completamente como sintese e, como tal, € rastredvel. Se
o subconsciente € superado e esquecido como trabalho construtivo
consciente, todavia nés o possuimos inteiro como resultado: este é aquele
instinto tdo rico de misteriosa sabedoria, que rege tantas nossas acdes e
que € tdo mais s6lido quanto mais profundamente radicado nos estratos da
evolucdo bioldgica.

Do outro lado, o superconsciente lampeja como um pressentimento.
Ora, o génio se vale deste pressentimento e ndo do subconsciente, que
contém apenas os fundamentos e ndo os andares do edificio; o génio cria s
como um antecipagdo de evolugdo, qual tentdculo lancado no futuro, e ndo
como uma reminiscéncia de um passado inferior. A zona de consciéncia nele
¢ deslocada para além do normal, nos planos mais altos da evolugdo. Nas
profundezas do subconsciente, se pescard o passado involuido, jamais o
devir superevoluido que chega. Assim, o eu se move do subconsciente ao
superconsciente. Esta é a zona de consciéncia racional ldcida. O resto nos
escapa em formas de consciéncia veladas, intermitentes, inimagindveis. Mas
o resto € 0 nosso maior eu da eternidade, que estd além do nascimento e da
morte, identificando-se com o qual se reencontra todo a si mesmo e ndo se
conhece mais fim.

Ora, se esta zona ndo consciente € aquela que nos pde em
comunicag@o com o verdadeiro na intuicdo e com a Divindade nos estados
misticos, € horripilante quando se ouve que a graca de Deus opera no
homem através do subconsciente, ou que o homem, para alcangé-la, se
transfira no subconsciente. Mas a graca € fenOmeno evolutivo, ndo
involutivo; de superconsciéncia, ndo de subconsciéncia. A graca € uma
elevacdo ao superconsciente; € através deste que se dirige ao homem, € neste
plano que o convida a transferir-se. Disso, se v€ quem ndo sabe superar a
dimensdo racional permanecerd impotente diante de tais concepg¢les €
tateard constantemente no escuro. SO uma tdo completa cegueira pode
confundir, na mesma forma de nio consciéncia, dois extremos opostos: O
subconsciente € o superconsciente. A nebulosa concep¢do dos psicologos
modernos ndo vislumbrou sendo esta zona de mistério e lhe relegou
confusamente, sem exploré-la, todo o indecifrdvel do fendmeno psicoldgico.
Isto, quando em vez de tentar ao menos explicar o fendmeno, ndo o gravou
com a palavra: neurose. Modo maravilhosa de explicar, que consiste no
cunhar uma nova palavra de origem grega e no considerar com isso tudo

171

178

179



172

180

181

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

spiegato. Che cosa sia poi la nevrosi ¢ per la scienza stessa, nel suo regno di
anatomia patologica, un enigma; e fuori di questo regno, pil in alto, la
scienza ¢, per metodo e premesse, incompetente. Certe realta piu vaste
saranno eternamente negate perché incomprensibili, se non si esce dal
campo circoscritto da tale metodo e, da tali premesse.

Riassumo dunque il quadro della struttura della coscienza umana. Essa
si divide in due parti: il cosciente e I'incosciente. Il primo ¢ la coscienza
nota, normale, razionale, pratica, che tutti sanno. Il secondo si compone di
due zone: il subcosciente che appartiene al passato e il supercosciente che
appartiene all'avvenire. I loro estremi si perdono nell'infinito graduarsi
dell’ascesa dell’evoluzione; ma essi si avvicinano in un punto che
continuamente si sposta dal sub- al supercosciente, ma che ¢ sempre il
centro cosciente in cui il mare dell'incosciente affiora alla superficie della
sensazione come dell’azione costruttiva. Il subcosciente contiene e riassume
tutto il passato e lo porta fin sulla soglia della coscienza; il supercosciente
contiene in embrione tutto I'avvenire che ¢ in attesa di sviluppo. Secondo il
proprio grado di evoluzione e maturita le varie coscienze sono diversamente
situate lungo questa linea, su cui le possiamo disegnare come una zona in
marcia. Osserviamo l'annessa figura 3.

Fig. 3

Volendo raffigurare lo sviluppo del fenomeno dell’evoluzione della
coscienza su di un nastro, isoliamo nella figura, per comodita di
osservazione, un tratto del percorso e ci0 per tre tipi di coscienza
diversamente sviluppate: a, b, ¢. La zona di luce esprime, nella sua
estensione, la zona della coscienza; la zona in nero esprime la zona di
non-coscienza ovvero 1’incosciente. Questa si estende da due lati: a
sinistra, abbiamo il subcosciente, a destra il supercosciente. Sempre
sfumando in queste due zone di tenebra, la zona cosciente avanza dal
sub- al supercosciente secondo il progressivo grado di evoluzione delle
coscienze a, b, c¢, etc. Gli istinti superati vengono gradatamente



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

explicado. Que coisa seria pois a neurose para a prépria ciéncia, no seu
reino de anatomia patoldgica, sendo um enigma; e fora deste reino, mais no
alto, a ciéncia €, por método e premissas, incompetente. Certas realidades
mais vastas serdo eternamente negadas porque incompreensiveis, se nao se
sai do campo circunscrito por tal método e, de tais premissas.

Resumo, portanto, no quadro da estrutura da consciéncia humana. Ela
se divide em duas partes: o consciente € o inconsciente. O primeiro € a
consciéncia conhecida, normal, racional, pratica, que todos conhecem. O
segundo se compde de duas zonas: 0 subconsciente, que pertence ao passado,
e o superconsciente, que pertence ao futuro. Os seus extremos se perdem no
infinito graduar-se da ascensdo da evoluc¢@o; mas eles se aproximam em um
ponto que continuamente se desloca do sub- ao superconsciente, mas que €
sempre o centro consciente no qual o mar do inconsciente aflora a superficie
da sensac@o como da agdo construtiva. O subconsciente contém e resume todo
o passado e o traz ao limiar da consciéncia; o superconsciente contém, em
embrido, todo o futuro que estd em espera de desenvolvimento. Segundo o
proprio grau de evolugdo e maturidade, as vdrias consciéncias estdo
diversamente situadas ao longo desta linha, sobre a qual podemos desenhar
como uma zona em marcha. Observemos a figura 3 em anexo.

Fig. 3

Querendo figurar o desenvolvimento do fendmeno da evolugdo da
consciéncia sobre uma faixa, isolamos na figura, por comodidade de
observacdo, um trecho do percurso, e isso para trés tipos de consciéncia
diversamente desenvolvidas: a, b, ¢. A zona de luz exprime, na sua
extensdo, a zona da consciéncia; a zona negra expressa a zona da ndo-
consciéncia, ou o inconsciente. Esta se estende pelos dois lados: a
esquerda, temos o subconsciente; a direita, o superconsciente. Sempre
esfumando nestas duas zonas de trevas, a zona consciente avanga do sub-
ao superconsciente segundo o progressivo grau de evolu¢do das

consciéncias a, b, ¢, etc. Os instintos que superados sdo gradualmente

173

180

181



174

182

183

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

abbandonati fuori della coscienza nella zona di tenebra del subcosciente,
man mano che la coscienza conquista col suo lavoro (la vita) e fa
sbocciare nella sua luce il supercosciente. Cido si pud paragonare al
cammino di un tarlo nel legno. Essa (la coscienza) avanza (evoluzione)
scavando sempre piu un canale, di cui mangia e si nutre assimilando, il
legno (fatica della vita, assimilazione delle prove, creazione di nuovi
istinti) e conquistando nuovo spazio che fa suo (il supercosciente),
mentre abbandona il vecchio (subcosciente), in cui lascia gli escrementi
(istinti superati) della sua vita e della sua fatica.

Se si volesse esser piu precisi, volendo ridurre in terminologia
spaziale ci0 che non ¢ spaziale, dovremmo dire che delle due non-
coscienze, cosi dette in rapporto alla coscienza lucida di superficie, la
supercoscienza si estende in profondita nelle zone interiori, avanza verso
Dio e tende all’'unificazione col tutto; si raggiunge quindi per introspezione.
La subcoscienza si estende invece in direzione opposta, non sotto ma
all’esterno della superficie, ¢ figlia delle esperienze nel mondo esteriore e in
questo viene abbandonata. L'io avanza tra due zone ugualmente non lucide,
ma il suo progredire ¢ verso l'interno, la sua evoluzione lo allontana dal
subcosciente e lo porta al supercosciente. Valori opposti: il primo ¢ un
residuo, il secondo una conquista, il primo ¢ una zona in basso da cui ci si
allontana e una scoria che si abbandona, il secondo € una zona in alto a cui
ci si avvicina, non contiene gli avanzi della vita sia pur nel momento
necessari, ma lavvenire della vita. Il passaggio dal subcosciente al
supercosciente ¢ una espansione, se si potesse dire, verso l'interno, una
espansione in profonditd, in cui l'essere sprofondando verso il centro si
eleva ai piani piu alti che ne sono l'approssimazione. In questo cammino
l'io &€ come un nucleo che si arricchisce dilatando per stratificazioni le sue
potenzialita attraverso le esperienze della vita, che appunto sono l'agente
rivelatore di quell'intimo mistero nel cui profondo ¢ Dio (manifestazione).
Cosi questo mistero viene continuamente esteriorizzato in quel piano di
coscienza lucida che, come si vede, € una coscienza di lavoro e di
transizione, in marcia dal subcosciente al supercosciente, la cui posizione &
quindi relativa, molto diversa da individuo a individuo secondo la sua storia
e la sua maturita evolutiva.

N

Solo in tale inquadramento di concetti & possibile capire il
supercosciente, stabilirne i limiti, il contenuto, la funzione. Solo cosi si pud
orientare e definire il fenomeno mistico, come naturalmente situato nelle
superiori zone del supercosciente. Poiché il problema non si risolve
mutilandolo o negandolo, quando esso ¢ un fatto storico imponente,
risponde ad un sentimento religioso universale e fondamentale, ad una
funzione eterna dello spirito umano e come esperienza per chi la raggiunge
¢ un fatto obiettivo indiscutibile. Se la forma mentale moderna ¢ cio che di



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

abandonados fora da consciéncia, na zona de trevas do subconsciente, a
medida que a consciéncia conquista com o seu trabalho (a vida) e faz
desabrochar na sua luz o superconsciente. Isso se pode comparar ao
caminho de um caruncho na madeira. Ele (a consciéncia) avanca
(evolugdo) escavando sempre mais um canal, do qual se alimenta e se
nutre, assimilando a madeira (esfor¢co da vida, assimilagao das provas,
criacdo de novos instintos) e conquistando novo espaco que faz seu (o
superconsciente), enquanto abandona o velho (subconsciente), no qual
deixa os excrementos (instintos superados) da sua vida e do seu esforgo.

Se quiséssemos ser mais precisos, querendo reduzir em terminologia
espacial isso que ndo € espacial, deveriamos dizer que, das duas ndo-
consciéncias, assim ditas em relacdo a consciéncia ldcida de superficie, a
superconsciéncia se estende em profundidade nas zonas interiores, avanga
rumo a Deus e tende a unificacdo com o todo; se alcanga, portanto, por
introspeccdo. O subconsciéncia, em vez disso, se estende em dire¢do oposta,
ndo sob, mas ao externo da superficie, é filha das experiéncias no mundo
exterior e nele é abandonada. O eu avanga entre duas zonas igualmente ndo
licidas, mas o seu progredir é para dentro, a sua evolug¢@o o distancia do
subconsciente e o traz ao superconsciente. Valores opostos: o primeiro é um
residuo, o segundo uma conquista; o primeiro é uma zona embaixo da qual
nos distanciamos e uma escoria que se abandona, o segundo é uma zona no
alto da qual se aproxima, ndo contém os restos da vida, por mais necessarios
que sejam no momento, mas o futuro da vida. A passagem do subconsciente
ao superconsciente € uma expansdo, por assim dizer, para dentro, uma
expansdo em profundidade, na qual o ser, aprofundando rumo ao centro, se
eleva aos planos mais altos que lhe s@o a aproximagdo. Neste caminho, o eu
¢ como um nucleo que se enriquece dilatando por estratificacdes as suas
potencialidades através das experiéncias de vida, que justamente sdo o
agente revelador daquele intimo mistério em cujo profundo estd Deus
(manifestac@o). Assim, este mistério é continuamente externalizado naquele
plano da consciéncia licida que, como se vé€, € uma consciéncia de trabalho
e de transicdo, em marcha do subconsciente ao superconsciente, cuja posicao
¢, portanto, relativa, muito diversa de individuo para individuo, segundo a
sua histdria e a sua maturidade evolutiva.

z

Sé em tal enquadramento de conceito € possivel entender o
superconsciente, estabelecer os limites, o contetudo, a fun¢do. S6 assim se
pode orientar e definir o fendmeno mistico, como naturalmente situado nas
superiores zonas do superconsciente. Pois o problema ndo se resolve
mutilando ou negando, quando ele € um fato histérico imponente, responde
a um sentimento religioso universal e fundamental, a uma funcao eterna do

espirito humano e, como experiéncia para quem a alcanga, ¢ um fato
objetivo indiscutivel. Se a forma mental moderna € o que de

175

182

183



176

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

pit inadatto vi pud essere per arrivare a tali fenomeni, cid nulla pud
togliere alla realta e alla loro importanza. E logicamente assurdo, anche per
i razionali, che un consenso cosi vasto e un tipo di esperienza cosi unanime
quale ¢ il misticismo, che risuona da un capo all’altro della terra e dei
tempi, riposi sull'errore o sul falso. Il fenomeno mistico ¢ invece il piu
grandioso fenomeno della vita umana, perché esso segna un
ravvicinamento a quella Divinita che, come centro spirituale
dell’universo, ¢ meta di ogni esistenza, convergenza di tutte le forze, di
tutti i movimenti, tendenza suprema dell’evoluzione.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

mais inadequado possa ser para chegar a tais fendmenos, isso nada pode
tolher a realidade e 4 sua importancia. E logicamente absurdo, mesmo para
0s racionais, que um consenso tdo vasto e um tipo de experiéncia tio
unanime como € o misticismo, que ressoa de uma extremidade a outra da
terra e dos tempos, repouse sobre o erro ou sobre o falso. O fendomeno
mistico €, em vez disso, o mais grandioso fendmeno da vida humana,
porque ele marca uma reaproximagdo com aquela Divindade que, como
centro espiritual do universo, é a meta de cada existéncia, convergéncia de
todas as forcas, de todos os movimentos, tendéncia suprema da evolugao.

177



178 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

PARTE SECONDA
L’ESPERIENZA



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 179

SEGUNDA PARTE
A EXPERIENCIA



180

184

185

186

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

I. In cammino

Lasciamo indietro i negatori ciechi. E giunta l'ora che io avanzi,
oramai solo, nella mia esperienza del fenomeno. Ho gettato le fondamenta;
ora possiamo salire. Prima ho inquadrato il fenomeno mistico nell'odierno
mondo concettuale; poi ho esposto, nello studio del diagramma
dell’ascensione spirituale, laspetto teorico e scientifico, la tecnica
funzionale, e data la dimostrazione logica del fenomeno nei suoi vari
momenti e luci, perché la ragione fosse sazia; poi ho prospettato il suo
aspetto pratico, come realizzazione spirituale, nella metodologia mistica e
ne ho data la descrizione generica come sensazione, riferendomi sopratutto
alle esperienze dei mistici. Qui finisce il mio compito di studioso, di
osservatore razionale distinto dal fenomeno.

Ma tutto ci0 non puo bastare. Qui entro nel fenomeno, lo vivo e
descrivo la mia esperienza. Quel che il fenomeno perde limitandosi come
estensione dei casi osservati, acquista in profondita di sensazione, in
vivacita di espressione, in solidita di esperienza. Questa seconda parte ¢
per 1 maturi, per chi sente e pud quindi capire. Essi vi ritroveranno un
mondo; gli altri non entreranno. Tocchiamo dunque un campo di
misticismo realizzato, che vivra in queste pagine; un misticismo
sperimentale. Dovro, per attenermi al caso vissuto, assumere la forma
personale e dire molti “i0”: brutto, ma necessario, spesso per me doloroso.
Mi si perdonera quando si vedra che questo io ¢ per gli altri.

Abbiamo cosi una progressione di realta, di precisione di messa a fuoco,
di profondita di sensazione, uno stringere e concentrarsi per penetrare ed
emergere. Rivivro in queste pagine, donandomi ancora, il tormento e la
conquista vissuti. Si vedra in una serie incalzante di quadri tutto la scatenarsi
della tempesta interiore, si vedra che tali affermazioni non sono gratuite. Mi si
vedra nell'ora terribile della sconfitta e dell'abbattimento, in cui I'idea precipita
e nell'ora in cui 'anima, superato il limite, giunge ad udire la musica divina e
canta la gloria di Dio. Partird dalla mia debolezza e miseria umana; cid mi
rendera piu comprensibile. Apparira la dolorosa negazione umana prima della
gioiosa affermazione divina, I'ombra affaticata della croce in cammino che
si proietta sulla terra, prima del vittorioso suo erigersi nel cielo. Vedremo
vissuta la realta delle affermazioni razionali finora compiute. Poiché questi
fenomeni, che tanti negano o travisano o condannano, sono fatti di
asprezze inusitate di vita umana delusa, che solo piu tardi sono riassorbite
nell’estasi mistica. Questi fenomeni esigono incessante fatica di mente e di
cuore, mai comoda acquiescenza; si sviluppano solo nella lotta di ogni
momento, con l'anima nuda, in mezzo alla via, dove si dibatte la



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

I. A caminho

Deixemos para trds os negadores cegos. Chegou a hora de eu
avancar, agora sO, na minha experiéncia do fendmeno. Lancei os
fundamentos; agora podemos subir. Primeiro, enquadrei o fendmeno
mistico no hodierno mundo conceitual; depois expus, no estudo do
diagrama da ascensdo espiritual, o aspecto tedrico e cientifico, a técnica
funcional, e dada a demonstracdo légica do fendmeno nos seus varios
momentos e luzes, para que a razdo fosse saciada; depois prospectei o seu
aspecto pratico, como realizacdo espiritual, na metodologia mistica, e lhe
dei a descricdo genérica como sensacdo, referindo-me sobretudo as
experiéncias dos misticos. Aqui termina a minha tarefa de estudioso, de
observador racional distinto do fendmeno.

Mas tudo isso ndo pode bastar. Aqui, entro no fendmeno, o vivo e
descrevo a minha experiéncia. O que o fendmeno perde limitando-se como
extensdo dos casos observados, ganha em profundidade de sensacdo, em
vivacidade de expressdo, em solidez de experiéncia. Esta segunda parte é
para os maduros, para quem sente e, portanto, pode entender. Eles ali
reencontrardo um mundo; os outros ndo entrardo. Tocamos, portanto, um
campo de misticismo realizado, que viverd nestas paginas; um misticismo
experimental. Para me ater ao caso vivido, terei que assumir a forma
pessoal e dizer muitos “eu”: feios, mas necessdrios, muitas vezes para mim
doloroso. Serei perdoado quando for visto que este “eu” € para os outros.

Temos, assim, uma progressdo de realidade, de precisdo de por em
foco, de profundidade de sensacdo, um aperto e concentrar-se para penetrar
e emergir. Reviverei nestas paginas, entregando-me novamente, o tormento e
a conquista vividos. Se verd numa série premente de quadros, todo o
desencadear da tempestade interior, se verd que tais afirmacdes ndo sdo
gratuitas. Serei visto na hora terrivel da derrota e do abatimento, em que a
ideia precipita, e na hora em que a alma, superado o limite, chega a ouvir a
musica divina e canta a gloria de Deus. Partirei da minha fraqueza e miséria
humana; isso me tornard mais compreensivel. Aparecerd a dolorosa negagao
humana diante da alegre afirmacdo divina, a sombra cansada da cruz a
caminho que se projeta sobre a terra, antes do seu vitorioso erigir-se no céu.
Veremos vivida a realidade das afirmagdes racionais até agora feitas. Pois
estes fenOmenos, que tantos negam ou distorcem ou condenam, sio feitos de
asperezas inusitadas de vida humana desiludida, que s6 mais tarde sdo
reabsorvidas no éxtase mistico. Estes fendmenos exigem incessante trabalho
de mente e de coracdo, jamais comoda aquiescéncia; se desenvolvem s na
luta de cada momento, com a alma nua, em meio a via, onde se debate a

181

184

185

186



182

187

188

189

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

vita; si alimentano del dolore proprio e del dolore altrui che si fa proprio. E
necessaria comunione di pena con gli umili per ottenere comunione di
cuori, per sintonizzarsi con I’Alto e ottenere risposta. Bisogna impoverirsi
di tutto e scendere per risalire. Solo per queste vie inusitate e non

comprese né ammesse, si giunge all'estasi nel grande amore che ¢
armonizzazione suprema dello spirito nel palpito cosmico.

La conoscenza dei lineamenti e dell'orientamento del fenomeno & qui
oramai acquisita. Risulta dalla parte scientifica e tecnica, come dalla parte
spirituale e descrittiva. La mia poesia potra avanzare oramai tranquilla su
questa doppia rotaia solidamente tracciata.

Dai vari sondaggi da me finora qui compiuti nel campo della
psicologia normale per stabilire 1 rapporti tra il fenomeno mistico e questa,
per individuarlo in questa e renderlo comprensibile oltre che ammissibile, si
vedra con quanta prudenza i0 mi imponga di avanzare in questa psicologia
supernormale. Era necessario in una prima parte far chiaramente vedere che
lo stesso soggetto, che qui potra sembrare quasi impazzire, sa pur
freddamente ragionare e possiede tutto il suo fenomeno e lo domina, come
possiede e domina tutta la psicologia normale che si assumera a giudice. Mi
rendo perfettamente conto della difficolta enorme dei problemi affrontati,
del rischio di cosi nuove affermazioni, della mia responsabilita morale di
fronte alla scienza e alla fede. Eppure nell'uno e nell’altro riguardo ho gia
parlato chiaro e parlerd ancora piu chiaro. Certe affermazioni energiche
furono e saranno fatte a ragion veduta, in piena lucidita, nella coscienza della
responsabilita e delle conseguenze. La mia anima ¢ aperta dinanzi a tutti gli
sguardi in questi miet scritti, per ben piu alti scopi che culturali e personali e
se grida, ¢ perché ha delle gravi cose da dire.

E necessaria estrema prudenza nellavventurarsi in tali campi
iesplorati, soprattutto quando cio si fa in una forma cosi personale e
impegnativa: prudenza perché qui non affermo e difendo me stesso, ma
affermo e difendo un principio. E da questa idea, nel pensiero umano,
possono nascere molte ripercussioni gravi. In certi momenti questa mia
disquisizione assume portata universale, tocca le religioni, la filosofia, I'etica,
oltre che la scienza; in certi momenti la trattazione divampa oltre i limiti
della sua inquadratura editoriale, che mai potra essere elemento sufficiente
di giudizio. Talvolta il quadro si accende di cosi violento incendio che il
disegno esce dalla cornice imposta da necessita pratiche e si rivela universale
quale ¢. In quei momenti il tracciato che al mio pensiero le vie umane
vorrebbero imporre, viene lacerato e il mio concetto non ha piu niente in
comune con quei particolari campi in cui si crede di averlo inquadrato.
Allora 10 sono supermedianico, supermetapsichico, superbiosofico, e via
dicendo. Sono solo, avanzo solo, perché solo ho vissuto il mio fenomeno e
solo assumo tutti i rischi e tutte le responsabilita.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

vida; se alimentam da prépria dor e da dor alheia, que se faz sua. E
necessdria comunhio de pena com os humildes para obter comunhdo dos
coracdes, para sintonizar-se com o Alto e obter resposta. Preciso
empobrecer-se de tudo e descer para subir novamente. SO por estas vias
inusitadas e ndo compreendidas e nem admitidas, se alcanca o €xtase no
grande amor que € harmonizacdo suprema do espirito no palpitar césmico.

O conhecimento dos delineamentos e da orientacdo do fendmeno €
aqui afinal adquirido. Resulta da parte cientifica e técnica, bem como da
parte espiritual e descritiva. A minha poesia poderd avancar por ora
tranquila sobre estes duplos trilhos solidamente tracados.

Das vdrias sondagens que realizei até agora no campo da psicologia
normal para estabelecer as relacdes entre o fendmeno mistico e esta, para
identifica-lo nesta e tornd-lo compreensivel além de admissivel, se vera
com que prudéncia eu me imponho para avangar nesta psicologia
supranormal. Era necessdrio, na primeira parte, fazer claramente ver que o
mesmo sujeito, que aqui poderd parecer quase enlouquecer, sabe porém
friamente raciocinar e possui todo o seu fendmeno e o domina, assim
como possui € domina toda a psicologia normal, que se assumird como
juiz. Me dou perfeitamente conta da dificuldade enorme dos problemas
abordados, do risco de tais novas afirmacdes, da minha responsabilidade
moral perante a ciéncia e a fé. No entanto, num e noutro respeito, ji falei
claramente e falarei ainda mais claro. Certas afirmagdes enérgicas foram e
serdo feitas com razdo verdadeira, em plena lucidez, na consciéncia da
responsabilidade e das consequéncias. A minha alma estd aberta diante de
todos os olhares nestes meus escritos, para bem muito mais altos escopos
do que culturais e pessoais, € se clama, € porque tem graves coisas a dizer.

E necessiria extrema prudéncia no aventurar-se em tais campos
inexplorados, sobretudo quando isso se faz numa forma tdo pessoal e
desafiadora: prudéncia porque aqui nio estou afirmo e defendo a mim
mesmo, mas afirmo e defendo um principio. E desta ideia, no pensamento
humano, podem nascer muitas repercussdes graves. Em certos momentos, esta
minha dissertacdo assume importincia universal, toca as religides, a filosofia,
a ética, além da ciéncia; em certos momentos, a discussdo ultrapassa os
limites de sua estrutura editorial, que jamais podera ser elemento suficiente de
juizo. As vezes, o quadro se inflama de tdo violento incéndio que o desenho
escapa da moldura imposta pela necessidade prética e se revela tdo universal
qual é. Nestes momentos, o tracado que a0 meu pensamento as vias humanas
gostariam de impor, € dilacerado e 0 meu conceito ndo tem mais nada em
comum com aqueles particulares campos nos quais se acredita de té-lo
enquadrado. Entdo, eu sou supermeditnico, supermetapsiquico, supersofico e
assim por diante. Sou sd, avanco s6, porque sO vivenciei 0 meu fendmeno sé
assumo todos os riscos e todas as responsabilidades.

183

187

188

189



184

190

191

192

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

N

E necessaria estrema prudenza perché gli scogli sono tanti, tutti in
attesa, irti contro chi vuole creare. Il pensiero umano per necessita di
difesa e di vita € chiuso in tanti castelli, armati I'uno contro l'altro; non € un
fluire libero come ¢ il vero pensiero, ma tutto & circoscritto in recinti € non
si ammette pensiero se non ridotto in prigione dentro uno di questi recinti.
Io volo in alto sopra i castelli, li vedo tutti, vorrei si conoscessero nella
pace e comprensione reciproca; non posso discendere, perché discendere ¢
metter piede in un recinto e restarvi chiuso. Avrei la difesa e la stabilita
sulla terra, ma perderei nella prigionia la liberta del volo. Eppure devo
scendere, entrare nei castelli, ma non fermarmi mai nella sicurezza comoda
della verita accettata, e devo andare ancora; e, spesso, vedere, sapere e
tacere. Si tenga conto nei miei scritti soprattutto di tante cose che taccio.

Tuttavia questa prudenza sarebbe vilta se nel momento decisivo io
tacessi o non dicessi completo, a qualsiasi costo, il mio pensiero. Qui la
mia anima ¢ anelante per fatica e per passione ai piedi di un’idea per cui
daro tutto. Le preoccupazioni umane quindi non contano.

Ma prudenza ¢ necessaria soprattutto perché io compio dei sondaggi
nel mistero, il quale pud contenere per me, per la mia coscienza come
ragione e come fede, dei grandi pericoli. Non sono 1 rischi
dell'incomprensione umana che mi sgomentano; sono 1 rischi nel divino
che esploro e che talvolta mi schiacciano. Quanti e quali severi esami di
coscienza sono necessari prima di avventurarsi in certi campi e osare certe
conclusioni! Dalla calma obiettiva e fredda analisi con cui nel volume
precedente’ ho affrontato lo studio del mio caso, cercando io stesso, fin
dove m'era possibile, di smontare il fenomeno giudicato in un primo
momento esclusivamente medianico, asportandolo da quella atmosfera di
fantastico e di miracoloso che a tanti pur piace (altro scoglio sul mio
cammino), da tutto cio si sente con quanta ponderazione 10 voglia seguire
il mio aspro cammino. Mi sono imposta in quello scritto, io, I'intuitivo
nauseato dell'impotenza della ragione, una psicologia di diffidenza,
razionale e scientifica. I miei scritti si svolgono nella profondita del
conoscibile e dell'incosciente, € nascono in strane lucidita per contatto di
anima con abissali zone di mistero. La mia coscienza razionale normale
deve esercitare uno severo controllo su queste, per me stupefacenti
emersioni. Se ci0 che mi distingue e in cui forse consiste tutta la mia cosi
detta medianita € di essere cosciente nel supercosciente, sento emergere in
me ugualmente basse zone di subcosciente che devo riconoscere e
dominare. Per questo non consiglio questo abbandono del cosciente
all'incosciente agli individui che non hanno un supercosciente largamente
sviluppato e in esso non sono chiaramente e vastamente coscienti.
Altrimenti I'ispirazione non sara che un affiorare dei bassifondi dell’anima.

1 “Le Nodri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

E necessdria extrema prudéncia porque os escolhos sdo tantos, todos 2
espreita, ericados contra quem quer criar. O pensamento humano, por
necessidade de defesa e de vida, esta fechado em tantos castelos, armados uns
contra os outros; nao € um fluir livie como o verdadeiro pensamento, mas tudo
estd circunscrito em recintos € ndo se admite pensamento sendo reduzido em
prisdes dentro destes recintos. Eu voo no alto acima dos castelos, os vejo todos,
gostaria que se conhecessem na paz e compreensio reciproca; nao posso descer,
porque descer € pdr os pés num recinto e permanecer encerrado nele. Terei a
defesa e estabilidade na terra, mas perderei na prisdo a liberdade do voo. No
entanto, devo descer, entrar nos castelos, mas nio deter-me na seguranca comoda
da verdade aceita, e devo andar ainda; e, frequentemente, ver, saber e calar. Se
tenha em conta nos meus escritos sobretudo de tantas coisas sobre que calo.

Todavia esta prudéncia seria covardia se, no momento decisivo, eu
calasse ou nao dissesse plenamente, a qualquer custo, 0 meu pensamento.
Aqui, a minha alma anseia por esfor¢o e por paixao aos pés de uma ideia
pela qual darei tudo. As preocupacdes humanas, portanto, ndo contam.

Mas prudéncia € necessdria sobretudo porque eu sondo no mistério,
0 qual pode conter para mim, para a minha consciéncia como razio e
como fé, grandes perigos. N@o sdo os riscos da incompreensdo humana que
me assustam; sdo os riscos no divino que exploro e que por vezes me
oprimem. Quantos e quais severos exames de consciéncia sd0 necessarios
antes de me aventurar em certos campos € ousar certas conclusdes! Da
calma, objetiva e fria andlise com que no volume precedente' abordei o
estudo do meu caso, procurando eu mesmo, até onde me era possivel,
desmantelar o fendmeno julgado em um primeiro momento
exclusivamente meditnico, retirando-o daquela atmosfera de fantéstico e
de milagroso que a tantos, no entanto, satisfaz (outro escolho no meu
caminho), de tudo isso se sente com quanta ponderagdo eu desejo seguir o
meu aspero caminho. Me impus naquele escrito, eu, o intuitivo nauseado
pela impoténcia da razdo, uma psicologia da desconfianca, racional e
cientifica. Os meus escritos se desdobram nas profundezas do cognoscivel
e do inconsciente, € nascem em estranha lucidez por contato de alma com
abismais zonas de mistério. A minha consciéncia racional normal deve
exercitar um severo controle sobre estas, para mim, surpreendentes
emersdes. Se o que me distingue, e talvez o que consiste toda a minha
assim dita mediunidade, € de ser consciente no superconsciente, sinto
emergir em mim igualmente baixas zonas de subconsciente que devo
reconhecer e dominar. Por isto, ndo aconselho este abandono do consciente
ao inconsciente aos individuos que ndo tenham um superconsciente
largamente desenvolvido e nele ndo sejam clara e vastamente conscientes.
Ao contrdrio, a inspira¢io ndo serd sendo um aflorar das baixezas da alma.

1 “As Nodres".

185

190

191

192



186

193

194

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

II. Nel profondo

Riviviamo qui in forma personale la teoria esposta negli ultimi
capitoli. Il mio io cosciente ode delle voci emergere dai diversi piani
dell'incosciente; da quelle zone che sono normalmente di tenebra, vedo
esplodere degli sprazzi di luce che mi riempiono di stupore perché mi
rivelano, che ¢ in tutti, una personalita immensa. Man mano che ripercorro
in me le varie fasi della passata evoluzione e mi proietto coscientemente in
zone di supercoscienza, odo ad un piano affacciarsi una voce, ad un altro
un’altra e ognuna ha un timbro, una purezza e una potenza diversa secondo
il suo livello e la mia posizione e forza di vita in quel livello. Odo affiorare
echi lontani di forme psichiche vissute e sepolte nelle pit profonde zone
dell'io; vedo il passato amorfo e primordiale risollevarsi dal sonno dei
secoli e ritornare a me (cioe dal subcosciente al cosciente), dalle profondita
tenebrosa della razza e del sangue, dalle stratificazioni fondamentali
dellistinto, attraverso I'incessante rimpasto di carne e di spirito, di cui ¢
fatta la vita. Quanto tarda a morire il passato! E talvolta riappare la belva
ottusa e feroce e la bassezza che si condanna negli altri, tipi di coscienza
che furono e che pur non vogliono morire. Nel subcosciente ¢ tutta
I'animalita dell'uomo-bestia, come nel supercosciente ¢ la superumanita del
genio e del santo. L'evoluzione della coscienza dal sub al supercosciente &
appunto ascensione spirituale dalla bestia al santo; fenomeno immenso e
universale.

Vi sono realmente, per chi le sente, realta tremende dentro di
noi. Talvolta I'unita dell’io oscilla tra i vari piani, la sintesi cosciente
della personalita non trova modo di fondersi in una forma netta e
unica. Allora si odono dissonanze interiori, si scatenano conflitti di
intime volonta dissidenti, che non sanno e non possono fondersi
soprattutto in anime che, per essere in fase di rapida trasformazione
evolutiva, contengono in sé tutti gli estremi di bassezza e di altezza. E
proprio sulla soglia del superamento, che tutto il passato, che si sente
di colpo negato, si riaffaccia piu violentemente per non morire. Allora
in una tempesta immensa si sollevano dal profondo le forze scatenate
dal turbamento degli equilibri atavici in cui i pit dormono in pace. E
gridan con voce spaventosa di tuono, per rivivere ancora € ancora.
Allora nel profondo ¢ un pauroso ribollire interiore, un ferirsi di
negazioni e di affermazioni che vogliono essere assolute, ¢ un
esplodere di ribellioni improvvise, illogiche, inesplicabili e che non
danno altra ragione di sé che un’intima sensazione istintiva di una
verita indistruttibile.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

IL. Nas profundezas

Revivemos aqui, de forma pessoal, a teoria exposta nos ultimos
capitulos. O meu eu consciente ouve vozes emergir dos diversos planos do
inconsciente; daquelas zonas normalmente de trevas, vejo explodirem
clardes de luz que me enchendo de estupor porque me revelam, que existe
em todos, uma personalidade imensa. A medida que repercorro em mim as
vérias fases da passada evolug¢@o e me projeto conscientemente em zonas de
superconsciéncia, ougo em um plano apresentar-se uma voz, num outro uma
outra, ¢ cada uma tem um timbre, uma pureza e uma poténcia diversa
segundo de seu nivel e a minha posi¢do e for¢a de vida naquele nivel. Ougo
aflorar ecos distantes de formas psiquicas vivenciadas e sepultadas nas mais
profundas zonas do eu; vejo o passado amorfo e primordial erguer-se do
sono dos séculos e retornar a mim (i. €., do subconsciente ao consciente),
das profundezas tenebrosas da raca e do sangue, das estratificacOes
fundamentais do instinto, através da incessante recomposicio de carne e de
espirito, da qual € feita a vida. Como tarda a morrer o passado! E as vezes
reaparece a besta obtusa e feroz e a baixeza que se condena nos outros, tipos
de consciéncia que foram e que ainda assim nido querem morrer. No
subconsciente estd toda a animalidade do homem-fera, assim como no
superconsciente estd a super-humanidade do génio e do santo. A evolugio da
consciéncia do sub ao superconsciente € precisamente ascensao espiritual da
besta ao santo; fendmeno imenso e universal.

Ha realmente, para quem as sente, realidades terriveis dentro de nos.
As vezes, a unidade do eu oscila entre os varios planos, a sintese consciente
da personalidade ndo encontra modo de fundir-se em uma forma nitida e
anica. Entio, se ouvem dissonincias interiores, se desencadeiam conflitos
de intimas vontades dissidentes, que ndo sabem e ndo podem fundir-se,
sobretudo em almas que, estando em uma fase de rdpida transformacio
evolutiva, contém em si todos os extremos de baixeza e de elevagdo. E
precisamente no limiar da superacdo, que todo o passado, se sente
repentinamente negado, se apresenta mais violentamente, para ndo morrer.
Entdo, em uma tempestade imensa, se elevam das profundezas as forcas
desencadeadas pela perturbacdo dos equilibrios atdvicos nos quais a
maioria dorme em paz,. E clamam com voz aterradora de trovdo, para
reviver ainda e ainda. Entdo nas profundezas hd uma assustadora ebulicido
interior, um ferir-se de negacdes e de afirmacdes que querem ser absolutas,
¢ um explodir de rebelides improvisadas, ilégicas, inexplicdveis e que nio
ddo outra razdo de si sendo uma intima sensacdo e instintiva de uma
verdade indestrutivel.

187

193

194



188

195

196

197

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

La mia percezione nodrica ¢ immensa soprattutto dentro di me, la mia
sensibilita psichica mi permette il contatto con una estesa gamma di piani di
coscienza, sia in alto come in basso; io getto lo sguardo non solo sulle
luminose cime del supercosciente, ma anche nelle tenebrose profondita del
subcosciente. E debbo dire: anche il passato ¢ spaventosamente profondo.
Che cosa vi ¢ laggit? In esso sono radici del male e del dolore, che la fatica
della vita ci porta ogni giorno di pill a superare. C¢ tutto un mondo in quei
bassifondi dell’anima, c& tutto il mistero dell'essere e del destino, ce il
mistero stesso dell’'universo. Da quell'oceano profondo in cui affondarono
tanti dolori e tante conquiste, colpe e valori, riemergono ora inaspettate e
insospettate queste spinte dellombra a nostro aiuto o a nostra punizione
quali noi si facemmo. Dai quadri che pill avanti seguiranno si vedra quale
infernale, demoniaco passato possa emergere da quel profondo. Tutto cio,
per quanto si voglia proiettare all'esterno in stati fisici, ¢ sempre e solo
dentro di noi e uno stato di coscienza, sia esso inferno negli stati involuti del
subcosciente, con demoni, individualizzazioni di forze pensiero-volonta, sia
esso paradiso negli stati evoluti del supercosciente.

Da quel profondo parla la voce del nostro destino e vengono
concesse le elargizioni della fortuna, che sembrano casuali e gratuite,
vengono infine le punizioni che si credono non meritate. E la vita va come
un torrente che porta con sé tutte le scorie del cammino percorso e, pur
andando, le deposita e si purifica. E come il torrente ha una sua volonta di
andare irrefrenabile e pur malleabile, soggetta alle vie che il terreno offre e,
pur volendo, si adatta e, pur subendo, reagisce; cosi il destino ¢ una
traiettoria lanciata e sospinta dal suo passato, attiva e decisa e pur
pieghevole alle circostanze che accetta e su cui reagisce. Ma provate a
porre una diga a quel docile fluire di onda e il torrente e il destino
accumuleranno spinte e mole fino a diventar minacciosi e poter tutto
travolgere nel loro impeto che sara espressione del comando assoluto della
legge che ¢ fatale andare di volonta che non si puo0 fermare.

All'estremo opposto la mia coscienza si affaccia sul supercosciente.
Benché di questo lato positivo del fenomeno io abbia sempre parlato e parli
in questo scritto, descrivendo le emersioni evolutive della mia coscienza,
non ho voluto in queste ultime pagine tacere il lato negativo, di ombra,
descrivendo le mie immersioni involutive. Contrasto necessario, queste
opposizioni dell’aspetto subumano ed umano, all'aspetto divino del
fenomeno. Necessaria l'esposizione di questo lato di debolezza e di
fallimento, di cadute e di risorgimenti, perché cid ¢ rispondente a verita,
perché ci0 rende il mio caso piu accessibile alla comprensione,
umanizzandolo in alcuni sue zone, perché cid mi riavvicina e mi affratella,
sotto la stessa croce, al mio simile umile e ignoto, che lotta e soffre, senza
la gioia delle rivalse spirituali.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

A minha percep¢do nourica € imensa, sobretudo dentro de mim, a minha
sensibilidade psiquica me permite o contato com uma extensa gama de planos
de consciéncia, seja no alto como em baixo; eu olho nio s6 para as alturas
luminosas do superconsciente, mas também para as tenebrosas profundezas do
subconsciente. E devo dizer: também o passado € assustadoramente profundo.
O que jaz 14 embaixo? Nele residem as raizes do mal e da dor, que o esforco da
vida nos leva cada dia mais a superar. Hd todo um mundo nessas baixezas da
alma; ha todo o mistério do ser e do destino, hd o mistério do préprio universo.
Daquele oceano profundo no qual afundaram tantas dores e tantas conquistas,
culpas e valores, reemergem agora inesperadas e insuspeitas essas forcas da
sombra, para nosso auxilio ou para nossa puni¢io, segundo o que nés fizemos.
Dos quadros que mais avante seguem, se verd qual infernal e demoniaco
passado possa emergir daquelas profundezas. Tudo isso, por mais que se queira
projetar para fora em estados fisicos, estd sempre e somente dentro de nds, um
estado de consciéncia, seja ele inferno nos estados involuidos do subconsciente,
com demonios, individualizacbes de forcas pensamento-vontade, seja ele
paraiso nos estados evoluidos do superconsciente.

Daquela profundeza fala a voz do nosso destino e sdo concedidas as
dddivas da fortuna, que parecem casuais e gratuitas, vém enfim as puni¢des
que se acreditam nd@o merecidas. E a vida vai como uma torrente que leva
consigo todos as escorias do caminho percorrido, mas, avancando, as
deposita e se purifica. E como a torrente tem uma sua vontade de avancar
irrefredvel, porém maledvel, sujeita as vias que o terreno oferece, e, mesmo
querendo, se adapta, e, mesmo sofrendo, reage; assim o destino € uma
trajetoria lancada e impulsionada pelo seu passado, ativa e decisiva, mas
dobrdvel as circunstancias que aceita e sobre as quais reage. Mas tente por
um dique naquele doce fluir de ondas, e a torrente e o destino acumulario
pressdo e massa até se tornarem ameacgadores e poderem tudo subjugar no
seu impeto, que serd expressdo do comando absoluto da lei de que € fatal
andar de vontade que ndo se pode deter.

No extremo oposto, a minha consciéncia se defronta com o
superconsciente. Embora deste lado positivo do fendmeno eu tenha sempre
falado e fale neste escrito, descrevendo as emersdes evolutivas da minha
consciéncia, ndo desejei nestas ultimas paginas calar o lado negativo, de
sombra, descrevendo as minhas imersdes involutivas. Contraste necessario,
estas oposi¢des do aspecto subumano e humano, ao aspecto divino do
fendmeno. Necessaria a exposi¢do deste lado de fraqueza e de fracasso, de
quedas e de ressurgimentos, porque isso € corresponde a verdade, porque
isso torna 0 meu caso mais acessivel a compreensdo, humanizando-o em
algumas suas zonas, porque isso me reaproxima € me irmana, sob a mesma
cruz, ao meu semelhante humilde e desconhecido, que luta e sofre, sem a
alegria das desforras espirituais.

189

195

196

197



190

198

199

200

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Grande fortuna, per quanto duramente meritata, questa emersione
nel supercosciente. E un fatto di quotidiana esperienza per me, questo
sconfinamento superconcettuale. Sembra che la mia coscienza normale per
la continua pressione che esercita sull’ignoto, abbia delle dilatazioni
improvvise; sembra che a tratti I'involucro, che ne circuisce e delimita
l'ambito, ceda e presenti delle lacerazioni subitanee, attraverso le quali
penetrano sprazzi accecanti di luce. Vedo cosi apparire continuamente
nella mia coscienza razionale normale dei lampeggiamenti di concetto,
affioranti non so da quali ignote profondita. Sento ogni giorno con stupore
farsi piu viva la presenza di questa piu vasta coscienza intuitiva e mistica,
in cui la mia razionale si smarrisce. Essa ¢ una nuova coscienza la cui unita
di misura e punti di riferimento sono diversi; essa mi sembra senza confini,
perché mai finisco di percorrerla e di conoscerla tutta. Si ha un bel volerla
negare: per me ¢ una realta sensibile, evidente. Pud per la ragione
sembrare assurda perché questa vi si perde e vi resta negata; eppure essa ¢
per me colma di riserve concettuali inesauribili, perché da essa ¢ un
continuo emergere di idee che prima mi sembrava di ignorare.
Abitualmente nel mio lavoro di scrittore, attingo a questa sorgente; mi
metto a scrivere conoscendo appena l'argomento e, mentre scrivo, le idee
salgono da quel profondo e ne avverto la presenza sensibile nella mia
coscienza. Allora me ne impossesso, le vedo, sono mie. Non so dove e
come si potrebbero altrimenti cercare € molto meno trovarle, delle idee
che non fossero copiatura da libri e soliti rimaneggiamenti di vecchie cose
gia dette.

Ma prima del loro apparire dove sono esse? Da qui il dubbio: sono io
o non sono i0? E facile smarrirsi, ma certamente I’io non & tutto nel solo
cosciente. Vi ¢ oltre i suoi limiti un mondo piu vasto che si rivela a tratti,
per sintesi, ed ¢ in me cosi potente che la mia ragione dura fatica a
rappresentarlo nella parola, un mondo in cui il concetto € cosi vivo,
luminoso e istantaneo, e guizza cosi ribelle ad ogni regola di ragione, che
mi riesce laborioso il dominarlo e il mantenerlo addomesticato nella forma
consecutiva del pensiero normale. Questo mondo non ¢ fuori ma ¢ dentro
di me; questa grandiosa espansione € unespansione interiore che va verso
la smaterializzazione, il supercosciente, Dio. E sorprendente trovare un
super-io ignoto e cosi vasto dentro di sé, ma non si puo negare che egli sia
e che io lo senta dentro di me.

Il mio io dunque ¢ una unita cosi straordinariamente immensa da
contenere nelle sue profondita I'universo concettuale su cui vanno le vie
che conducono a Dio? Se la trasmittente &€ nel mio interno, io non sono la
trasmittente, né le nouri cosmiche con cui mi identifico; ma a tutto cio
giungo e con tutto cio mi unifico sprofondando dentro di me. Dico: di me,

N

ma il fenomeno € universale e accessibile a tutti 1 maturi. 1l



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Grande béngdo, por quanto duramente merecida, esta emersdo no
superconsciente. E um fato de quotidiana experi€ncia para mim, esta
transgressao superconceitual. Parece que a minha consciéncia normal, pela
continua pressdo que exerce sobre o desconhecido, experimenta dilatacdes
imprevistas; parece que as vezes o envolucro, que lhe circunscreve e
delimita seu ambito cede e apresenta laceracdes repentinas, através das
quais penetram clardes ofuscantes de luz. Vejo assim, aparecer
continuamente na minha consciéncia racional normal lampejos de
conceito, aflorantes nao sei de quais desconhecidas profundezas. Sinto a
cada dia, com estupor, fazer-se mais viva a presenca desta mais vasta
consciéncia intuitiva e mistica, na qual a minha racional se perde. Ela é
uma nova consciéncia cujas unidades de medida e pontos de referéncia sio
diversos; ela me parece sem fim, porque jamais termino de percorré-la e
de conhecé-la toda. E indtil negé-la: para mim, é uma realidade sensivel,
evidente. Pode pela razdo parecer absurda porque ela pode perde-se e ser
negada; contudo ela estd, para mim, repleta de reservas conceituais
inexauriveis, porque dela ha um continuo emergir de ideias que antes me
parecia ignorar. Habitualmente no meu trabalho de escritor, extraio dessa
fonte; comecgo a escrever conhecendo apenas o assunto e, a medida que
escrevo, as ideias brotam daquele profundo, e sinto-lhe a presenca na
minha consciéncia. Entdo, tomo posse delas, as vejo, sdo minhas. Nio sei
onde ou como se poderia de outro modo procurar € muito menos encontra-
las, ideias que nao fossem cOpias de livros e a habituais repeticdes de
velhas coisas ja ditas.

Mas antes do seu aparecer onde elas estdo? Dai a divida: sou eu ou
ndo sou eu? E ficil se perder, mas certamente o eu ndo estd todo s6 no
consciente. H4 além dos seus limites um mundo mais vasto que se revela
em fragmentos, por sintese, € € em mim tdo potente que a minha razao se
esforca muito para representd-lo na palavra, um mundo no qual o conceito
¢ tdo vivo, luminoso e instantaneo, e cintila tdo rebelde a cada regra de
razdo, que me € trabalhoso o domind-lo e o manté-lo domesticado na
forma consecutiva do pensamento normal. Este mundo ndo estd fora, mas
estd dentro de mim; esta grandiosa expansdo € uma expansdo interior que
vai rumo 2 desmaterializagdo, o superconsciente, Deus. E surpreendente
encontrar um super-eu desconhecido e tdo vasto dentro de si, mas ndo se
pode negar que ele existe e que eu o sinta dentro de mim.

O meu eu, portanto, ¢ uma unidade tdo extraordinariamente imensa
para conter na sua profundidade o universo conceitual sobre o qual vao as vias
que conduzem a Deus? Se o transmissor estd no meu interior, €u nao sou o
transmissor, nem as noures césmicas com as quais me identifico; mas a tudo
isso chego e com tudo isso me unifico aprofundando dentro de mim. Digo: de
mim, mas o fendmeno ¢ universal e acessivel a todos os maduros. O

191

198

199

200



192

201

202

203

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

supercosciente appare dunque contenere un cosi vasto mondo, perché ¢ la
fase di evoluzione in cui l'essere raggiunge il contatto e la comunione con
questo vasto mondo. E una pit grande estensione che lo spirito allora fa
sua e in cui si espande; ¢ una smaterializzazione di sostanza che gli
permette I'identificazione di coscienza con un campo immenso prima
escluso dall'io. E allora questa nuova immensita conquistata ¢ cosi intima
immersione che si sente e diventa veramente propria.

Appunto qui, mentre scrivo, questo supercosciente € presente e
funziona. Lo sento far pressione, turgido di concetti e devo frenarmi per
non precipitare il concatenamento delle idee e saltare alle conclusioni.
Senza dubbio in me il controllo ¢ continuo; ma spesso il concetto ¢ cosi
prepotente che vuole andare da solo e non ammette deviazioni. lo stesso
quando incomincio a scrivere affronto un’idea semplice, gia posseduta,
iniziale, senza preoccuparmi del suo svolgimento che ignoro e che lascio
sgorgare spontaneamente. Cosi man mano mi immedesimo con un
concetto che diventa mio man mano che lo conosco, perché scatta preciso
e a fuoco nella luce della mia coscienza. Lo lascio andare e dire, perché lo
sento come forza viva, volitiva e autonoma, finché mi rivela tutto il suo
essere. Io vivo di questo stupendo lavorio che avviene fuori della mia
coscienza, che sembra ovunque attiva anche nelle profondita del mistero
ove lancia i suoi tentacoli e afferra e porta a sé cio che nel suo sondaggio
ghermisce.

Questa sensazione di oceaniche profondita in me stesso, la liberta di
attingere nell'inesauribile, la coscienza di possedere una tale riserva di
risorse concettuali € per me una gioia, una sensazione di potenza, enorme.
Mi sembra di attingere alle radici stesse dell’esistenza, al principio delle
cose, nell’essenza dell’assoluto. Lo scrivere diventa allora una meditazione
e una preghiera che mi avvicina a Dio. E da queste zone profonde e non
dalla coscienza normale, che affiorano 1 pensieri piu puri e piu belli, tanto
pit puri e piu belli quanto pit profonda ¢ la loro scaturigine. Ed essi
sembrano offuscarsi salendo alla superficie della coscienza, velarsi e
cristallizzati come luce che si spegne e muore, quando si fissano nella
parola. Essi sono cosi splendenti, fluidi e vivi che ¢ doloroso paralizzarli
cosi in una forma immobile. La parola scritta ¢ una bara in cui essi non
vogliono scendere. E quando ho creduto di averli cosi fermati, 1i ho uccisi
e io offro un cadavere. Ed essi risorgono altrove piu vivi, piu splendenti,
piu veri e tornano a guizzare e a lampeggiare nel cielo infocato del mio
supercosciente, inesauribili palpito di una sapienza immensa che scende da
Dio. E anche cio0, se si sappia e si voglia esser maturi, puo apparire nella
coscienza di tutti.

Se nella mia fase intuitiva l'emersione fu solo concettuale, di
orientamenti e di giudizi (La Grande Sintesi), nella attuale fase mistica



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

superconsciente parece, portanto, conter um tio vasto mundo, porque € a
fase de evolucdo em que o ser alcanga o contato e a comunhio com este
vasto mundo. E uma maior extensdo que o espirito entdo faz sua e na qual
se expande; é uma desmaterializacdo de substincia que lhe permite a
identificacdo de consciéncia com um campo imenso antes excluido do eu.
E entdo essa nova imensiddo conquistada € tdo intima imersio que se sente
e se torna verdadeiramente sua.

Precisamente aqui, enquanto escrevo, este superconsciente estd
presente e funciona. O sinto fazer pressdo, tdrgido de conceitos, e devo
conter-me para ndo precipitar o concatenamento das ideias e pular as
conclusdes. Sem ddvida, em mim o controle € continuo; mas muitas vezes
o conceito € tdo prepotente que quer andar por si s6 e ndo admite desvios.
Eu mesmo quando comeco a escrever, abordo uma ideia simples, ja
possuida, inicial, sem me preocupar com o seu desenvolvimento, que
ignoro e que deixo fluir espontaneamente. Assim, aos poucos, me identifico
com um conceito que se torna meu a medida que o conheco, porque
dispara preciso e a fogo na luz da minha consciéncia. O deixo ir e dizer,
porque o sinto como forca viva, volitiva e autdonoma, até que me revele
todo o seu ser. Eu vivo por este estupendo trabalho que ocorre fora da
minha consciéncia, que parece em todos os lugares ativa, at€é mesmo nas
profundezas do mistério, onde lanca os seus tentdculos e agarra e traz para
si 0 que em sua sondagem agarra.

Esta sensacdo de oceanicas profundezas em mim mesmo, a liberdade
de extrair do inexaurivel, a consciéncia de possuir uma tal reserva de
recursos conceituais € para mim uma alegria, uma sensacdo de poder,
enorme. Me parece extrair das proprias raizes da existéncia, do principio
das coisas, da esséncia do absoluto. O escrever torna-se entdo uma
meditacio e uma oracio que me aproxima de Deus. E destas zonas
profundas, e nio da consciéncia normal, que afloram os pensamentos mais
puros e mais belos, tanto mais puros e mais belos quanto mais profunda é a
sua nascente. E eles parecem ofuscar-se subindo a superficie da
consciéncia, velar-se e cristalizar-se como luz que se esvai € morre, quando
se fixam na palavra. Eles sdo tdo espléndidos, fluidos e vivos que €
doloroso paralisa-los assim em uma forma imodvel. A palavra escrita € um
caixdo no qual eles ndo querem descer. E quando acreditei té-los assim
detido, os matei e ofereco um cadaver. E eles ressurgem em outro lugar,
mais vivos, mais espléndidos, mais verdadeiros, e voltam a cintilar e a
lampejar no céu igneo do meu superconsciente, inexauriveis palpitagdes de
uma sabedoria imensa que desce de Deus. E também isso, se se sabe e se
queira amadurecer, pode aparecer na consciéncia de todos.

Se na minha fase intuitiva a emersdo foi s6 conceitual, de orientagdes
e de julgamentos (A Grande Sintese)) na atual fase mistica

193

201

202

203



194

204

205

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

I'emersione ¢ anche di sentimenti, la dilatazione non ¢ solo in potenza di
pensiero, ma anche in intensitd di sensazioni e fervore di passione. E
emersione di forze anche, che mi afferrano e che mi immergono verso
l'unificazione. Il fenomeno si complica con questo apparire in atto della
forza di attrazione, per cui non solo i0 mi protendo verso la sorgente per
captarla, ma la sorgente si protende verso di me per assorbirmi. Questo
smarrimento dell’essere nell’infinito ¢ una tale dilatazione di vita che il mio
spirito vi ritorna qui instancabilmente, ora che la sta realizzando,
roteandovi attorno, come la farfalla che va preso la luce accecante e non ¢
sazia finché non vi cade dentro bruciandosi.

Il mio io ¢ una via che si prolunga all'infinito. Piu avanza e piu vedo
ai lati della via cose stupende. Ogni piano di coscienza mi da una sintesi
piu potente e piu luminosa, dell'universo. Il mio essere si inebria di questo
sconfinamento progressivo, di questa navigazione nell'inesplorato che rivela
sempre nuovi orizzonti; il mio io salendo da una coscienza all’altra nel
supercosciente, si smaterializza, si rarefa e sente disfarsi nella sua
rarefazione. Mi sembra di evaporare. Eppure ¢ questa evaporazione, in cui
non riconosco pitl il mio vecchio io concreto umano, che mi porta lontano.
E uno smarrimento, ma nel profondo di questo smarrimento Dio si
sostituisce al mio piccolo io, perché tutto Egli lo assorbe in sé. Sento allora
nascere in me le parole tremende della Beata Angela da Foligno: “Tu sei io
ed io sono tu”, e quelle di S. Paolo: “Non sono pit io che vivo, ma ¢ Cristo
che vive in me”.

E, anche ci0, puo apparire nel cuore di tutti.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

a emersao € também de sentimentos, a dilatacdo ndo estd s6 em poténcia
de pensamento, mas também em intensidade de sensagdes e fervor de
paixdo. E emersdo de forcas também, que me agarram e me imergem
rumo a unificacdo. O fendmeno se complica por este aparecer em ato da
forca de atracdo, pela qual ndo s6 eu me estendo rumo a fonte para capta-
la, mas a fonte se estende rumo a mim para absorver-me. Este aturdimento
do ser no infinito € uma tal dilatacdo de vida que o meu espirito ali retorna
incansavelmente, agora que a estd realizando, circulando em torno dela,
como a borboleta que vai para a luz ofuscante e nao se satisfaz até cair nela
€ queimar-se.

O meu eu € uma via que se prolonga ao infinito. Quanto mais avanca
e mais vejo aos lados da via coisas estupendas. Cada plano de consciéncia
me d4 uma sintese mais potente e mais luminosa do universo. O meu ser se
inebria deste desbordamento progressivo, desta navega¢do no inexplorado
que revela sempre novos horizontes; o meu eu, subido de uma consciéncia
a outra no superconsciente, se desmaterializa, se rarefaz e sente desfazer-se
na sua rarefacdo. Me parece evaporar. No entanto, € esta evaporacdo, na
qual nio reconheco mais o meu velho eu concreto humano, que me leva
para longe. E um aturdimento, mas nas profundezas deste aturdimento,
Deus se substitui a0 meu pequeno eu, porque Ele o absorve em si. Sinto,
entdo, nascer em mim as palavras tremendas da Beata Angela de Foligno:
“Tu sois eu e eu sou tu”, e aquelas de S. Paulo: “Nao sou mais eu que vivo,
mas € Cristo que vive em mim”.

E, também isso, pode aparecer no coracdo de todos.

195

204

205



196

206

207

208

209

210

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

III. Dolore

Cosi il mio io discende e sale da una coscienza all’altra, dagli abissi
dell’animalita alle vette dello spirito e dai vari piani mi guardo, mentre di
sintesi in sintesi avanzo per le vie dell'evoluzione. Sposto cosi le mie
visuali, mi osservo e penetro il mistero della mia anima. Con il
supercosciente nutrisco il cosciente, con questo analizzo quello. Rintraccio
cosi i lineamenti del mio volto psichico nell’eternita.

La mia esposizione si fa sempre pill personale e vissuta. Il fenomeno,
per lenti spostamenti di visuali, vien sempre pill precisamente messo a
fuoco e, denudato nella sua vibrante realta, sempre piu si avvicina
all'animo del lettore. Uno scritto dice tutto senza volerlo, soprattutto quel
che non si vorrebbe, per la preoccupazione di farlo tacere. Il miraggio che
¢ nell'occhio dello scrittore lampeggia anche nelle sue pagine. E chi sogno
gloria scrivera gloria, chi egoismo, egoismo, chi avidita, avidita, chi
sensualita, sensualita; ma anche chi lotto e soffri per I'elevamento di spirito,
qualunque cosa dica, non esprimera che elevamento di spirito. Vi ¢ una
musica di fondo, un colore prevalente, una psicologia dominante, che non
si vuole, non si improvvisa, non si inventa. Non si pud mentire per volumi
e volumi di fronte ad argomenti cosi paurosamente immensi. Solo chi ha
una testimonianza solenne da dare che ¢ piu forte della vita e della morte,
puo, ad ogni passo pronunciare il nome di Dio.

Ho superata I'esposizione teorica; devo ora qui dare del fenomeno la
sensazione sempre pill viva, attraverso la mia sensazione. Devo
controllarmi e frenarmi, per avanzare per gradi, per non disorientare di
colpo il lettore con la visione degli ultimi piani e anche perché si veda
quanto fu da me contenuta, guidata e controllata la suprema pazzia che sta
per giungere. E io stesso, contro il mio stesso impeto di passione, avanzo
trepidante perché mi attendo affermazioni sempre piu alte, impegni sempre
piu gravi, rivelazioni sempre piu solenni.

La mia anima ha percorso il duro viaggio raccontato nel cap. XXVI dei
Fioretti di S. Francesco e da me gia altrove riportato’. Cogliamo il fenomeno
dell’'ascest spirituale in me, nel suo punto pill intenso e centrale, nel momento
piu saliente di piu intensa trasformazione, in cui convergono tutte le spinte,
coesistono tutti gli elementi, si innestano e fondono tutte le forze e si riassume
l'ultima sintesi in cui il fenomeno precipita in nuovi equilibri € si trasmuta in
nuovi orientamenti. Siamo al centro del dramma.

La vita € un viaggio e i0 sono un viandante: mi si trovera sempre in

! “Le Nouri", cap. IV.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

III. Dor

Assim, o meu eu desce e sobe de uma consciéncia a outra, dos
abismos da animalidade aos cumes do espirito, e dos varios planos me
observo, enquanto de sintese em sintese avanco pelas vias da evolucao.
Exposto assim as minhas visdes, me observo e penetro o mistério da minha
alma. Com o superconsciente, nutro o consciente; com este, analiso aquele.
Retrago, assim, os lineamentos do meu vulto psiquico na eternidade.

A minha exposic¢do se faz sempre mais pessoal e vivida. O fendbmeno
lentas deslocamentos de perspectiva, vem sempre mais precisamente posto
em foco e, desnudado na sua vibrante realidade, sempre mais se aproxima
da alma do leitor. Um escrito diz tudo sem queré-lo, sobretudo o que se
queria, pela preocupacdo de fazé-lo calar. A miragem que estd no olho do
escritor lampeja também nas suas paginas. E quem sonhou gléria escrevera
gléria, quem egoismo, egoismo, quem avidez, avidez, quem sensualidade,
sensualidade; mas mesmo quem lutou e sofreu pela elevacdo de espirito,
qualquer coisa que diga, ndo exprimird sendo elevacao de espirito. Hd uma
musica de fundo, uma cor predominante, uma psicologia dominante, que
ndo se quer, nio se improvisa, ndo se inventa. Ndo se pode mentir por
volumes e volumes diante de assuntos tdo assustadoramente imensos. SO
quem tém um testemunho solene a dar, que € mais forte que a vida e a
morte, pode, a cada passo, pronunciar o nome de Deus.

Superei a exposicdo tedrica; devo agora aqui dar do fendmeno a
sensacdo sempre mais viva, através da minha sensacdo. Devo controlar-me
e conter-me, para avangar por graus, para ndo desorientar subitamente o
leitor com a vis@o dos dltimos planos e também para que se veja o quanto
foi por mim contida, guiada e controlada a suprema loucura que estd para
chegar. E eu mesmo, contra o meu préprio impeto de paixdo, avango
trepidante, pois espero afirmagdes sempre mais altas, empenhos sempre
mais graves, revelacdes sempre mais solenes.

A minha alma percorreu a dura viagem narrada no cap. XXVI das
Fioretti de S. Francisco e por mim ja em outro lugar relatado'. Colhamos o
fendmeno da ascese espiritual em mim, no seu ponto mais intenso e central,
no momento mais saliente da mais intensa transformagao, em que convergem
todos os impulsos, coexistem todos os elementos, se enxertam e fundem todas
as forgas e se resume a tultima sintese na qual o fendmeno precipita em novos
equilibrios e se transmuta em novas orientagdes. Estamos no centro do drama.

A vida € uma viagem e eu sou um viajante: me encontrarei sempre em

! “As Noures", cap. IV.

197

206

207

208

209

210



198

211

212

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

posizione di cammino. Il mio ultimo volume ¢ vissuto e superato e la mia
anima non fu sazia. Ha detto: ancora, ancora, voglio ancora salire. E sono
andato ancora per un anno per un nuovo solco oltre il vecchio solco
tracciato. Si allineano cosi i volumi, seguendo le tappe della mia fatica.
Cammina, cammina, per I'infinito cammino della vita. Quanto ¢ lunga la
via, quanto ¢ vasto il dolore, come ¢ sterminata la conoscenza e sconfinato
I'universo, che sembra di non poter mai giungere! E al termine umano vi ¢
I'amplesso di sorella morte. Si va stremati di forze, carichi della polvere del
viaggio, lordi di fango, di lacrime e di sangue. Quanto travaglio per
attraversare la vita! Non si sa in ogni punto come l'anima abbia potuto
trascinarsi sin la. Nell’attesa dell’amplesso di sorella morte, il dolore batte e
martella. Il lettore non sa di quanta sofferenza umana si condizionano certi
trionfi di spirito. Sono spesso cosi stanco, colpevole e affranto! Questa mia
povera sorella carne piange sottovoce, senza pill coraggio di protestare.
Poveretta! Lo sa bene ormai che il suo sacrificio era necessario per queste
affermazioni di una vita piu alta e si ¢ donata e si ritrae ogni giorno
umanamente dolente, senza un lamento. Povera sorella, grazie per il tuo
piccolo eroismo. Lo ha compreso e glielo ho insegnato giorno per giorno
che essa non era, non poteva essere il fine, ma solo un mezzo. Essa ha detto
al mio spirito: vivi allora tu, che vali di piu. Glielo ho chiesto da tempo a
questo mio corpo il suo olocausto e da tempo esso mi ha risposto: accetto.
Esso ¢ ormai cosi distinto e lontano da me che lo guardo come un’altra
creatura che pur amo, perché alla sua immolazione io devo la vera vita. E
logico che il meno si sacrifichi al pit. La mia pieta lo lascia
tranquillamente morire.

Il dolore batte e martella, logora e riedifica. Esso ha un
martellamento ritmico, lacerante, che trafigge e ridesta il profondo. Quel
martellamento strappa alla mia anima tante grida che sono la sua voce, una
voce che racconta, con logica e calma, una storia tragica e stupenda,
profonda e sublime, la storia di un'anima che conquista linfinito. E per
lanciare queste grida, che sono i miei scritti, che io affronto e lotto la mia
vita, ¢ per vivere e narrare questo fenomeno supremo che io sopporto
senza aiuto e senza pieta un mio interiore dolore immenso, di fronte a cui
sono solo e non posso essere che solo. Con l'agonia dell'umano si paga il
trionfo nel divino.

L’ho raccontato alle pietre il mio dolore, all'onda umili e agli alberi
amici, al cielo e al vento. Le mie lacrime cocenti sono cadute sul sasso e
non si ¢ spezzato; 'uomo mi ha guardato ridendo, le creature sorelle si son
raccolte pensose in silenzio, 'onda umile e casta va ancor bisbigliando
sommessa il mio pianto di sponda in sponda, senza capire. Bisogna aver
gridato senza risposta al mondo una grande passione incompresa, bisogna
essersi trascinati sanguinando sui rovi, bisogna aver attraversato il



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

posicdo de caminhar. O meu udltimo volume foi vivido e superado, e a
minha alma nio foi saciada. Disse: ainda, ainda, ainda quero subir. E
continuei ainda por mais um ano, por um novo sulco, além do velho sulco
tracado. Se alinham assim os volumes, seguindo as etapas da minha tarefa.
Caminha, caminha, pelo infinito caminho da vida. Quio longa € a via,
quio vasta € a dor, qudo intermindvel é o conhecimento e ilimitado o
universo, que parece ndo podere jamais alcancar! E no final humano estd o
abraco da irma morte. Se vai extenuados de forgas, carregados da poeira da
viagem, imundos de lama, de ldgrimas e de sangue. Quanto trabalho para
atravessar a vida! Nao se sabe em cada ponto como a alma pode se arrastar
até 14. Na espera do abragco da irma morte, a dor bate e martela. O leitor
ndo sabe de quanto sofrimento humano se condicionam certos triunfos de
espirito. Muitas vezes estou tdo cansado, culpado e quebrado! Esta minha
pobre irmd carne chora baixinho, sem mais coragem de protestar.
Pobrezinha! Ela sabe bem agora que o seu sacrificio era necessério para
estas afirmacgdes de uma vida mais alta, e se entregou e se retira cada dia,
humanamente triste, sem um lamento. Pobre irma, obrigado por seu
pequeno heroismo. O compreendeu, e eu a ensinei dia a dia que ela ndo
era, ndo poderia ser o fim, mas s6 um meio. Ela disse ao meu espirito: viva
entdo tu, que vale mais. Dele pedi hd tempo a este meu corpo o seu
holocausto, e hd tempo ele me respondeu: aceito. Ele estd agora tdo
distinto e distante de mim que o vejo como uma outra criatura, que, no
entanto, amo, porque 2 sua imolacdo eu devo a verdadeira vida. E 16gico
que o menos se sacrifique ao mais. A minha piedade o deixa
tranquilamente morrer.

A dor bate e martela, desgasta e reedifica. Ela tem um martelamento
ritmico, dilacerante, que perfura e desperta o profundo. Aquele
martelamento arranca da minha alma tantos gritos que sdo a sua voz, uma
voz que conta, com légica e calma, uma histéria trdgica e estupenda,
profunda e sublime, a histéria de uma alma que conquista o infinito. E para
langar estes gritos, que sd@o os meus escritos, que eu enfrento e luto a
minha vida; € para viver e narrar este fendmeno supremo que eu suporto
sem ajuda e sem piedade uma minha interior dor imensa, diante da qual
estou s6 e ndo posso ser sendo s6. Com a agonia do humano, se paga o
triunfo no divino.

Contei as pedras a minha dor, as ondas humildes e as drvores amigas,
ao céu e ao vento. As minhas lagrimas ardentes cairam sobre a rocha, e ela
ndo se quebraram; o homem me olhou rindo, as criaturas irmds se
recolheram pensativamente em siléncio, a onda humilde e casta ainda
sussurra suavemente o meu pranto de costa a costa, sem entender. Precisa
ter gritado sem resposta a0 mundo uma grande paixdo incompreendida,
precisa ser arrastado sangrando pelos espinhos, precisa ter atravessado o

199

211

212



200

213

214

215

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

deserto di tutte le solitudini e di tutti gli abbandoni, e, giunti alla soglia,
bisogna aver sfondato col capo le dure porte del cielo per aprirle e con
I'ultimo anelito aver gettato dentro I'anima infranta, perché I'infinito si doni
e la visione di Dio appaia nel suo accecante splendore. Chi si ingolfa per
certe vie, deve perder I'appoggio della comprensione umana, deve ad un
certo punto del suo cammino trovarsi solo perché nessuno pit tocca il suo
piano, e solo e senza aiuto, deve avanzare per vie nuovissime ed aspre.
Sulla terra, indifferenza, quando non vi € scettico sorriso e condanna. Si ha
sete di anime e nessuno sente tale febbre di spirito, nessuno comprende di
quale passione si muore.

Allora giungono dal cielo, a cui lo spirito si affida come ultima
salvezza, le prove pil grandi. Sembra allora che le forze della vita si
accorgano che uno, chi mai?, vuole sfuggir loro e a lui si aggrappano per
trattenerlo e vietargli la fuga; sembra nel dinamismo cosmico scatenarsi
una ribellione contro la nascente eccezione che viola la regola che deve
esser di tutti, e si sferra I'assalto. Solo chi ha provato puo saper che cosa sia
questo insorger di forze che vogliono il livellamento nella mediocrita.

Tragico e ciclopico destino, di conquista e di spasimo, di visioni e di
tenebra, in cui mi dibatto creando nel pensiero, mentre invoco il riposo che
non ¢ che nella morte. Solo nel pensiero ¢ la mia piu intensa sensazione di
vivere, in questi contatti superumani ¢ per me la ragione di tutto, € rifugio,
riposo, nutrimento e fatica. Sento lorganismo spezzarsi sotto tanta
tensione. Ed ¢ carico gia del normale lavoro di tutti, necessario per
adempiere al doveri di guadagnarsi la vita. Ma lo spirito ¢ calmo e guarda
contento e va spiando 1 sintomi di fine, inebriato della sua creazione,
trionfante e sazio di questo lento martirio, sognando in esso la sua
liberazione e la sua redenzione.

Offro fisicamente lo spettacolo dell'uomo prostrato per lento
esaurimento. Ho la sensazione di una lunghissima agonia in cui le forze
fisiche si spengono. Non & malattia, né lesione o alterazione organica. E
l'estinguersi e donarsi di una forma di vita, mentre il suo centro si sposta
pit in alto. I due termini materia e spirito sono antitetici; solo in tale stato
di prostrazione fisica si avvicinano le trasparenze del cielo. L'ascensione
spirituale ¢ fatta anche di questa smaterializzazione esteriore, tale
sublimazioni di anima implicano anche queste trasformazioni intime della
materia. Il corpo si spegne e vaporizza l'essere in una dilatazione immensa.
Solo in questo stato si puo parlare delle cose che non sono piu della terra.
Solo con l'anima nuda dinanzi a Dio e con il corpo nudo dinanzi alla
morte, si ha il dovere della sincerita assoluta e di certe testimonianze
supreme; solo sotto il martellamento tenace del dolore, guardando alla
morte e affacciandosi oltre di essa, si ha il diritto di alzare alta la voce e di
parlare in nome di Dio.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

deserto de todas as soliddes e de todos os abandonos, e, tendo chegado ao
limiar, precisa ter esmagado com a cabega as duras portas do céu para abri-las
e, com o dltimo suspiro, lancar para dentro a alma despedacada, para que o
infinito se doe e a visdo de Deus apareca no seu ofuscante esplendor. Quem se
engolfa por certas vias, deve perder o apoio da compreensdo humana, deve,
em certo ponto do seu caminho, encontrar-se s6 porque ninguém mais toca o
seu plano, e s6 e sem ajuda, deve avangar por vias novissimas e dsperas. Sobre
a terra, indiferenca, quando ndo ha cético sorriso e condenagdo. Se tem sede
de almas e ninguém sente tal febre de espirito, ninguém compreende de qual
paixdo se morre.

Entdo, chegam do céu, ao qual o espirito se entrega como ultima
salvacdo, as provas maiores. Parece entdo que as forcas da vida percebem que
um, quem jamais?, quer escapar delas e a ele se agarram para conté-lo e
vetar-lhe a fuga; parece no dinamismo césmico desencadear-se uma rebelido
contra a nascente excecdo que viola a regra que deve se para todos, e se
desferra o assalto. S6 quem provou pode saber que coisa seja este insurgir de
forcas que querem o nivelamento na mediocridade.

Tréagico e ciclopico destino, de conquista e de aflicdo, de visdes e de
trevas, no qual me debato, criando no pensamento, enquanto invoco o
repouso que ndo existe sendo na morte. SO no pensamento estd a minha
mais intensa sensacdo da viver; nestes contatos sobre-humanos € para mim
a razdo de tudo, € refagio, repouso, nutrimento e labuta. Sinto o organismo
quebrar-se sob tanta tensdo. E esta sobrecarregado ja do normal trabalho
de todos, necessdrio para cumprir os deveres de ganhar a vida. Mas o
espirito estd calmo e observa contente e vai espiando os sintomas do fim,
inebriado pela sua criag@o, triunfante e saciado por este lento martirio,
sonhando nele a sua libertagdo e a sua redencdo.

Ofereco fisicamente o espeticulo do homem prostrado por lento
exaurimento. Tenho a sensacdo de uma longissima agonia em que as
forcas fisicas se extinguem. Ndo € doenca, nem lesdo ou alteracio
orginica. E o extinguir-se e doar-se de uma forma de vida, enquanto o
seu centro se desloca para o alto. Os dois termos, matéria e espirito, sao
antitéticos; s6 em tal estado de prostracdo fisica se aproximam as
transparéncias do céu. A ascensdo espiritual € feita também desta
desmaterializacdo exterior; tais sublima¢des de alma implicam também
estas transformacdes intimas da matéria. O corpo se esvai e vaporiza o
ser em uma dilatagdo imensa. SO neste estado se pode falar das coisas
que ndo sao mais da terra. S6 com a alma nua diante de Deus e com o
corpo nu diante da morte, se tem o dever da sinceridade absoluta e de
certos testemunhos supremos; s6 sob o martelamento tenaz da dor,
olhando a morte e apresentando-se além dela, se tem o direito de alcar
alta a voz e de falar em nome de Deus.

201

213

214

215



202

216

217

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

E io parlero per il diritto che mi da l'aver tanto sofferto, I'essermi
donato nella mia fatica fino all'esaurimento, e I'avere Cristo nel cuore; per il
diritto che da il battesimo di dolore, lo spasimo della passione, il dovere,
I'amore. Una voce immensa si leva dai miei laboriosi silenzi; il dolore mi
strappera nuove grida, la visione mi accendera di nuovi entusiasmi; io ho
sentito qualcosa di indimenticabile nel tempo, laggiti negli sconfinati spazi
del mio spirito, € non posso dimenticare, non posso tacere. E dir0 per un
comando che mi sovrasta, che conosco io solo e che ¢ al di sopra di tutti i
comandi umani. Devo dire tutta la mia verita prima di morire e nella morte
dar testimonianza delle mie affermazioni. Devo gettare un seme perché un
giorno germogli. Ho ricevuta la fiaccola del vero e devo passarla a qui
segue. Devo, fino all’ultimo mio respiro, con la parola e con I'esempio dare
la certezza dellidea che posseggo. L'idea importa, non questo inutile
cencio della mia persona. In un sollevamento di tutto il mio essere, io grido
con tutta la mia voce la verita della vita eterna e della risurrezione nello
spirito e dico: guardate e toccate, voi che non credete; io I’ho vissuta.

In questo volume io salgo forse I'ultimo gradino della mia vita; questo
diventa il libro del dolore e dell’amore, il libro dell’'unificazione. Ho gia
compiuta lopera faticosa della condensazione (La Grande Sintesi) e
dell’'accentramento concettuale, il lavoro che fa pensare. Compio qui in un
mio diverso momento evolutivo, non in termini di scienza ma con voce di
passione, l'opera gioiosa della espansione, ci0 che fa piangere e sperare, il
libro del trionfo del sentimento e della fede. Mi avvio con cio forse all’'ultima
sosta nella quale Cristo, che gia si avvicina, mi attende e, oltre un nuovo
grande dolore che mi renda degno, scendera il sigillo interiore della
devozione e dell’amore. Attraverso la vita sono andato, cadendo e risorgendo.
Attraverso i miei scritti sono andato, per un lungo sentiero di fatica e di fede.
Tante tappe ho superate, il mio pensiero si ¢ svolto attraverso tanti concetti,
la mia passione si ¢ maturata attraverso tanto soffrire. All'estremo di tanto
non restera che una parola sola: Cristo. Su questa parola, che ¢ la sintesi
suprema della conoscenza e dell’amore, i0 mi chinerd sazio e felice, per
morire. Sazio, come chi, oltre tutte le umane illusione, ha ritrovata la verita
assoluta; felice, come chi, oltre tutti gli umani dolori, ha ritrovata la suprema
sua gioia.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

E eu falarei pelo direito que me dad o ter tanto sofrido, o ter-me
doado na minha tarefa até a exaustdo, e o ter Cristo no coragdo; pelo
direito que d4 o batismo de dor, o espasmo da paixdo, o dever, o amor.
Uma voz imensa se eleva dos meus laboriosos siléncios; a dor me arrancara
novos gritos, a visio me acenderd de novos entusiasmos; eu senti algo de
inesquecivel no tempo, 14 em baixo, nos ilimitados espagos do meu
espirito, € nao posso esquecer, ndo posso calar. E direi por um comando
que me oprime, que conheco eu sO e que estd acima de todos os comandos
humanos. Devo dizer toda a minha verdade antes de morrer e na morte dar
testemunho das minhas afirmag¢des. Devo jogar uma semente para que um
dia ela germine. Recebi a tocha da verdade e devo passd-la a quem segue.
Devo, até ao meu tltimo suspiro, com a palavra e com o exemplo, dar a
certeza da ideia que possuo. A ideia importa, ndo este inutil trapo da
minha pessoa. Numa elevacdo de todo o meu ser, eu clamo com toda a
minha voz a verdade da vida eterna e da ressurrei¢do no espirito, e digo:
olhai e tocai, vOs que ndo credes; eu 0 Vivi.

Neste volume, eu subo talvez o dltimo degrau da minha vida; este se
torna o livro da dor e do amor, o livro da unificacdo. J4 realizei a obra
laboriosa de condensacdo (A Grande Sintese) e da centralizacio conceitual,
o trabalho que faz pensar. Cumpro aqui, em um meu diverso momento
evolutivo, ndo em termos de ciéncia, mas com a voz de paixdo, a obra
alegre da expansdo, o que faz chorar e esperar, o livro do triunfo do
sentimento e da fé. Me avio com isso, talvez, a dltima parada na qual
Cristo, que j4 se aproxima, me espera e, além de uma nova grande dor que
me torna digno, descerd o selo interior da devo¢do e do amor. Através da
vida, progredi, caindo e ressurgindo. Através dos meus escritos, percorri,
por um longo caminho de esforco e de fé. Tantas etapas superei, 0 meu
pensamento se desenvolveu através de tantos conceitos, a minha paixdo
amadureceu através de tanto sofrer. No final de tanto, ndo restard sendo
uma sO palavra: Cristo. Sobre esta palavra, que € a sintese suprema do
conhecimento e do amor, eu me inclinarei satisfeito e feliz, para morrer.
Satisfeito, como quem, além de todas as humanas ilusdes, reencontrou a
verdade absoluta; feliz, como quem, além de toda as humanas dores,
reencontrou a sua suprema alegria.

203

216

217



204

218

219

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

IV. Risurrezione

E veramente tragico sentire in sé questo disfacimento umano, vedere
dinanzi a sé ancora un lavoro immenso e viver trepidanti nell’ansia che
possano mancare le forze. E doverle consumare nel lavoro umile e greve
che la vita impone, doverle sprecare a fiumi nella lotta stupida a cui la
psicologia dei pil mi costringe. E la natura umana ¢ lenta e pigra, si
trascina a stento e segue di malavoglia. Ha la testardaggine dell’asinello, ha
tutti i vizi, I'inerzia e la debolezza dell’animalita. La materia ¢ opaca e non
comprende. Il nemico ¢ dentro di me. Il mio corpo € un mio minore
fratello che dietro mi trascino per vie di ardimento e di fatica. E devo pur
provvedergli il necessario perché dia il suo rendimento. Talvolta gli dico:
andiamo d’accordo, fratello, non mi dare inutili tribolazioni. Su! Scuoti il
peso della tua materia e camminiamo insieme. Ma quello si stanca e
inciampa e non sopporta; dorme volentieri e non sogna che soste e facili
discese. Ogni vibrazione di entusiasmo, ogni brivido di alta passione, tutto
I'incendio del mio spirito si spegne subito in quel mezzo denso e inerte.
Che lotta tra lo spirito pronto e la carne nemica e sonnolenta, che
condanna queste unioni di rapporti insofferenti 'uno dall’altro! L'animalita
pretenderebbe persino imporre a tutto essere la sua legge e lo spirito si
arrovella per imporre il suo dinamismo. Dove I'uno & rovente, laltro ¢
glaciale. Povero frate asinello! Il mio spirito guarda tranquillo il tuo
disfacimento e sogna la fuga. Povero corpo! Non sei fatto per tali voli,
trotti, trotti e sei proprio stanco davvero! Ti logori in questa corsa pazza
che non ¢ fatta per te! Lo so! Ledificio organico non sopporta cosi intensi
e rapidi sviluppi dinamici, tali tempeste di concetto, tali incendi di
passione. Lo vedo talvolta cadere spossato in una stanchezza dolorosa, e lo
spirito ¢ insaziabile, senza pieta. Lo dimentica, finché quello punge e la
lanciata ¢ comune. Allora l'anima guarda il suo dolore, lo accarezza e
quello si calma; & preso in marcia anche esso e si affianca al corpo e va
insieme come fratello. Allora I'animalita opaca si illumina di sacrificio,
splende di riflessi di spirito e si dona in una lunga agonia per il trionfo del
fratello piu grande, perché sa che egli ¢ il solo e legittimo erede della sua
sintesi di vita e che a lui appartiene I'avvenire; sa che questa ¢ la legge: che
per logoramento della vita fisica possa nascere e crescere la vita dello
spirito.

Il corpo non vive piu alle alte temperature in cui lo spirito si
arroventa nel contatto col divino; in quelle altissime tensioni di potenziale
la fibra umana si spezza; in quegli incendi spirituali il corpo arde e si
consuma rapidamente; guizza repentino in una fiamma violenta e si spegne.
Eppure ¢ bello. Si ¢ vinti e pur si trionfa, si muore e pur si rivive, si soffre



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

IV. Ressurreicao

E verdadeiramente trdgico sentir em si este desfazimento humano,
ver diante de si ainda uma tarefa imensa e viver trepidante na ansia que
possam faltar as forgas. E ter que consumar no trabalho humilde e penoso
que a vida impde, ter que desperdicd-la em rios na luta estipida a que a
psicologia da maioria me constringe. E a natureza humana € lenta e
preguicosa, se arrasta a custo e segue de ma vontade. Mas a teimosia de
um burro, tem todos os vicios, a inércia e a fraqueza da animalidade. A
matéria € opaca e ndo compreende. O inimigo estd dentro de mim. O meu
corpo € um irmao menor, atrds de mim arrastado por vias de ousadia e de
esforco. E devo prover-lhe o necessdrio para que dé o seu rendimento. As
vezes lhe digo: estamos de acordo, irmd@o, ndo me dé indteis tribulagdes.
Vamos! Sacuda o peso da sua matéria e caminhemos juntos. Mas aquele se
cansa e tropeca e ndo suporta; dorme de bom grado e nao sonha sendo com
pausas e faceis descidas. Cada vibragdo de entusiasmo, cada arrepio de alta
paixdo, todo o incéndio do meu espirito se extingue imediatamente naquele
meio denso e inerte. Que luta entre o espirito alerta e a carne inimiga e
sonolenta, que condena estas unides de relagdes intolerantes um ao outro!
A animalidade pretenderia até impor a todo ser a sua lei e o espirito se
atormenta para impor o seu dinamismo. Onde um ¢ escaldante, o outro é
glacial. Pobre irmdo burro! O meu espirito observa tranquilo o seu
desfazimento e sonha a fuga. Pobre corpo! Nio sois feito para tais voos,
trote, trote, e estds cansado verdadeiramente! Ti desgastas nesta corrida
louca que ndo € feita para ti! O sei! O edificio orginico ndo suporta tdo
intensos e rdpidos desenvolvimentos dindmicos, tais tempestades de
conceito, tais incéndios de paixdo. O vejo as vezes cair exausto em um
cansago doloroso, e o espirito € insacidvel, sem piedade. O esquece,
enquanto aquele punge e a lancada € comum. Entdo a alma olha para sua
dor, a acaricia e aquele se acalma; é levado em marcha também ele e se
junta ao corpo e vai junto como irmio. Entdo a animalidade opaca se
ilumina de sacrificio, esplende de reflexos de espirito e se doa em uma
longa agonia pelo triunfo do irmao maior, porque sabe que ele € o tinico e
legitimo herdeiro da sua sintese de vida e que a ele pertence o futuro; sabe
que esta € a lei: que pelo desgaste da vida fisica, possa nascer e crescer a
vida do espirito.

O corpo ndo vive mais nas altas temperaturas em que o espirito se
aquece no contato com o divino; nessas altissimas tensdes de potencial a
fibra humana se rompe; naqueles incéndios espirituais o corpo arde e se
consome rapidamente; salta repentino em uma chama violenta e se extingue.
No entanto € belo. Se é vencido ou triunfa, se morre ou revive, se sofre

205

218

219



206

220

221

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

e pur si ¢ felici. Nel reclinare delle forze fisiche, il canto ascende dal
profondo dell’anima, sempre piu dolce, piu sottile, piu bello. Si affina nel
dolore, si armonizza nell’armonia dell’universo, acquista risonanze nuove in
sintonia con I'infinito. E intuitivo che certe altezze spirituali, certe supreme
realizzazioni non si possano raggiungere senza ripercussione anche negli
strati inferiori del proprio essere. E logico che tutta I'unita della persona sia
presa dal turbine dell’ascesi. La morte sola pud, col suo avvicinarsi, dare
allo spirito certa luminosita, solo un corpo quotidianamente assottigliantesi
puo permettere certe trasparenze proprie all’ultima purificazione. Chi legge
non puo sapere da quale solco di tormento spunti questo nuovo fiore di
vita, da quale distruzione di umanitd nasca la vastita concettuale e
passionale che alimenta certi scritti, da quale muraglia di vita la parola
deve essere sostenuta perché sia rovente e attiva; non pud comprendere
qual fondo di angosce sostenga I'impeto festoso ed esuberante della
creazione.

Conosco quel tormento e pur lo riprendo e lo riprendo ancora. Ogni
volume mi sembra I'ultimo, ma so che vi ¢ sempre un domani, benché oggi
lo ignori. E riprendero il libro delle mie confessioni: dinanzi a me un pacco
di carta biancha; dentro di me la mia passione. Vivere, evolvere, scrivere:
cammina, cammina! Non si fermera che per I'estrema stanchezza il fatale
andare. L'avvenire ¢ infinito e di fronte all’eterno domani tutto il passato ¢
sempre un preludio. Conosco quel tormento di creazione e pur torno a
donarmi, torno ad abbandonarmi a quella febbre che mi da la vita e la
morte, che mi eleva e sostiene in sublime esultanza di intensissime
realizzazioni e pur mi logora e mi uccide nel corpo. Questa fatica mi
stronca, ma 1o spalanco al mondo una nuova finestra nel cielo; ma lo spirito
vince. E la sua ora.

Sto parlando di morte e dovrei parlare di vita, continuo a guardare
alla terra mentre il cielo chiama. Questo stato non ¢ fine ma principio, non
¢ un tramonto ma ¢ unalba, non ¢ sconfitta ma trionfo. Questa ¢ la
stupenda realta che io vivo e la grider0 sempre piu forte. Mi ascolti il
lettore. La mia anima ¢ gia oltre la vita. Scrivo di fronte a Dio e alla morte,
nudo dinanzi a tutto il creato che vede e mi guarda; non possono mentire.
Io personifico in questo momento il fenomeno apocalittico della mia
grande rivoluzione biologica e lo presento nel momento decisivo della sua
maturazione, carico degli aspetti piu ricchi, vivente in me nel contrasto piu
fervido di forze antagoniche. Siamo, come ho detto, al centro del dramma.
La bestia e l'angelo in me sferrano gli ultimi assalti. Le forze della vita
stringono il cerchio fatale e tutto un processo si chiude; lungo attraverso i
millenni, lentamente, dolorosamente seguito, e precipita in un attimo che
tutto riassume, contiene € giustifica. Vi € in me il supremo dramma umano

N

di una vita che si spegne; vi ¢ in me il supremo dramma divino di



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

ou se € feliz. No reclinar das forcas fisicas acaba, o canto ascende das
profundezas da alma, sempre mais doce, mais sutil, mais belo. Se refina na
dor, se harmoniza na harmonia do universo, adquire ressonancias novas em
sintonia com o infinito. E intuitivo que certas alturas espirituais, certas
supremas realizacdes, nao se podem alcangar sem repercussdes, mesmo
nos estratos inferiores do préprio ser. E l6gico que toda a unidade da
pessoa seja apanhada no turbilhdo da ascese. S6 a morte pode, com a sua
aproximacio, dar ao espirito uma certa luminosidade; s6 um corpo
quotidianamente acoitado pode permitir certas transparéncias préprias da
ultima purificacdo. Quem l€ ndo pode saber de qual sulco de tormento
desponta esta nova flor de vida, de qual destrui¢io de humanidade nasce a
vastiddo conceptual e passional que alimenta certos escritos, de qual muro
de vida a palavra deve ser sustentada para que seja ardente e ativa; ndo
pode compreender qual fundo de angustia sustenta o impeto festivo e
exuberante da criacio.

Conhego aquele tormento, mas o retomo e o aceito ainda. Cada
volume me parece o Ultimo, mas sei que hd sempre um amanhd, mesmo
que hoje o ignore. E retomarei o livro das minhas confissdes: diante de
mim, um mago de papel branco; dentro de mim a minha paixdo. Viver,
evoluir, escrever: caminha, caminha! Ndo se cessard sendo por extremo
cansago a fatal marcha. O futuro € infinito e, diante do eterno amanha,
todo o passado é sempre um prelidio. Conheco aquele tormento de
criacdo, mas volto a doar-me, volto a abandonar-me aquela febre que me
dd a vida e a morte, que me eleva e sustenta em sublime exultacdo de
intensissimas realizacdes, mas me desgasta € me mata no corpo. Esta tarefa
me despedaca, mas eu descortino a0 mundo uma nova janela no céu; mas
o espirito vence. E a sua hora.

Estou falando de morte e deveria falar de vida, continuo a olhar para
a terra enquanto o céu chama. Este estado ndo € fim, mas principio, ndo é
um por do sol, mas uma alvorada, ndo € derrota, mas triunfo. Esta € a
estupenda realidade que eu vivo e a gritarei sempre mais forte. Me escute o
leitor. A minha alma j4 estd além da vida. Escrevo diante de Deus e da
morte, nu diante de toda a criacdo que vé€ e me olha; ndo posso mentir. Eu
personifico neste momento o fendmeno apocaliptico da minha grande
revolucgdo bioldgica e o apresento no momento decisivo de sua maturagdo,
carregado dos aspectos mais ricos, vivente em mim no contraste mais
férvido de forcas antagOnicas. Estamos, como disse, no centro do drama. A
besta € 0 anjo em mim desferem os ultimos assaltos. As forcas da vida
apertam o circulo fatal e todo um processo se fecha; longo atravessa os
milénios, lenta e dolorosamente seguido, € precipita em um atimo que tudo
resume, contém e justifica. H4 em mim o supremo drama humano de uma
vida que se extingue; hi em mim o supremo drama divino de

207

220

221



208

222

223

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

una vita che risorge. Il sacrificio umano fu grave, ma il risultato finale del
mio travaglio ha superato ogni mia aspettativa. Non mi viene pill incontro
solo la luce dei misteri, ma mi viene incontro I'amore di Dio.

Ho la sensazione di crolli profondi in me, come precipitassero interi
piani della mia coscienza. E in fondo a questi crolli ritrovo delle
risurrezioni stupefacenti. Quegli abbattimenti sono la condizione di
reazioni profonde che hanno la virtu di portare alla luce il mistero
dell’anima, di far penetrare cioe il mio io cosciente nelle zone profonde. Io
procedo per inabissamenti e risurrezioni, come le onde del mare. Da
queste grande oscillazione nasce un potenziamento sempre pill intenso, di
spirito. Io vivo lentamente, assaporandolo e controllandolo minuto per
minuto, il fenomeno della morte organica e della risurrezione spirituale.
Nel disfacimento del corpo la scorza opaca che imprigiona il mio spirito si
fa sempre piu diafana; nell'esaurimento fisico, mi giunge allora e odo
sempre piu limpido e distinto il canto che si eleva da oltre il confine. E io,
insaziabile, torno a scrutare e a udire, per dire e per donarmi ancora, fino
all’'ultimo anelito della mia passione. Odo un martellamento cupo e
incessante sull’incudine del mio dolore; ma ad ogni colpo echeggia nel
profondo una risonanza nuova in cui il divino risponde; ad ogni colpo si
squarcia un po’ della mia anima e da quello squarcio lampeggia la luce.
Odo un incalzare sempre pil frequente di colpi e di risposte, con un fatale
acceleramento di ritmo, e amo e stringo il mio dolore che mi apre le porte.
Ogni istante di pil mi inebrio nel sentire che, oltre il sensibile e il
concepibile, una pulsazione nuova e stupenda batte e risponde. Ogni attimo
di tempo lacera un velo e abbatte un diaframma. Fremo di avanzare e pur
temo e mi sgomenta questo progressivo accorciarsi di distanze; ma sono in
cammino e non posso fermarmi. Non si arresta piu un fenomeno lanciato.
Tutto incalza verso l'unificazione. Cadono ad uno ad uno gli ultimi
diaframmi. Sento assottigliarsi a parte sensoria che ancora mi separa. Che
avverra mai? Si sciolgono gli ultimi legami. Dard un balzo in avanti e
cadro nell'incendio.

La sorgente dell'emanazione notrica, da cui una volta captavo la mia
registrazione ispirativa, era una stella lucente e lontana che mi guardava dal
cielo. Ma la trasmittente si ¢ avvicinata alla ricevente che lungo quel raggio
si ¢ incamminata nel cielo. Allora la stella sempre piu vicina si & fatta
immensa, tanto da invadere e coprire tutto il mio orizzonte. Quel filo di
freddo concetto si € riscaldato ed ¢ divenuto un incendio. La luce tremula
di una stella lontana ¢ ora un flammeggiare di meteora divampante che mi
attira nel suo campo di attrazione e mi avvolge in una tempesta di forze. La
sento giungere, rapirmi ed assorbirmi, come una vampa immensa a cui non
posso sfuggire. Vorrei, ma ¢ tardi. Vorrei scampare a questo ultimo
annientamento e non so. Sono preso nell’'orbita, la mia massa ¢ lanciata, la



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

uma vida que ressurge. O sacrificio humano foi grave, mas o resultado final
do meu trabalho superou cada minha expectativa. Nao me vem mais ao
encontro sO a luz dos mistérios, mas me vem ao encontro o amor de Deus.

Tenho a sensacdo de colapsos profundos em mim, como se
precipitassem inteiros planos da minha consciéncia. E no fundo destes
colapsos reencontro as ressurreicdes estupefacientes. Aqueles abatimentos
sdo as condi¢des de reacdes profundas que tém a virtude de trazer a luz o
mistério da alma, i. €., de fazer penetrar o meu eu consciente nas zonas
profundas. Eu prossigo por afundamentos e ressurreicdes, como as ondas
do mar. Destas grandes oscilacdes nasce um fortalecimento sempre mais
intenso de espirito. Eu vivo lentamente, saboreando-o e controlando-o
minuto a minuto, o fendmeno da morte orgdnica e da ressurreicdo
espiritual. No desfazimento do corpo, a casca opaca que aprisiona 0 meu
espirito se faz sempre mais didfana; no exaurimento fisico, me chega agora
e ouco sempre mais limpido e distinto o canto que se eleva além dos
confins. E eu, insacidvel, volto a perscrutar e a ouvir, para dizer e para
doar-me ainda, até o ultimo suspiro da minha paixdo. Ougo um
martelamento sombrio e incessante na bigorna da minha dor; mas a cada
golpe ecoa no profundo uma ressonancia na qual o divino responde; a cada
golpe, se dilacera um pedaco da minha alma, e daquele rasgo lampeja a
luz. Ouco uma sucessd@ao sempre mais frequente de golpes e de respostas,
com um fatal aceleramento de ritmo, € amo e abraco a minha dor, que me
abre as portas. Cada instante a mais me inebrio no sentir que, além do
sensivel e do concebivel, uma pulsacdo nova e estupenda bate e responde.
Cada atimo de tempo lacera um véu e abate um diafragma. Anseio por
avangar, mas temo e me consterna este progressivo encurtar-se das
distancias; mas estou em caminho e ndo posso deter-me. Nio se
interrompe mais um fendmeno langcado. Tudo pressiona rumo a unificagao.
Caem uma a uma, os ultimos diafragmas. Sinto adelgar-se a parte senséria
que ainda me separa. Que acontecerd ainda? Se desfazem os ultimos liame.
Darei um salto avante e cairei no incéndio.

A fonte da emanacao notrica, da qual uma vez captei 0 meu registro
inspirativo, era uma estrela reluzente e distante que me observava do céu.
Mas o transmissor se aproximou do receptor, que, ao longo daquele raio se
encaminhou no céu. Entdo, a estrela, sempre mais proxima, se fez imensa,
tanto que invadiu e cobriu todo o meu horizonte. Aquele fio de frio
conceito se aqueceu € tornou-se um incéndio. A luz trémula de uma estrela
distante € agora um flamejar de meteoro inflamante que me atrai no seu
campo de atragdo e me envolve em uma tempestade de forcas. A sinto
chegar, abduzir-me e absorver-me, como uma chama imensa da qual ndo
posso fugir. Eu gostaria, mas € tarde. Gostaria de escapar deste ultimo
aniquilamento e ndo sei. Estou preso na oOrbita, a minha massa € lancada, a

209

222

223



210

224

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

traiettoria si stringe. Mi perdero in quella luce e non conoscerd pitt me
stesso. Mi serra 'anima un amplesso immenso, odo il battito del mio cuore
echeggiar per I'universo, in ogni angolo dellinfinito risponde un palpito
fraterno. E un amore nuovo, inestinguibile, senza confini, che si ripiega su
tutte le creature sorelle; ¢ una vita cosi vasta che rivive nella vita degli
esseri tutti.

Fenomeno di potenza astronomica. Comprendo che ¢ enorme che io
parli di me in questi termini. Ma in quel fenomeno mi anniento. Lo so.
Quaggil si teme sempre che il proprio simili sia pitt grandi di sé. Ma non
parlo di grandezza mia; parlo della grandezza di tutti. Tutti possono salire
e devono e saliranno fatalmente. Poi tanto poco attribuisco a me stesso dei
miei concetti, se non la fatica di andarli a ghermire. Se parlo cosi di me ¢
perché il mio io € pur una scintilla di vita nel seno di Dio, ¢ una forza che
non puo essere avulsa dall’'universo organismo. Parlo dunque di me e di
tutti, perché in questo piano non si distingue, non si puo distinguere piu.
Infine il mio nuovo amore m’'impone di dire, per guidare chi soffre verso la
sua liberazione. LLa mia esperienza ¢ per me travolgente. Ed ¢ umano
gridare la propria gioia suprema, il trionfo di spirito per cui si ¢ lottata e
logorata una vita. E umano, per chi ha superato il terrore di tutti gli abissi e
l'amarezza di tutte le illusioni, dire al fratello ancora inesperto: attento,
ecco, questa ¢ la vita! Cosi ti dico perché cosi ho vissuto. Puo darsi, la mia
verita ti convenga. E come posso rifiutarmi la gioia di un pericolo per altri
schivato, in un dolore ad altri risparmiato? Anche io sono legato a questa
legge di coesione universale che tiene uniti i mondi come le anime, per cui
chi evolve sente il bisogno, per poter godere della sua evoluzione, di
voltarsi indietro e comunicarla ai propri fratelli. Gioia isolata non fu mai
gioia: amore ¢ la gran legge della vita.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

trajetdria se estreita. Me perderei naquela luz e ndo conhecerei mais a mim
mesmo. Me envolve a alma um abraco imenso, oug¢o a batida do meu
coracdo ecoar pelo universo, em cada angulo do infinito responde uma
palpitacdo fraterna. E um amor novo, inextinguivel, sem limites, que se
redobra sobre todas as criaturas irmas; € uma vida tdo vasta que revive na
vida dos seres todos.

Fendmeno de poténcia astronomica. Compreendo que é enorme que
eu fale de mim mesmo nestes termos. Mas naquele fendmeno me aniquilo.
O sei. Aqui embaixo, se teme sempre que o nosso semelhante seja maior
do que nds. Mas ndo falo da minha grandeza; falo da grandeza de todos.
Todos podem subir e devem e subirdo fatalmente. Pois tdo pouco atribuo a
mim mesmo dos meus conceitos, sendo o esfor¢o de ir colhé-los. Se falo
assim de mim € porque o meu eu &, no entanto, uma centelha de vida no
seio de Deus, ¢ uma forca que n3o pode ser separada do universal
organismo. Falo, portanto, de mim e de todos, porque neste plano ndo se
distingue, nio se pode distinguir mais. Enfim o meu novo amor me impde
dizer, para guiar quem sofre rumo a sua libertacdo. A minha experiéncia é
para mim avassaladora. E € humano gritar a sua alegria suprema, o triunfo
de espirito pelo qual se lutou e se exauriu durante uma vida. E humano,
para quem superou o terror de todos os abismos e a amargura de todas as
ilusdes, dizer ao irmdo ainda inexperiente: cuidado, eis, esta € a vida!
Assim te digo porque assim vivi. Pode dar-se que a minha verdade te
convenha. E como posso recusar-me a alegria de um perigo para os outros
evitar, em uma dor aos outros poupar? Também eu estou ligado a esta lei
de coesdo universal que tem unidos os mundos como as almas, pela qual
quem evolui sente a necessidade, para poder gozar da sua evolugdo, de
voltar atrds e comunicd-la aos seus irmdos. Alegria isolada jamais foi
alegria: amor € a grande lei da vida.

211

224



212

225

226

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

V. L’espansione

E mio compiuto in questi capitoli di dare del fenomeno la mia
sensazione. Ci siamo gia abbastanza occupati, nell’esposizione razionale,
della sua comprensione. E questa mia sensazione che qui devo portare ai
primi piani e avvicinare all'occhio del lettore. Il mio primo dovere ¢ qui la
spontaneita, perché tutto sia qui reso fuori di me, quale in me I’ho vissuto.
Nessun freno quindi ormai all'impeto del mio entusiasmo e della mia
passione. Preoccupazioni di incomprensibilita mutilerebbero il mio
pensiero; non posso pilt averne. La psiche normale ¢ abituata al chiuso
ambito dei suoi confini e non si ritrova in questo sconfinamento di valori.
Ha bisogno di palpare la solidita della sua prigione, di immedesimarsi in
quel guscio, per sentirsi esistere. E quella reazione di ritorno di forze,
roteanti in campo chiuso, che da la sensazione dell’io. Ma quando tutte le
resistenze cedono e le pareti scompaiono, non ha possibilita abbastanza
vaste per raggiungere i nuovi orizzonti. Si tratta qui di una esplosione
dell’anima, che nella sua espansione vaporizza e non sa di colpo ritrovarsi
nel tutto; viene a mancare la pressione del chiuso nella mente (ignoranza) e
nel cuore (egoismo) che rendevano concretamente sensibile I'identita. E
troppo diverso sentirsi io nell’identificazione della propria mente nella
conoscenza universale e del proprio cuore nell'amore di Dio.

Ascendendo nel superiori piani superiori di evoluzione I'io diventa
una unita completamente diversa. Abbiamo visto nella recezione ispirativa
che a certe altitudini concettuali non si incontrano entita personali nel
senso umano, ma solamente delle nouri o correnti di pensiero; e che, per
raggiungere l'immersione in queste correnti, ¢ necessario trasformarsi
evolutivamente fino al loro piano e dimensione. Ora, quando la coscienza
umana passa dalla fase intuitiva della semplice comunicazione alla fase
mistica dell'identificazione, perde permanentemente e non occasionalmente
nel periodo recettivo, le sue caratteristiche di personalita umana,
mutandosi per evoluzione si trasforma appunto in quel tipo di coscienza
che lispirato aveva incontrato nelle sue ascensioni, cio¢ in una nouri o
corrente di pensiero. Diventa in altri termini una personalita radiante. La
psiche umana ¢ gia inizialmente uno stato vibratorio, una corrente di
pensiero e questo appunto ¢ quanto sopravviene nella smaterializzazione
del processo evolutivo. Questo tipo di coscienza ¢ ugualmente
identificabile in quanto ha una sua caratteristica individualita, ma non piu
personale nel senso umano. L'io evolvendo ha subito un processo di
espansione, non ¢ pill un campo di forze chiuso in sé, come la materia, ma
un sistema cinetico radiante, come I'energia. L'identificazione non ¢ quindi
piu data in senso umano dalla circoscrizione e dalla distinzione, ma ¢ data



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

V. A expansao

E meu propdsito, nestes capitulos, dar do fendémeno a minha sensagdo.
J4 estamos bastante ocupados, na exposicdo racional, da sua compreensdo. E
esta minha sensacdo que aqui devo trazer aos primeiros planos e aproximar
ao olho do leitor. O meu primeiro dever aqui € a espontaneidade, para que
tudo seja aqui apresentado fora de mim, como o experimentei dentro de
mim. Nenhum freio, portanto, agora ao impeto do meu entusiasmo e da
minha paixdo. Preocupacdes de incompreensibilidade mutilariam o meu
pensamento; ndo posso mais té-las. A psique normal estd habituada ao
fechado dmbito dos seus confins e ndo se reencontra neste desbordamento
de valores. H4 necessidade de apalpar a solidez de sua prisao, de identificar-
se com aquela casca, para sentir-se existir. E aquela reacdio de retorno de
forcas, girando em campo fechado, que dd a sensacdo do eu. Mas quando
todas as resisténcias cedem e as paredes desaparecem, ndo hd possibilidades
bastante vastas para alcancar os novos horizontes. Se trata aqui de uma
explosdo da alma, que na sua expansdo vaporiza e, de repente, ndo sabe
reencontrar-se no todo; vem a faltar a pressiao do fechado na mente
(ignorincia) e no coracdo (egoismo) que tornavam concretamente sensivel a
identidade. E muito diverso sentir-se “eu” na identificaciio da prépria mente
no conhecimento universal e do proprio cora¢do no amor de Deus.

Ascendendo aos superiores planos de evolugdo, o eu se torna uma
unidade completamente diversa. Vimos na recep¢do inspirativa que a
certos patamares conceituais, nio se encontram entidades pessoais no
sentido humano, mas somente as nodres ou correntes de pensamento; e
que, para alcancar a imersdo nestas correntes, € necessdrio transformar-se
evolutivamente até ao seu plano e dimensdo. Ora, quando a consciéncia
humana passa da fase intuitiva da simples comunicagdo para a fase mistica
da identificac@o, perde permanentemente e ndo ocasionalmente no periodo
receptivo, as suas caracteristicas de personalidade humana, mudando-se
por evolucio se transforma precisamente naquele tipo de consciéncia que o
inspirado encontrou nas suas ascensoes, i. €., em uma noture ou corrente de
pensamento. Torna-se, em outros termos, uma personalidade radiante. A
psique humana j4 € inicialmente um estado vibratério, uma corrente de
pensamento e este € precisamente o quanto sobrevém na desmaterializacio
do processo evolutivo. Este tipo de consciéncia é igualmente identificvel,
enquanto hd uma sua caracteristica individualidade, mas ndo mais pessoal
no sentido humano. O eu evoluindo tem suibito um processo de expansao,
nao € mais um campo de for¢as fechado em si, como a matéria, mas um
sistema cinético radiante, como a energia. A identifica¢do, portanto, nio €
mais dada em sentido humano da circunscricdo e da distingao, mas € dada

213

225

226



214

227

228

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

in altro senso, dal tipo individuale di vibrazioni che in una coscienza
radiante, espansa, non puo essere ormai che I'unica forma di identificazione.
Cosi avviene e solo cosi puo avvenire quel che constatasi apparire solo nel
piano nourico, cio¢ la sovrapposizione di coscienze, l'identificazione e
fusione per gruppi nello stesso tipo di vibrazioni. E solo cosi si pu0 spiegare
e comprendere il fenomeno dell’unificazione, che nel piano umano sara
sempre un mistero.

Queste trasformazioni profonde di modo di esistere spiegano lo
smarrimento dello spirito che tocca questa fasi di evoluzione. L'io non si
ritrova piu nella sua veste di personalita umana distinta e non si riconosce
in questa sua nuova forma radiante, a sistema cinetico aperto, come nouri
illimitata, libera. L'espansione gli da il senso della dispersione. Eppure
l'avvenire dell'evoluzione biologica, nel superiore sul suo piano psichico, ¢
questo, per tutti. Questa ¢ la trasformazione di dimensione, tale ¢ I'ingresso
in un nuovo universo, cid ¢, brevemente spiegato, quanto ci attende oltre la
soglia. Superando per evoluzione il limitare, la coscienza, ¢ logico, muta le
sue caratteristiche. Ritorna ad un livello piu alto il fenomeno dell’esplosione
dell’atomo che sviluppa riserve inesauribili di energia radiante. Il sistema
cinetico chiuso, a traiettorie a circuito ritornante su se stesso (atomo,
egoismo), in cui l'esistere ¢ dato appunto da questo continuo ritornare
egocentrico e la sensazione dell’io dall'inesorabile battere di tutte le sue
spinte interiori contro la traiettoria limite del sistema, non superata, si
trasforma in un sistema cinetico aperto, a traiettorie lanciate radianti
(energia, onda, personalita radiante), in cui l'esistere ¢ dato dal movimento
e la sensazione dell'io ¢ una espansione che si estende fino
all'identificazione col tutto. Fenomeno di moltiplicazione, di liberazione, di
superamento. Il movimento succede alla stasi, il volo al passo. Lesistere
non ¢ piu nello stare, ma nell’andare. All’attuale tipo umano di io statico
succede il tipo, oggi difficilmente concepibile, di io dinamico.

La sensazione di vita € uno sconfinamento illimitato che in principio
stordisce, ¢ un dilatarsi di spinte, ¢ quello smaterializzarsi in cui appunto
consiste l'evoluzione. Alla sensazione viene a mancare la consistenza, ma
quanto spazio conquistato in compenso! Non si € piu concretamente come
prima: ma si ¢ tutto! Ecco da quale tecnica fenomenica nascono e come si
giustificano le mie sensazioni. Cosi si perde la propria circoscritta
individualita umana, per acquistarne una nuova € immensa, nel seno di
Dio. Cosi si comprende come 10 possa, come affermo, raggiungere e avere
il senso dell’unificazione; si comprende lorigine di tante mie strane
espressioni, € la grande logicita dell’apparente pazzia; si comprende come
l'ascesa dell’anima a Dio, che ¢ la sostanza dell’evoluzione e la ragione della
vita, sia un processo di armonizzazione cio¢ di progressiva sintonizzazione
nella suprema armonia.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

em outro sentido, a partir do tipo individual de vibracdes que, em uma
consciéncia radiante, expandida, ndo pode ser mais sendo a Gnica forma de
identificacdo. Assim acontece, e sO assim pode ocorrer 0 que constata-se
aparecer s6 no plano nodrico, i. é., a superposicdo de consciéncias, a
identificacdo e fusdo por grupos no mesmo tipo de vibracdes. E s6 assim se
pode explicar e compreender o fendmeno da unificacdo, que no plano
humano serd sempre um mistério.

Estas transformacdes profundas de modo de existir explicam a
desorientacdo do espirito que toca esta fase de evolugdo. O eu ndo se
encontra mais na sua veste de personalidade humana distinta e ndo se
reconhece nesta nova forma radiante, a sistema cinético aberto, como
noure ilimitada, livre. A expansdo lhe da o senso da dispersdo. No entanto,
o futuro da evolucdo bioldgica, no superior sobre o seu plano psiquico, é
este, para todos. Esta € a transformacdo de dimensdes, tal € o ingresso em
um novo universo, isto €, brevemente explicado, quando se espera além do
limiar. Superando por evolucdo o limiar, a consciéncia, € 16gico, muda as
suas caracteristicas. Retorna a um nivel mais alto o fendmeno da explosdo
do atomo, que desenvolve reservas inexauriveis de energia radiante. O
sistema cinético fechado, a trajetdrias a circuito retornante sobre si mesmo
(4&tomo, egoismo), no qual o existir € dado justamente por este continuo
retornar egocéntrico e a sensacido do eu pelo inexordvel bater de todos os
seus impulsos interiores contra a trajetdria limite do sistema, ndo superada,
se transforma em um sistema cinético aberto, a trajetérias lancadas
radiantes (energia, onda, personalidade radiante), no qual o existir € dado
pelo movimento e a sensacdo do eu € uma expansdo que se estende até a
identificacio com o todo. Fenomeno de multiplicacdo, de libertacdo, de
superamento. O movimento sucede a estase, 0 voo ao passo. O existir ndo
estd mais no permanecer, mas no andar. Ao atual tipo humano de eu
estdtico sucede o tipo, hoje dificilmente concebivel, do eu dindamico.

A sensag@o da vida € um desbordamento ilimitado que em principio
atordoa, é um dilatar-se de impulsos, € aquele desmaterializar-se no qual
precisamente consiste a evolugdo. A sensacdo perde a consisténcia, mas
quanto espaco conquistado em compensacdo! Ndo se € mais
concretamente como antes: mas se € tudo! Eis da qual técnica fenoménica
nascem € como se justificam as minhas sensacdes. Assim, se perde a
propria circunscrita individualidade humana, para adquirir uma nova e
imensa, no seio de Deus. Assim, se compreende como eu possa, COmo
afirmo, alcancar e ter o sentido da unificacdo; se compreende a origem de
tantas minhas estranhas expressdes € a grande logica da aparente loucura;
se compreende como a ascensdo da alma a Deus, que € a substancia da
evolugdo e a razdo da vida, seja um processo de harmonizagdo, 1. €., de
progressiva sintoniza¢do na suprema harmonia.

215

227

228



216

229

230

231

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Salendo, tutto si riunisce e converge nella sua sorgente, la verita una,
I'amore uno. Quaggiu tutto ¢ diviso: verita diverse, egoismi distinti, 'amore
limitato e scisso di creatura in creatura. In questa trasformazione di
coscienza, la fatica dell’evoluzione ¢ regalmente compensata. La grande
aspirazione e la piu grande gioia della vita che ¢ I'espansione, tocca il suo
pitt completo soddisfacimento. Le piccole porte umane si spalancano. L'io
non ha piu bisogno di afferrare e stringere, perché nel tutto si unifica e
tutto ¢ suo. Ma ognuno sente gia nel suo istinto quanto I'anima soffra
quaggiu dove ad ogni passo il suo lancio si irretisce in un mondo di
ostacoli. Tutti sentono quanto la terra comprima quella irrefrenabile ansia
di liberta. Non ¢ questa la piu grande passione di tutti, di evadere dallo
spazio, dal tempo, di superare le forme di pensiero, di conquistare, di
moltiplicarsi in nuova potenza? Questo superamento spaziale-temporale
non ¢ tutto il contenuto del nostro attuale progresso meccanico? Solo per
questo esso ¢ evoluzione, perché ¢ evasione da limiti e superamento di
dimensione. Tutto il mondo vuole ricchezza, potenza, liberta, amore. Ma
questa ¢ la vera ricchezza, la vera potenza, la vera liberta, il vero amore.
Qui tutto si estende nel proprio potere percettivo, in una sensazione
illimitata, in una coscienza onnipresente.

All'unificazione con Dio si giunge, dopo aver compreso in una sintesi
concettuale il funzionamento organico dell’'universo, fondendosi e
immedesimandosi nell’anima universale. Questa ¢ la via dell’essere, la
realizzazione della maggior felicita perché ad un tempo della piu vasta
espansione. Tutto ¢ altrimenti un vano affannarsi. L’istinto insaziabile
dell’anima ¢ giunto, ma la porta ¢ sul cielo, non sulla terra. Quaggilu in
ambiente chiuso l'espansione si riduce a sopraffazione reciproca per
angustia di spazio. Quaggill questo non si ottiene che rubandolo al simile,
che opprimendo e schiacciando, e ve ne ¢ tanto nel cielo! A quale estremo
opposto siamo sulla terra, ove I'affermazione dell’io ¢ la lotta di tutti contro
tutti, ¢ imposizione, estorsione e coercizione del piu forte contro il pil
debole! Quale dissonanza, quale attrito, quale dispersione di energie, quale
inferno! Mentre I'universo ¢ ordine, ¢ musica, ¢ amore. Tale apparira con
evidenza schiacciante appena I'anima si affacci sulle realta pitt profonde.
Questa ¢ la meraviglia che l'attende oltre la soglia. La vera espansione ¢
nelle superiori dimensioni dello spirito. Solo cosi esso, I'insaziabile, potra
essere saziato.

Cosi nasce tra il mistico e il mondo un antagonismo irriducibile, un
abisso di incomprensione. Tutto logicamente dipende da questa
diversissima impostazione del problema, dalla diversissima situazione del
centro della vita. Il grande trapasso non ¢ nella morte. Si pud morire e
rinascere in vita e compierlo per grado di spiritualita raggiunto. Salendo
scompaiono le distinzioni umane. La materia divide, lo spirito unifica.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Subindo, tudo se retne e converge na sua fonte, a verdade unica, o
amor Unico. Aqui embaixo, tudo € dividido: verdades diversas, egoismos
distintos, o amor limitado e cindido de criatura em criatura. Nesta
transformacdo de consciéncia, a tarefa da evolugdo € regiamente
compensada. A grande aspiracdo e a maior alegria da vida, que € a
expansio, toca a sua mais completa realizacdo. As pequenas portas humanas
se escancaram. O eu ndo precisa mais agarrar e segurar, porque no todo se
unifica e tudo € seu. Mas cada um ja sente no seu instinto o quanto a alma
sofre aqui embaixo, onde a cada passo o seu lancamento se enreda em um
mundo de obstdculos. Todos sentem o quanto a terra comprime aquela
irrefredvel ansia de liberdade. Nao € esta a maior paixdo de todas, de evadir
do espaco, do tempo, de superar as formas de pensamento, de conquistar, de
multiplicar-se em nova poténcia? Este superamento espacial-temporal ndo é
todo o contetido do nosso atual progresso mecanico? S6 por isto, € evolugao,
porque € evasdo dos limites e superamento de dimensdes. Todo o mundo
deseja riqueza, poder, liberdade, amor. Mas esta € a verdadeira riqueza, o
verdadeiro poder, a verdadeira liberdade, o verdadeiro amor. Aqui, tudo se
estende no préprio poder perceptivo, em uma sensacio ilimitada, em uma
consciéncia onipresente.

A unificacdo com Deus se alcanca, depois de ter compreendido em
uma sintese conceitual o funcionamento organico do universo, fundindo-
se e identificando-se na alma universal. Esta € a via do ser, a realizacdo
da maior felicidade, porque ao mesmo tempo, da mais vasta expansao.
Tudo é, ao contrdrio, um vao esforgar-se. O instinto insacidvel da alma
chegou, mas a porta estd no céu, ndo na terra. Aqui embaixo, em
ambiente fechado, a expansio se reduz a opressio reciproca pela angustia
de espaco. Aqui embaixo, isto ndo se obtém sendo roubando do préximo,
sendo oprimindo e esmagando, e ndo se v€ isso no céu! A que extremo
oposto estamos na terra, onde a afirmacgdo do eu € a luta de todos contra
todos, € imposicdo, extorsdo e a coercdo do mais forte contra o mais
fraco! Que dissonancia, que atrito, que dispersdo de energia, que inferno!
Enquanto o universo € ordem, € musica, € amor. Tal aparecerd com
evidéncia esmagadora assim que a alma contemplar as realidades mais
profundas. Esta € a maravilha que aguarda além do limiar. A verdadeira
expansdo reside nas superiores dimensdes do espirito. S6 assim ele, o
insacidvel, podera ser saciado.

Assim, nasce entre 0 mistico € 0 mundo um antagonismo irredutivel,
um abismo de incompreensdo. Tudo logicamente depende desta
diversissima abordagem do problema, da diversissima situacdo do centro
da vida. A grande transicdo nio estd na morte. Se pode morrer e renascer
na vida e realizando-a por grau de espiritualidade alcangado. Subindo
desaparecem as distin¢cdes humanas. A matéria divide, o espirito unifica.

217

229

230

231



218

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Quale stridore dissonante in basso, quali armonie di paradiso in alto! Si fa
cosi profonda I'armonizzazione del creato ascendendo verso il centro, che
essa diventa di una intensita inviolabile; si fa cosi potente, che non vi & piu
dissonanza che la possa superare, cosi forte che non vi ¢ voce di male che
la possa coprire, cosi dolce che nessun dolore puo inquinarla. E fatalmente
per gradi, dolore e male vengono riassorbiti e annullati in quella suprema
armonia.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Que estridor dissonante em baixo, que harmonias de paraiso no alto! Se
faz tdo profunda harmonizagdo da criagdo subindo rumo ao centro, que ela
adquire uma intensidade invioldvel; se faz tdo potente, que ndo hd mais
dissonancia que a possa superar, tdo forte que ndo hd voz do mal que a
possa abafar, tdo doce que nenhuma dor pode contamind-la. E, fatalmente,
por graus, dor e mal sdo reabsorvidos e anulados naquela suprema
harmonia.

219



220

232

233

234

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VI. ’armonizzazione

La legge si compie e io osservo il suo fatale andare. La maturazione
¢ un processo cosi logico, un concatenarsi di forze cosi equilibrato, che
mi sembra naturale. Nell'evoluzione alto e basso ¢ relativo e non vedo in
me alcuna eccezionale superiorita. Io inseguo la mia gioia come fanno
tutti; solamente inseguo una gioia piu vera, per vie meno comuni e la
raggiungo. L'universo & armonia che guida al supremo amore che ¢ Dio.
o, semplicemente mi armonizzo. Cid & spontaneo e vi scompare ogni
senso di fatica; non credo vi possa quindi esser merito. Si giunge
naturalmente fuori della misura delle grandezze umane. Il donarsi in
sacrificio ¢ la naturale legge di coesione di questo piano. E se si ama il
nemico dolore, cid non & per pazzia, ma ¢ perché si ¢ sperimentato che
esso ¢ mezzo di conquista. Si benedice allora Dio che colpisce, perché si
sente che dietro la prova vi ¢ il Suo amore. Parlo di forze attive e
sensibili, di conquiste reali. Non si creda che gli stati mistici siano una
assurdita che sfugge all’'universale legge utilitaria del minimo mezzo e
maggior rendimento, il quale deve esser sempre in termini di felicita. La
sensazione del sublime “paga” lautamente ogni fatica e ai pratici potrei
dire: l'affare ¢ conveniente.

Questa armonizzazione progressiva, che attraverso tutti gli esseri si
eleva all'amore di Dio, ¢ una vibrazione cosi grandiosa, ¢ tale rapimento di
estasi, che si ¢ toccata la suprema felicita. Che posso desiderare di piu?
Mai umana insaziabilita potra essere piu sazia. Sono caduti per me i veli
dei misteri e la mia mente ¢ soddisfatta. Nell'armonizzazione ora cadono le
barriere dellamore e il mio cuore ¢ sazio. Dopo la festa della
comprensione, la festa dell’espansione; dopo la gioia di vedere con
I'intelligenza, la gioia di toccare con le mia sensazione. La mente si ¢ fusa
nella luce divina, raggiungendo l'unita nella conoscenza del vero; ora il
cuore si desta e sale a quella stessa altezza per raggiungere l'unita
nell’amore. Il processo di unificazione nella conoscenza e nell’'amore,
suprema meta della vita, € unico per l'intelligenza e per il cuore. Allora
solo si diventa completi.

Dov’e oramai la mia povera percezione ispirativa, quello spiraglio
aperto verso il cielo se le porte si sono spalancate e piovono con la luce
torrenti di sensazioni? L'intuizione ¢ diventata una visione, un rapimento,
un'estasi. E avvenuta come una esplosione di tutta la mia personalita, un
sollevamento totalitario del mio essere, lanciato come un’onda verso il
cielo. Tutte le potenze del mio io si sono protese verso l'alto in un impeto
di passione. Assisto stupito al mio dissolvimento e alla mia risurrezione.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

VL. A harmonizacao

A lei se cumpre e eu observo o seu fatal avanco. A maturagao é um
processo tdo logico, um concatenar-se de forcas tdo equilibrado, que me
parece natural. Na evolugdo, alto e baixo sdo relativos, e ndo vejo em mim
alguma excepcional superioridade. Eu busco a minha alegria como fazem
todos; somente busco uma alegria mais verdadeira, por vias menos
comuns, € a alcango. O universo ¢ harmonia que guia ao supremo amor
que € Deus. Eu simplesmente me harmonizo. Isso é espontineo, e
desaparece cada sensacdo de fadiga; portanto, nio acredito que pode haver
mérito nisso. Se alcanca naturalmente além da medida das grandezas
humanas. O doar-se em sacrificio € a natural lei de coesdo neste plano. E
se se ama a inimiga dor, isso ndo € por loucura, mas € porque se
experimentou que ela é meio de conquista. Se bendiz, entdo, Deus que
golpeia, porque se sente que por trds da prova estd o Seu amor. Falo de
forcas ativas e sensiveis, de conquistas reais. Ndo se creia que os estados
misticos sdo um absurdo que foge a universal lei utilitdria do minimo meio
e maior rendimento, a qual deve ser sempre em termos de felicidade. A
sensacdo do sublime “paga” lautamente cada esforco, e aos préticos
poderei dizer: o negdcio € conveniente.

Esta harmonizacdo progressiva, que através de todos os seres se eleva
ao amor de Deus, € uma vibracdo tdo grandiosa, € tal arrebatamento de
éxtase, que foi tocada a suprema felicidade. O que posso desejar mais?
Jamais a humana insaciabilidade poderd ser mais saciada. Cairam, para
mim, os véus dos mistérios € a minha mente esta satisfeita. Na
harmonizagdo agora caem as barreiras do amor e o meu coracio estd
saciado. Apoés a festa da compreensdo, a festa da expansio; apds a alegria
de ver com a inteligéncia, a alegria de tocar com as minhas sensacdes. A
mente se fundiu na luz divina, alcan¢ando a unidade no conhecimento da
verdade; agora o coracdo se desperta e sobe aquela mesma altura para
alcancar a unidade no amor. O processo de unificagdo no conhecimento e
no amor, suprema meta da vida, € Gnico para a inteligéncia e para o
coragdo. SO entdo se torna completos.

Onde estd agora a minha pobre percepcao inspirativa, aquela espiral
aberta ao céu se as portas se escancararam e jorram com a luz torrentes de
sensacdes? A intuicdo tornou-se uma visdo, um arrebatamento, um éxtase.
Aconteceu como uma explosdo de toda a minha personalidade, uma
elevacdo totalitiria do meu ser, lancado como uma onda rumo ao céu.
Todos as poténcias do meu eu se projetam rumo ao alto em um impeto de
paixdo. Assisto atonito a minha dissolu¢@o e a minha ressurreicio.

221

232

233

234



222

235

236

237

238

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Il grado di ascesa dell’essere nei piani spirituali si misura dal grado di
armonizzazione raggiunto dalla coscienza nell'organismo universale, dal
grado raggiunto di identificazione col tutto, di unificazione con Dio. E
I'indice esteriore dell’armonizzazione, il sentimento con cui questa si rivela
sensibile, & l'amore. E il grado con cui si disarma la lotta, si dilata
laltruismo; il grado con cui si sa udire la musico del creato e affratellarsi
con tutte le creature; il grado con cui si sa soffrire per amore, per il bene
del proprio simile. L'amore ¢ la forma con cui la personalita radiante
raggiunge I'identificazione vibratoria con le correnti divine: 'amore ¢ il
segno dell’'unificazione. A Dio si giunge, anche in mezzo al dolore, con
I'animo lieto, cantando e lodando; si giunge salendo di armonia in armonia,
di amore in amore. Il grado di ascesa si misura dal grado con cui I'anima
ha vinto nella gioia il dolore, ha assorbito nel bene il male, ha armonizzato
nell'ordine le dissonanze.

Questo amore ¢ un palpito segreto e interiore, potente € sommesso,
violento e pur dolce; per vie intime esso si propaga in silenzio di essere in
essere e giunge lontano. Tanto lontano che il cuore stringe a sé tutto il
creato. Amore profondo e sconfinato che penetra ovunque e ovunque trova
esseri da amare. Soddisfazione superiore al desiderio. Grande meraviglia
questa, in un mondo dove il desiderio ¢ sempre superiore alla sua
soddisfazione. E un’ebbrezza senza limiti, questa vibrazione immensa,
onnipresente, indistruttibile, questo spalancarsi di anime per riversarsi
I'una nell’altra. Era gia tanta gioia il timida sgusciare di un raggio di amore
umano da un egoismo in un altro egoismo! Quale paradiso sara mai questo
poter udire ovunque, ovunque la mente si diriga, oltre tutte le barriere
dello spazio e del tempo, udire un palpito di ritorno che dice: ti amo.
Allora T'anima grida: ho scoperto I'amore. Venite a me, umani, che lo
cercate. Non ¢ il vostro, 'amore. Ho scoperto I'amore. Questa non ¢ follia,
¢ gioia. Sorrida chi vuole. Io canto, io vivo, io godo, io affermo. Chi nega
resta nella sua tenebra.

Tutta si disarma la tremenda lotta animale e umana di fronte alla
potenza luminosa dell’amore. Ho tanto amato che anche tu, nemico dolore,
mi diventi amico. Dolce sorella morte, ho tanto amato, che anche tu giungi
vestita d'amore. Allora solo si puo dire: “Il mio corpo ¢ stanco e io canto, il
mio corpo soffre e io canto, il mio corpo muore... € 10 canto”. Ecco il
paradiso frutto non della morte, ma di intima maturazione che si pud
sempre raggiungere.

Allora nel proprio animo si ripercuotono tutti gli echi dell’'universo in
una musica solenne e profonda in cui canta la voce di Dio. Questa musica
culla e addormenta il mio dolore. Immedesimandomi in quella vibrazione
mi alleggerisco e posso evadere dal peso della materia. Questo amore mi
ha rese amiche le rupi, i rovi e le tempeste, fratello I'uvomo e la belva; mi



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

O grau de ascensdo do ser nos planos espirituais se mede pelo grau
de harmonizacdo alcancado pela consci€ncia no organismo universal, pelo
grau alcangado de identificacdo com o todo, de unificagdo com Deus. E o
indice exterior de harmonizacdo, o sentimento com o qual esta se revela
sensivel, é o amor. E o grau com o qual se desarma a luta, se dilata o
altruismo; o grau com o qual se sabe ouvir a musica da criacdo e irmanar-
se com todas as criaturas; o grau com o qual se sabe sofrer por amor, pelo
bem do seu préximo. O amor € a forma com a qual a personalidade
radiante alcanca a identificac¢@o vibratdéria com as correntes divinas: o amor
€ o sinal da unificacdo. A Deus se alcanca, mesmo em meio a dor, com o
animo alegre, cantando e louvando; se alcanca subindo de harmonia em
harmonia, de amor em amor. O grau de ascensdo se mede pelo grau com o
qual a alma venceu a dor na alegria, absorveu no bem o mal, harmonizou
na ordem as dissonancias.

Este amor € uma palpitacio secreta e interior, potente e submissa,
violenta, porém doce; por vias intimas, ela se propaga em siléncio de ser
em ser e alcanca longe. Tdo longe que o coragdo abraca em si toda a
criacdo. Amor profundo e ilimitado que penetra em todos os lugares e em
todos os lugares encontra seres para amar. Satisfacdo superior ao desejo.
Grande maravilha esta, em um mundo onde o desejo é sempre superior a
sua satisfacdio. E uma embriaguez sem limites, esta vibracdo imensa,
onipresente, indestrutivel, este escancarar-se de almas para derramar-se
uma na outra. Ja era tanta alegria, o timido deslizar de um raio de amor
humano de um egoismo para outro! Que paraiso serd jamais este poder
ouvir em todos os lugares, onde quer que a mente se dirija, além de todas
as barreiras do espaco e do tempo, ouvir um palpitar de retorno que diz: te
amo. Entdo a alma grita: descobri o amor. Venham a mim, humanos, que o
buscam. Nao € o vosso amor. Descobri o amor. Esta nido € loucura, €
alegria. Sorria quem quiser. Eu canto, eu vivo, eu gozo, eu afirmo. Quem
nega permanece na sua treva.

Toda se desarma a tremenda luta animal e humana diante da
poténcia luminosa do amor. Tanto amei que também tu, inimiga dor, me
torna amigo. Doce irmd morte, tanto amei, que também tu vem vestida de
amor. Entdo s6 se pode dizer: “O meu corpo estd cansado e eu canto, o
meu corpo sofre e eu canto, 0 meu corpo morre... € eu canto”’. Eis o
paraiso, fruto ndo da morte, mas de um intima maturacdo que se pode
sempre alcancar.

Entdo, na propria alma se repercutem todos os ecos do universo em
uma musica solene e profunda, na qual canta a voz de Deus. Esta musica
embala e acalenta a minha dor. Identificando-me naquela vibracdo, me
aligeiro e posso evadir do peso da matéria. Este amor me rendeu amigos as
rochas, os espinhos e as tempestades, irmdao o homem e a fera; me

223

235

236

237

238



224

239

240

241

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

ha reso amica anche te, sorella morte, che batterai I'ultimo colpo della mia
terrena fatica. L'amore vince il dolore e la morte. Quale rovesciamento di
valori, quale meravigliosa liberazione! La ferocia di ogni pena ¢
addomesticata per la mia elevazione: frate lupo mi rende la carezza.

Allora mutano le risonanze della vita sotto il tocco di questa potenza.
Si calmano tutte le ribellioni, si addolcisce la fatica. Ogni atto di bonta
emana una musica cosi dolce da riassorbire tutta 'asprezza di sacrificio che
quell’atto impone. La bonta ci apre le porte di una legge superiore le cui
armonie sono cosi potenti da neutralizzare la sofferenza e la fatica della
rinuncia. Si tratta di una superiore estetica dello spirito la cui bellezza
supera ogni bellezza. 11 sacrificio allora si espande per questa risurrezione
in una vita piu grande ed ¢ conquista, si tramuta in limpidita di visione, in
amplesso di amore. La perdita ¢ nel ristretto angolo visuale umano, non nel
divino, dove ¢ affermazione, gioia, bellezza. Ho udito questa musica divina;
nel sacrificio essa canta e ho sete di riudirla. La fatica passa, la musica
resta. Allora I'anima non solo grida: ho scoperto 'amore, ma grida: ho
ucciso il dolore!

Allora tutto acquista un sapore nuovo e si irradia gioia che si
diffonde su tutte le cosa. L'anima diviene un canale di discesa e di
diffusione dell'amore divino. Con gioia si riprende ogni mattina la fatica
della vita. E il lavoro comune di tutti; ma un senso di divino vi alita
dentro, che lo rende santo e splendente. Si dira: cose vecchie.
Aggiungiamo: che si dicono, ma che non si sentono. Dentro quella fatica
che pur di fuori ¢ la stessa, arde una tale festa di bene, una tale
beatitudine di spirito, una cosi vivida benedizione di Dio, tanta fede e
tanto amore, che tutto si muta come per magico tocco. Allora e allora
solo la vita ¢ veramente bella. Allora I'utomo curvo lungo il cammino, si
ridesta ogni mattina con la gioia nel cuore, perché sa che ¢ santa la
rinnovata fatica che lo riconduce a Dio; e alla sera nella carne stanca lo
spirito esulta, rendendo grazie pel dovere compiuto, nel nuovo tratto di
cammino percorso. Sa che il dolore scrive oltre il tempo cio che non si
cancella. Il corpo si abbatte e l'anima si apre e vi cantan dentro le
armonie dell’'universo. Quella gioia ¢ la gioia di tutto il creato e trabocca
e ritorna, e non si ha la forza di stringerla tutta.

Allora mi riprende un nuovo coraggio di vivere, un desiderio di dare
alle mie forze un maggior rendimento di bene, un timore di dispersione
umana perché tutto si concentri nel divino. E ritorno agli esseri tutti in una
sconfinata moltiplicazione di amore, guardo in tutte le facce dell’'universo
perché mi parlino di Dio. Allora tutto € amore intorno a me, dentro e fuori
di me. Amore, anima dei fenomeni, scintilla della vita, grandezza divina.
Ma io voglio questa unione profonda e completa, questa compenetrazione e
identificazione che 'amore umano non da; voglio I'amplesso sconfinato,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

rendeu amiga também tu, irma morte, que dard o Gltimo golpe da minha
terrena fadiga. O amor vence a dor e a morte. Qual emborcamento de
valores, qual maravilhosa libertacio! A ferocidade de cada pena ¢é
domesticada pela minha elevagdo: irmao lobo me rende a caricia.

Entdo, mudam as ressonancias da vida sob o toque desta poténcia. Se
acalmam todas as rebelides, se suavizada a fadiga. Cada ato de bondade
emana uma musica tdo doce que reabsorve toda a aspereza do sacrificio
que o ato impde. A bondade abre as portas de uma lei superior cujas
harmonias sdo tdo potentes para neutralizar o sofrimento e a fadiga da
rendncia. Se trata de uma superior estética do espirito cuja beleza supera
toda beleza. O sacrificio entdo se expande por esta ressurreicdo em uma
vida maior e € conquista, se transmuta em limpidez de visdo, em um
abraco de amor. A perda estd no restrito angulo visual humano, ndo no
divino, onde hd afirmacio, alegria, beleza. Ouvi esta musica divina; no
sacrificio ela canta, e tenho sede por ouvi-la novamente. A fadiga passa, a
miusica permanece. Entdo a alma nfo s6 clama: descobri o amor, mas
clama: matei a dor!

Entdo, tudo adquire um sabor novo e se irradia alegria que se
difunde sobre todas as coisas. A alma se torna um canal para a descida e
de difusdo do amor divino. Com alegria, se retoma a cada manhd a tarefa
da vida. E o trabalho comum de todos; mas um senso do divino bafeja
dentro dele, que o torna santo e resplandecente. Se dird: coisas velhas.
Acrescentemos: que se digam, mas que ndo se sintam. Dentro daquela
fadiga, que por fora é a mesma, arde uma tal festa de bem, uma tal
beatitude de espirito, uma tdo vivida béncdo de Deus, tanta fé e tanto
amor, que tudo se muda como por magico toque. Entdo, e somente entdo,
a vida é verdadeiramente bela. Entdo o homem, curvado ao longo do
caminho, se desperta a cada manha com a alegria no coracio, porque sabe
que € santa a renovada fadiga o reconduz a Deus; e a noite, na carne
cansada, o espirito exulta, rendendo gracas pelo dever cumprido, no novo
trecho de caminho percorrido. Sabe que a dor escreve além do tempo o
que ndo se cancela. O corpo se abate e a alma se abre e cantam dentro de
si as harmonias do universo. Aquela alegria € a alegria de toda a criaclo, e

transborda e retorna, € ndo se tem forcas para conté-la toda.

Entdo, me retorna uma nova coragem de viver, um desejo de dar as
minhas forcas uma maior rendimento de bem, um temor da dispersdo
humana para que tudo se concentre no divino. E retorno aos seres todos em
uma ilimitada multiplicacdo de amor, olho em todas as faces do universo
para que me falem de Deus. Entdo, tudo € amor ao meu redor, dentro e fora
de mim. Amor, alma dos fendmenos, centelha da vida, grandeza divina.
Mas eu quero esta unido profunda e completa, esta compenetracio e
identificacdo que o amor humano n3o d4; quero o abraco ilimitado,

225

239

240

241



226

242

243

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

immenso con tutto l'universo; voglio l'amore senza egoismi, perfetto,
indivisibile, eterno. Voglio I'amore vero, potente piu della morte.

Quando ci0 io posseggo, che importa se la pesante croce della vita
mi fa sanguinare lungo il cammino, quando i0 avanzo stretto cuore a cuore
con tutte le creature sorelle? Se il fiorellino che io colgo mi dona il suo
profumo e muore dicendomi: ti amo, fratello? Se gli animali, le rocce, i
venti, gli spazi mi dicono: ti amo? Se le stelle e le imponderabili forze mi
ruotano intorno in meravigliosi equilibri e sinfonie di movimento, per
dirmi: ti amo, fratello?

Allora esplode il mio spirito nella suprema pazzia e io son travolto
nella scia luminosa di Cristo e in quella mi dissolvo. Ho dimenticato il mio
10. Non esiste, non si riconosce piu. Esso ¢ morto. Esso ¢ risorto. Non sono
pill i0 e pur son vivo e presente, in un nuovo mondo, mutato, rinnovato,
immenso. lo sono ovunque ¢ il mio amore. Il mio amore ¢ in tutte le
creature e 10 sono in tutte le creature, il mio io ¢ il loro io, il mio canto ¢& il
loro canto, la mia gioia ¢ la loro gioia. E quale morte pud piu uccidere
questa vita universale senza confini di tempo e di spazio?



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

imenso com todo o universo; quero o amor sem egoismos, perfeito,
indivisivel, eterno. Quero o amor verdadeiro, mais potente que a morte.

Quando isso eu possuo, que importa se a pesada cruz da vida me faz
sangrar ao longo do caminho, quando eu avango estreito coragio a coragao
com todas as criaturas irmas? Se a florzinha que eu colho me doa o seu
perfume e morre dizendo: te amo, irmdo? Se os animais, as rochas, os
ventos, os espacos me dizem: te amo? Se as estrelas e as imponderdveis
forcas giram ao meu redor em maravilhosos equilibrios e sinfonias de
movimento, para dizer-me: te amo, irmao?

Entao explode o meu espirito na suprema loucura, € eu sou arrastado no
rastro luminoso de Cristo, e nele me dissolvo. Esqueci o meu eu. Nio existe,
ndo se reconhece mais. Ele estd morto. Ele ressuscitou. Nao sou mais eu, e
ainda assim estou vivo e presente, em um mundo novo, mudado, renovado,
imenso. Eu estou em toda parte, € 0 meu amor. O meu amor estd em todas as
criaturas, e eu estou em todas as criaturas, o meu eu € o eu delas, o meu canto
€ o canto delas, a minha alegria € a alegria delas. E que morte pode mais
matar esta vida universal, sem limites de tempo e de espaco?

227

242

243



228

244

245

246

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VII. I’unificazione

Attraverso I'amore, si compie il mistero dell’unificazione. Il comune
pensiero sorvola, non tocca la vita, la sola comprensione del vero non
scende nelle profondita dell’'anima per sconvolgerla con la sua sensazione.
Nel piano mistico il pensiero & vita, ogni concetto che qui esprimo ¢ un
fatto che ¢ disceso e si ¢ stampato nello spirito. La fredda concezione qui si
¢ mutata in rinnovamento di anima. Qui la suprema astrazione del concetto
di Dio si avvicina e si avverte sensibile discendere nel centro della propria
coscienza. Dio non si cerca piu, non si dimostra: si sente. La fredda idea
del vero si riscalda, si anima e vibra del palpito di tutto I'universo. La
sinfonia del creato non si guarda pil solo per comprensione; si tocca per
percezione. Questo ¢ il rapimento dell’estasi.

Cosi la musica delle cose si € messa a cantare dentro di me, la
bellezza, la potenza, I'amore del tutto rivive in me. I fenomeni, la vita,
I'universo non sono piu lontani ed esteriori, ma parlano, esistono in me.
Nell'unificazione si perde il senso della distinzioni. La comprensione € un
amplesso. Non sono piu solo spettatore all'esterno, dinanzi al panorama del
creato e all’architettura dell'universo, per dedurre e risalire alla Divinita, ma
sono interiormente in comunione con la Sua vibrazione. Il mio non ¢ piu
solo sguardo, ma ¢ un gesto che stringe al mio cuore tutti gli esseri che con
me vivono in Dio. E cantiamo tutti lo stesso canto, vibriamo nella stessa
armonia, ci abbracciamo nello stesso amore, viviamo della stessa gioia di
vivere, soffriamo e siamo redenti dallo stesso dolore, ascendiamo tutti con la
stessa fatica verso lo stesso Dio. Dalla fredda analisi della mente 1 concetti
emergono qui come figure vive che parlano la realta della sensazione. Tutto
si muove, i fenomeni vivono, gli esseri rispondono, le anime amano. Il
pensiero vivifica gli spazi. Il vero diventa tangibile. Tutto raggiunge la mia
espansione di coscienza. Dio allora ¢ reale, presente, attuale ed attivo, tutto
intorno a me e in me. Ovunque i0 mi volga, questa sensazione prepotente
emerge da tutte le cose; I'universo si solleva e mi viene incontro, come
un'ondata immensa, travolgente. Si muore in se stessi, nel proprio egoismo
per risorgere in tutte le cose. La parola “i0” assume un significato diverso.
Levoluzione ha rotto le dighe e 'universo irrompe in me.

Queste non sono distillazioni teologiche o sublimazioni passionali, ma
stupende realta vissute. Questa ¢ la mia gioia, dopo aver lasciato indietro le
gioie umane. Questa ¢ la mia preghiera. Le labbra son mute, anche la mente
¢ muta e non sa piu formulare pensiero. Il mio io € sospeso, trepidante, sulle
ali di questa vibrazione che riempie l'universo; non sa, non distingue, ¢
unificato con l'oggetto della sua contemplazione. Noi diciamo: ¢ fuori di sé.
Non si ¢ piu se stessi nellestasi. La visione rivela ma distingue;



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

VIIL. A unificacao

Através do amor, se cumpre o mistério da unificagdo. O comum
pensamento sobrevoa, ndo toca a vida; a mera compreensao da verdade
ndo desce nas profundezas da alma para sobrecarregd-la com as suas
sensacdes. No plano mistico, o pensamento € vida; cada conceito que aqui
exprimo € um fato que desceu e se estampou no espirito. A fria concepcao
aqui se mudou em renovacdo de alma. Aqui, a suprema abstracdo do
conceito de Deus se aproxima e se torna sensivel descer no centro da
prépria consciéncia. Deus nao se busca mais, ndo se demonstra: se sente. A
fria ideia da verdade aquece, se anima e vibra com a palpitacdo de todo o
universo. A sinfonia da criacdio ndo se contemplada mais sé por
compreensdo; se toca por percep¢do. Este € o arrebatamento do €xtase.

Assim, a musica das coisas se pds a cantar dentro de mim, a beleza, a
poténcia, o amor de tudo revive em mim. Os fendmenos, a vida, o universo ndo
sdo mais distantes e exteriores, mas falam, existem em mim. Na unificacdo, se
perde o senso da distingdo. A compreensdao ¢ um abrago. Nao sou mais um
mero espectador externo, diante do panorama da criagcdo e da arquitetura do
universo, para deduzir e ascender a Divindade, mas estou interiormente em
comunhdo com a Sua vibra¢@o. O meu nio é mais s6 olhar, mas € um gesto que
aperta ao meu coragdo todos os seres que comigo vivem em Deus. E cantamos
todos 0 mesmo canto, vibramos na mesma harmonia, nos abragamos no mesmo
amor, vivemos da mesma alegria de viver, sofremos e somos redimidos pela
mesma dor, ascendemos todos com a mesma fadiga rumo ao mesmo Deus. Da
fria andlise da mente, os conceitos emergem aqui como figuras vivas que falam
a realidade da sensacdo. Tudo se move, os fenOmenos vivem, os seres
respondem, as almas amam. O pensamento vivifica os espacos. O verdadeiro se
torna tangivel. Tudo alcangca a minha expansio de consciéncia. Deus entdo €
real, presente, atual e ativo, tudo ao meu redor € em mim. Para onde quer que
eu me vire, esta sensacio prepotente emerge de todas as coisas; O universo se
ergue e me vem ao encontro, como uma onda imensa, avassaladora. Se morre
em si mesmo, no proprio egoismo, para ressurgir em todas as coisas. A palavra
“eu” assume um significado diverso. A evolucio rompeu os diques € 0 universo
irrompe em mim.

Estas ndo sdo destilagdes teoldgicas ou sublimacdes passionais, mas
estupendas realidades vividas. Esta é a minha alegria, depois de deixar para tras
as alegrias humanas. Esta € a minha prece. Os 1dbios s3o mudos, até mesmo a
mente estd muda e ndo sabe mais formular pensamento. O meu eu estd
suspenso, trémulo, nas asas desta vibracdo que preenche o universo; ndo sabe,
nao distingue, estd unificado com o objeto da sua contemplac@o. N6s dizemos:
estd fora de si. Nao se é mais si mesmo no éxtase. A viso revela, mas distingue;

229

244

245

246



230

247

248

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

solo lestasi unifica. Lunificazione rapisce I'io fuori dell’io. Lanima non sa piu
nulla altro che questa sua gioia immensa, troppo vasta per conoscerla tutta.
Canta perché tutto canta. La musica non ¢ sua e pur echeggia, si sviluppa, sale,
si espande dentro di lei fino a diventare il suo modo di essere. La vibrazione
autonoma della distinzione si ¢ perduta e annullata nella vibrazione maggiore.

E avvenuta la liberazione da tutte le compressioni umane,
l'esplosione, la fuga non verso I'esterno che ¢ la via che restringe, ma verso
linterno che ¢ la via dell’espansione. Proiettandosi sensorialmente
all'esterno l'io si ingolfa nel particolare, nel relativo, nell'illusione. Per
quella via si addensano 1 veli, si innalzano le barriere, si scende di
dimensioni, I'idea si nasconde. Una fitta nebbia oscura la coscienza. E la
via delle tenebre. Lo vedo questo abisso che ¢ sotto di me in senso
involutivo, un abisso di angoscia e di desiderio, ove la pit grande pena ¢ la
cecita che vieta la visione di Dio. Questo ¢ I'inferno. Esso & nell'impotenza
a rispondere alle vibrazioni della luce divina. L'io ¢ schiacciato in un
guscio ristretto e pur grida, invoca e soffre, inutilmente battendo contro
tutte le porte che restano chiuse alla sua espansione. Odo voci disperate
uscire da quegli involucri densi. La mia povera anima batte per suo
tormento la sua sensibilita contro le pareti spesse e tenaci. Deve logorarle
con la sua passione, demolirle con lo stillicidio del suo sangue. Ad ogni
spasimo nuovo una pietra si allenta e cade. Quale festa di spirito all’aprirsi
delle prime brecce! Vedo i prigionieri sgusciare dalla prigione abbattuta,
emergere dalle mura crollate e, finalmente liberi, slanciarsi nell’infinito.
Vedo la marea degli esseri salire dalla tenebra alla luce. Ecco la vita. E tale
¢ quella tenebra che, oltre un certo grado, la mia vista pill non vi penetra; e
tale ¢ quella luce che, oltre un limite, il mio occhio piu non la sopporta. E
la tenebra € anche dissonanza, come la luce € armonia. La tenebra &
densita di materia, soffocamento di spirito, malvagita, ira, disperazione. La
luce ¢ trasparenza di spirito, gaudio, bonta, amore e benedizione.

N

Sento la luce muoversi verso le tenebre. Essa ¢ anche forza di
penetrazione e attrazione che ridesta e solleva. La tenebra ¢ inerzia,
resistenza, negazione. Sento l'urto e la lotta tra le due forze: il bene e il
male. Si avvinghiano e si dilaniano. Sento lo sconquasso di cui trema
I'universo. La luce discende con la violenza dell’amore che rapisce 1 cuori;
l'odio resiste con tenacia, la tenebra grida il suo terrore. E si svolge una
gerarchia di affratellamenti, una calata di aiuti, un intreccio di attrazioni e
repulsioni. Vedo il turbine dell'amore dall’alto proteso verso il basso,
lottare per discendere; e il turbine del dolore umano, dal basso proteso
verso lalto, lottare per salire. In un momento supremo della storia del
mondo, vedo il vortice dell'amore proiettarsi con estrema violenza e la
marea del dolore gonfiarsi a tal punto da toccare quel vortice. Allora
appare Cristo. Allora la terra congiunge al cielo e il cielo ¢ disceso in terra



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

sO o éxtase unifica. A unificacio arrebata o eu para fora do eu. A alma ndo
sabe mais nada além desta alegria imensa, vasta demais para conhecé-la
toda. Canta porque tudo canta. A musica ndo € sua, mas ecoa, se
desenvolve, sobe, se expande dentro dela até se tornar o seu modo de ser.
A vibracdo auténoma da distingao foi perdida e anulada na vibra¢do maior.

Ocorreu a libertacdo de todas as compressdes humanas, a explosdo, a
fuga ndo para o exterior, que € a via que restringe, mas para o interior, que
¢ a via da expansdo. Projetando-se sensorialmente para fora, o eu se
engolfa no particular, no relativo, na ilusdo. Por aquela via se adensam os
véus, se erguem as barreiras, se desce das dimensdes, a ideia se esconde.
Uma espessa névoa obscurece a consciéncia. E a via das trevas. O vejo este
abismo que estd sob mim em sentido involutivo, um abismo de angstia e
de desejo, onde a maior pena € a cegueira que veta a visdo de Deus. Isto é
o inferno. Ele estd na impoténcia para responder as vibragdes da luz divina.
O eu € esmagado em uma concha estreita, mas clama, invoca e sofre,
inutilmente batendo contra todas as portas que permanecem fechadas a sua
expansdo. Ouco vozes desesperadas sair destes invilucros densos. A minha
pobre alma bate, por seu tormento, a sua sensibilidade contra as paredes
espessas e tenazes. Deve desgastd-las com a sua paixdo, demoli-las com o
gotejar do seu sangue. A cada espasmo novo, uma pedra se solta e cai. Que
festa de espirito ao abrir-se a primeira brecha! Vejo os prisioneiros
escaparem da prisdo abatida, emergirem das paredes arruinadas e,
finalmente livres, saltarem no infinito. Vejo a maré de seres subir da treva a
luz. Eis a vida. E tal € aquela treva que, além de um certo grau, a minha
vista mais ndo penetra; e tal é aquela luz que, além de um limite, o meu
olho mais ndo a suporta. E a treva € também dissonancia, assim como a luz
¢ harmonia. A treva € densidade da matéria, sufocamento de espirito,
maldade, ira, desespero. A luz € transparéncia de espirito, jibilo, bondade,
amor e béncio.

z

Sinto a luz mover-se rumo as trevas. Ela é também forca de
penetracdo e atracdo que desperta e eleva. A treva € inércia, resisténcia,
negacdo. Sinto o choque e a luta entre as duas forgas: o bem e o mal. Se
envencilham e se dilaceram. Sinto a convulsdo da qual treme o universo.
A luz desce com a violéncia do amor que arrebata os coragdes; o 6dio
resiste com tenacidade, a treva clama o seu terror. E se desenvolve uma
hierarquia de irmanagdes, uma descida de auxilios, um emaranhado de
atracdes e repulsdes. Vejo o turbilhdo do amor do alto projetar-se para o
baixo, lutar para descer; e o turbilhio da dor humana, do baixo
projetando-se ao alto, lutar para subir. Em um momento supremo da
histéria do mundo, vejo o vortice do amor projetar-se com extrema
violéncia e a maré da dor engolfar-se a tal ponto que toca aquele vortice.
Entdo aparece Cristo. Ent@o a terra se junta ao céu e o céu desce a terra

231

247

248



232

249

250

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

e, tra 1 due estremi del dolore e dell’amore, nasce il miracolo della
redenzione. Sento nel mio cuore risonare l'ebbrezza di quella fusione e
cantare la gioia di quella redenzione, come cosa mia perché anche io sono
in quella marea di dolore che ¢ presa e fusa in quell'incendio di amore.

Questa che narro & veramente la suprema maturazione di un‘anima. E
cosa che non si puo fingere, né improvvisare. Tali parole non si scrivono a
freddo, con la calma soddisfatta di chi si equilibra tra le cose della terra. Vi ¢
in me uno spasimo d’anima che grida la sua gioia e la sua fatica, vi ¢
un'esplosione, uno struggimento per qualcosa di sovrumano che sta per
giungere. Il sublime vuol discendere nella mia penna che non regge e sta per
infrangersi. o ardo come una fiaccola di luce. Eppure non so attribuirmi piu
nulla: perché pit i miei concetti sono alti e piu li scrivo abbandonandomi in
Dio. Lo sento vicino; non so chiedere non so capire di pit.

Vivo in una atmosfera d’incendio. Mi sembra che la mia anima non
possa piu contenere la sua gioia, in un crescendo terribile. Questa
esaltazione da fuoco alla mia parola e rende esprimibile I'inesprimibile. E
m’indugio e racconto € racconto ancora, per assaporare tutta l'estasi mia,
per comprenderla, per sentirla tutta nell'inesauribile sua luce. Avanzo con
l'anima fremente, incalzante, nell’ansia di capire me stesso, di fermare e
registrare questi lampeggiamenti di spirito. Forse solo l'arpa di un angelo
puo narrare simili cose. Io qui le deturpo e le insulto. Non ho materia piu
leggera della parole per esprimermi, una immagine meno concreta, un
pensiero piu fluido e piu trasparente. Vorrei un mezzo piu degno e non lo
posseggo. Il mio ritmo interiore annega in questo marasma che ¢
l'espressione umana e la luce si spegne, tanti bagliori si confondono e si
perdono. I mio racconto segna una macchia deforme ove era un quadro
sublime. La parola & impura, sa di carne e di terra. Il bello cosi si deforma,
il movimento si cristallizza, il pensiero si mutila, tutto precipita in questo
miserabile mio balbettio. Non v’¢ misura nel concepibile umano che possa
contenere il superconcepibile. Eppure questa immensita € cosi semplice,
cosi spontanea, cosl naturale! E cerco di essere semplice e spontaneo
perché la veste non offuschi la bellezza del corpo. Lascio sgorgar la parola
come vuol nascere, satura e trasparente, vibrante e ardente, come
l'argomento vuole. Mi abbandono all'impeto lirico perché riveli il canto
interiore che mi inebria. Non & piu possibile qui riflettere e ragionare. Lo
abbiamo fatto abbastanza. Cosi 10 stesso sono in ascolto della voce che
emerge dal profondo, i0 stesso sono trascinato nel suo impeto di dire:
nasce cosi uno stile non pensato né voluto, che ha la forza delle cose vere.
E la vibrazione interiore che lo forma e lo sorregge e lo porta lontano ad
echeggiare nel cuore degli uomini. Sia la forma, la serva dell'idea. Tutto
sgorga dalla ferita profonda da cui la passione trabocca ed ¢ fatto dei
brandelli della mia anima, dei palpiti del mio cuore, della febbre di questa



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

e, entre os dois extremos da dor e do amor, nasce o milagre da redencao.
Sinto no meu coracdo ressoar a euforia dessa fusdo e cantar a alegria
daquela redenc@o, como se fosse minha, porque também eu estou naquela
maré de dor que estd presa e fundida naquele incéndio de amor.

Esta que narro é verdadeiramente a suprema maturacio de uma alma. E
algo que ndo se pode fingir, nem improvisar. Tais palavras ndo se escrivem
friamente, com a calma satisfeita de quem se equilibra entre as coisas da terra.
Ha em mim um espasmo de alma que grita a sua alegria e a sua fadiga, ha
uma explosdo, um anseio por algo sobre-humano que estd por chegar. O
sublime quer descer a minha pena que ndo rege e estd por se partir. Eu ardo
como uma tocha de luz. No entanto, ndo sei atribuir-me mais nada: porque
quanto mais os meus conceitos sdo elevados e mais os escrevo, abandonando-
me em Deus. O sinto perto; ndo sei pedir, ndo sei entender mais.

Vivo numa atmosfera de incéndio. Me parece que a minha alma ndo
possa mais conter a sua alegria, num crescendo terrivel. Esta exaltacio
inflama as minhas palavras e torna expressavel o inexprimivel. E me
demoro e conto e conto de novo, para saborear todo o meu €xtase, para o
compreender, para o sentir tudo na sua luz inexaurivel. Avanco com a alma
fremente, pressionada, na ansia de entender a mim mesmo, de firmar e
registar estes lampejos de espirito. Talvez s6 a harpa de um anjo possa
narrar semelhantes coisas. Eu aqui, as deturpo e as insulto. Ndo ha matéria
mais leve do que as palavras para me exprimir, nem imagem menos
concreta, nem pensamento mais fluido e mais transparente. Gostaria de um
meio mais digno e ndo o possuo. O meu ritmo interior sufoca neste
marasmo que € a expressdo humana, e a luz se apaga, tantos lampejos se
confundem e se perdem. O meu conto deixa uma mancha deformada onde
antes havia um quadro sublime. A palavra € impura, t€ém sabor de carne e
de terra. O belo assim se deforma, o movimento se cristaliza, o
pensamento se mutila, tudo precipita neste miseravel meu balbuciar. Nao
h4 medida no concebivel humano que possa conter o superconcebivel. No
entanto, esta imensidao € tdo simples, tdo espontinea, tdo natural! E busco
ser simples e espontaneo para que a veste ndo ofusque a beleza do corpo.
Deixo fluir a palavra como quer nascer, saturada e transparente, vibrante e
ardente, como o tema requer. Me abandono ao impeto lirico para que
revele o canto interior que me inebria. Ndo € mais possivel aqui refletir e
raciocinar. O fizemos bastante. Assim eu mesmo estou em escuta da voz
que emerge das profundezas, eu mesmo sou arrastado no seu impeto de
dizer: nasce assim um estilo ndo pensado nem desejado, que tem a forca
das coisas verdadeiras. E a vibracdo interior que o forma e o sustenta e o
leva para longe para ecoar nos cora¢des dos homens. Seja a forma, a serva
da ideia. Tudo flui da ferida profunda da qual a paixdo transborda e € feita
dos fragmentos da minha alma, do palpitar do meu coracdo, da febre desta

233

249

250



234

251

252

253

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

tensione di cui vivo. Per quanto inadeguati i mezzi, questo ¢ sempre il canto
inenarrabile del dolore e dell'amore che erompe dalle profondita dell’essere.

Ecco, la mia anima non ¢ piu entro la casa del corpo. La sensazione
di Dio passa vicino e il mio io si dissolve nel suo rapimento. o mio dire va
inconscio per una scia luminosa che sembra tracciata nel cielo dal volo di
un angelo. Non ho piu la forza di restare al mio posto di analisi perché la
sensazione sgorghi con metodo. Sonnecchia assopita la mia carne e ne odo
lontano il palpito lento; schianta la mia anima nel parossismo della sua
tensione. Devo comprimere l'istantaneita del pensiero e incanalarlo in
parole. Sono sitibondo di Dio. Mi umilio e mi annullo e cido mi eleva; mi
brucio e mi sposso e cid mi alimenta e mi sazia. E colma finalmente
I'insaziabile anima mia.

Ho negli occhi un pulviscolo doro, negli orecchi una musica
inebriante; in tutti 1 sensi una sublimazione stupenda. Vorrei spezzare
questa penna inerte che non sa piangere e amare con me. Nel mio animo
sintreccia la danza superba e armoniosa delle forze cosmiche che mi
cantan dentro un canto profondo e superbo. Mi penetra una musica di
movimenti e di risonanze cosi trascendentali che non so esprimere. Dio si
infrange nei suoi splendori, il mistero si apre come una melodia, I'idea ¢
viva e rivive dalle cose in me. Mi avvicino al centro donde tutte le
rappresentazioni discendono, ove tutte le espressioni si equivalgono, tutte
le emanazioni si unificano. Tocco I'unita fondamentale del vero e del bello,
il momento in cui convergono € si fondono, il fulcro in cui si sostengono
tutte le vibrazioni dell’'universo. Sento I'unita che ¢ alle radici della vita, nel
profondo dell’essenza delle cose; oltre la forma transitoria, molteplice e
divisa, ho ritrovata la sostanza una, indivisibile, eterna. Tocco, accentrata
in un unico palpito, la sintesi massima della conoscenza e dell'amore.

Chi ¢ all’'esterno non vede; guarda e resta nel suo concepibile e non si
accorge che un essere ¢ uscito dall'orbita delle attrazioni umane. Sono
oramai un bolide che gira vertiginosamente intorno al suo sole, si ¢ fuso
nella sua attrazione, ¢ chiuso in quel campo di forze e non pud piu
fuggirne. Non mi sono accorto, nell'entusiasmo delle realizzazione,
nell'impeto dell’amore, che la voragine era immensa e che avverare il
sogno era troppo per le forza di un uomo. Non mi accorgevo che, nel
processo di progressiva sintonizzazione con la sorgente delle mie
registrazioni ispirative, nel desiderio di scrutarle sempre piu da vicino, mi
avvicinavo ad una vampa di incendio, ad un vortice che avrebbe inghiottito
di me, volonta, coscienza, tutto il mio essere. Ho tanto lottato per giungere
all'armonizzazione e non mi accorgevo che mi precipitavo in un turbine di
forze che avrebbe assorbito la nota distinta della mia personalita. Non ho
pit la mia vibrazione e mi son perduto nella vibrazione dell’'universo, non
ho piu voce mia, che si ¢ perduta nella voce di Dio. Credevo di udire la



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

tensdo da qual vivo. Por quanto inadequados os meios, este € sempre o
canto inenarrdvel da dor e do amor que irrompe das profundezas do ser.

Eis, a minha alma nfo estd mais na casa do corpo. A sensacdo de
Deus passa proxima e o meu eu se dissolve no seu arrebatamento. O meu
dizer vai inconsciente por uma trilha luminosa que parece tracada no céu
pelo voo de um anjo. Nao tenho mais a for¢a de permanecer no meu lugar
de andlise para que a sensac¢do brote com método. Adormece absorvida a
minha carne, e lhe ouco distante o palpitar lento; esmaga a minha alma no
paroxismo da sua tensdio. Devo comprimir a instantaneidade do
pensamento e canalizd-la em palavras. Sou sedento de Deus. Me humilho e
me aniquilo, e isso me eleva; me queimo e me exauro, e isso me alimenta e
me sacia. Esté cheia finalmente a insacidvel alma minha.

Tenho nos olhos uma poeira de ouro, nos ouvidos uma musica inebriante;
em todos os sentidos, uma sublimag¢ao estupenda. Gostaria de quebrar esta pena
inerte que ndo sabe chorar e amar comigo. Na minha alma, se entrelaca a danca
soberba e harmoniosa das for¢as cosmicas que cantam dentro de mim um canto
profundo e soberbo. Me penetra uma musica de movimentos e de ressonancias
tdo transcendentais que ndo sei exprimir. Deus se estilhaca nos seus esplendores,
o mistério se abre como uma melodia, a ideia esta viva e revive das coisas em
mim. Me aproximo ao centro de onde todas as representacdes descem, onde
todas as expressdes se equivalem, todas as emanacgdes se unificam. Toco a
unidade fundamental do verdadeiro e do belo, 0 momento no qual convergem e
se fundem, o fulcro no qual se sustentam todas as vibracdes do universo. Sinto a
unidade que estd na raiz da vida, nas profundezas da esséncia das coisas; além
da forma transitéria, multipla e dividida, redescobri a substancia una, indivisivel,
eterna. Toco, concentrado em uma Unica palpitacdo, a sintese mdxima do
conhecimento e do amor.

Quem € de fora ndo vé€; olha e permanece no seu concebivel
proprios € ndo percebe que um ser escapou da Orbita das atracdes
humanas. Sou agora uma bdlido que gira vertiginosamente em torno de
seu sol, fundido na sua atra¢do, encerrado naquele campo de for¢as e nio
pode mais fugir. Ndao me ocorreu, no entusiasmo da realizac@o, no impeto
do amor, que a voragem era imensa € que realizar o sonho estava além
das forcas de um homem. Niao me ocorreu que, no processo de
progressiva sintoniza¢do com a fonte dos meus registros inspirativos, no
desejo de perscrutd-la sempre mais de perto, me aproximava de uma
labareda de incéndio, de um vortice que teria engolido de mim, vontade,
consciéncia, todo o meu ser. Lutei tanto para alcangar a harmonizacdo e
nido me ocorreu que me precipitava em um turbilhdo de forcas que teria
absorvido a nota distinta da minha personalidade. Ndo tenho mais a
minha vibragdo e estou perdido na vibragcdo do universo, ndo tenho mais
a minha voz, que se perdeu na voz de Deus. Creio ter ouvido a

235

251

252

253



236

254

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

piccola musica del mio pensiero ed essa ¢ diventata la musica del creato.
Avevo tanto bisogno di amore nel deserto terrestre e mi ero gettato
follemente verso il centro dalla mia ispirazione. Ora mi spaventa quasi il
vederlo venirmi incontro come una incendiaria meteora gigantesca. Gia le
fiamme si protendono verso la mia anima, qualche lingua di fuoco gia la
lambisce, la saggia e la prova, e si ritrae per darle respiro. La abitua per
gradi alla sua atmosfera di fuoco. Si ritrae abbandonandomi nella
disperazione della mia cecita umana e torna a baciarmi per incendiarmi di
nuovo. In queste alternativa mi attrae e mi solleva. Quelle lingue si
lanciano e si attorcigliano intorno al mio spirito per rapirlo a sé nel centro
dell’incendio.

Ardo ma non consumo, brucio e non muoio. Scroscia intorno a me
paurosamente il crollo delle cose umane e io son solo, povera anima nuda,
nella sfolgorante nudita della sostanza. Ho ancora il gesto puerile di
aggrapparmi, ma non ho pitt mani, di chiudere gli occhi alla troppa luce e
non ho piu occhi, vorrei fuggire e son fuori dello spazio e del tempo. Sento
una tempesta immensa nel cielo e nel mezzo una voce che mi dice: non
temere, sono lo. “Ego sum qui sum”. L'inesprimibile ¢ in me e io ho la
forza di parlare. Dio ¢ in me, vibrante nella mia sensazione, e io ho la forza
di non morire. Sono nella Tua orbita, Signore, e precipito in Te. Anche nel
Tuo amore, abbi pieta della mia debolezza.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

pequena musica do meu pensamento e ela se tornou a musica da criagdo.
Tinha tanta necessidade de amor no deserto terrestre € me atirava
loucamente rumo ao centro da minha inspiracdo. Agora quase me assusta o
vé-lo vindo ao meu encontro como um incendidrio meteoro gigantesco. As
chamas ja se projetam rumo a minha alma, algumas linguas de fogo ja a
lambe, a conhece e a prova, e se retrai para lhe dar trégua. A habitua por
graus a sua atmosfera de fogo. Se retrai, abandonando-me no desespero da
minha cegueira humana, e retorna para beijar-me, para incendiar-me de
novo. Nessa alternativa me atrai e me eleva. Aquelas linguas se lancam e se
retorcem em torno do meu espirito, para arrebatd-lo para si no centro do
incéndio.

Ardo, mas ndo consumo, queimo e nao morro. Irrompe em torno de
mim assustadoramente o colapso das coisas humanas e estou s6, pobre
alma nua, na fulgurante nudez da substancia. Tenho ainda o gesto pueril de
agarrar-me, mas ndo tenho mais maos, de fechar os olhos a luz excessiva, e
ndo tenho mais olhos, gostaria de fugir, e estou fora do espago e do tempo.
Sinto uma tempestade imensa no céu € no meio uma voz que me diz: ndo
tema, sou Eu. “Ego sum qui sum”. O inexprimivel estd em mim e eu tenho
a forca de falar. Deus estd em mim, vibrante na minha sensa¢ao, e eu tenho
a forca de ndo morrer. Estou na Tua o6rbita, Senhor, e precipito em Ti.
Mesmo em Teu amor, tem piedade da minha fraqueza.

237

254



238

255

256

257

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

VIII. La sensazione di Dio

Dio cosi appare nell’anima. Lesistenza di Dio spunta cio¢ in essa e si
fissa come fatto sensibile. Quell'idea centrale, sintesi dell’universo, viene
toccata dalla coscienza appena questa raggiunga il piano mistico. Questa ¢
la sostanza della mia esperienza che qui descrivo. Nel piano razionale la
ragione cerca Dio, ma, nell'analisi, non lo trova (scienza). Nel piano
intuitivo (es.: “La Grande Sintesi”), Dio appare nella mente, ma solo come
concetto e resta una visione esteriore e distinta dall'io. Nel piano mistico
(es.: “Ascesi Mitica”), Dio appare nella coscienza come sensazione
totalitaria interiore, una con lio, la sintesi della verita diventa amore
(unione con Dio). In questo piano la rivelazione diventa rapimento.
Metodo per la conoscenza anche questo, ma inusitato e tanto pitt profondo.
La scienza adotta il metodo dell’'osservazione. Ho adottato, per superarla, il
metodo dell'intuizione e T'ho descritto. Questo ¢ i metodo
dell’'unificazione. Ma esso ¢ posizione cosi fuori del comune, cosi lontana
dall’'atteggiamento della normale coscienza umana, che in questo piano non
¢ comprensibile, attuabile, né ad esso si pud comunicare. Si vedono qui
risorgere, dinanzi allidea di Dio, viva nella mia esperienza, i livelli di
coscienza esposti nel diagramma dell’ascensione spirituale. Qui si
comprende quale tremenda realizzazione sensoria sia per lo spirito toccare
il piano dell’unificazione. Ecco come si puo dire: Dio ¢ in me, vibrante
nelle mie sensazioni.

Descriviamola ancora, mi si lasci ancor dire di questa cosi
straordinaria forma di coscienza. Io mi espando nella vastita delle mie
sensazioni. Le vie sensorie si moltiplicano all'infinito man mano che
lanima evolve. Quando tutto nell’ascesa si smaterializza, la vibrazione
giunge al centro cosciente non pil solo per il canale dei sensi, unica via
normalmente aperta, ma da ogni lato, eccita risonanza in mille forme e
ogni risonanza ¢ sensazione. Come nel piano intuitivo si erano spalancate
le porte della comprensione, nel piano mistico si spalancano le porte della
sensazione. Si forma una percezione animica diretta.

Siamo oltre lo spazio e il tempo, nell'infinito. Misura umana non
serve. Il tutto e un punto, l'eternita e un istante, si identificano. Tutto ¢
onnipresente e contemporaneo. Allora si comprende che spazio e tempo
sono barriere esistenti solo nella nostra dimensione del relativo e che esse
sono una apparenza: altro modo di esistere, per cui Dio €, come centro e
periferia, come concetto e manifestazione, come assoluto e relativo, come
principio e forma. Io vedo senza occhi il firmamento interiore
dell’'universo, in cui tutto parla e non ha parole. La sostanza va e viene,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 239

VIIL A sensacao de Deus

Deus, assim, aparece na alma. A existéncia de Deus desponta, i. §., %°°

nela e se fixa como um fato sensivel. Aquela ideia central, sintese do
universo, é tocada pela consciéncia assim que esta atinge o plano mistico.
Esta € a esséncia da minha experiéncia, que aqui descrevo. No plano
racional, a razdo busca Deus, mas, na analise, ndo O encontra (ciéncia).
No plano intuitivo (ex.: “A Grande Sintese”), Deus aparece na mente,
mas s6 como um conceito € permanece uma visao exterior, distinta do
eu. No plano mistico (ex.: “Ascese Mitica”), Deus aparece na consciéncia
como sensagdo totalmente interior, una com o eu; a sintese da verdade
torna-se amor (unido com Deus). Neste plano, a revelagdo torna-se
arrebatamento. Método para o conhecimento mesmo este, mas inusitado
e tdo mais profundo. A ciéncia adota o método da observacdo. Adotei,
para supera-la, o método da intui¢do e o descrevi. Este € o método da
unificacdo. Mas ele € posicdo tdo fora do comum, tdo distante da atitude
da normal consciéncia humana, que neste plano ndo € compreensivel,
atudvel, nem a ele se pode comunicar. Se veem aqui ressurgir, diante da
ideia de Deus, viva na minha experiéncia, os niveis de consciéncia
expostos no diagrama da ascensdo espiritual. Aqui se compreende qual
tremenda realizacdo sensdria seja para o espirito tocar o plano da
unificacdo. Eis como se pode dizer: Deus estd em mim, vibrante nas
minhas sensagoes.

Descrevamos-la ainda, deixe-me dizer ainda mais sobre esta tdo °°

extraordindria forma de consciéncia. Eu me expando na vastiddo das
minhas sensacdes. As vias sensorias se multiplicam ao infinito a2 medida
que a alma evolui. Quando tudo na ascensdo se desmaterializa, a vibracdo
atinge o centro consciente nao mais sé pelo canal dos sentidos, tGnica via
normalmente aberta, mas de cada lado, excita ressonancia em mil formas,
e cada ressonancia € sensacdo. Assim como no plano intuitivo se abriram
as portas da compreensdo, no plano mistico se abrem as portas da
sensacdo. Se forma uma percepg¢ao animica direta.

Estamos além do espaco e do tempo, no infinito. Medida humana *°’

ndo serve. O todo e um ponto, a eternidade e um instante, se identificam.
Tudo € onipresente e contemporaneo. Entdo se compreende que espacgo e
tempo sdo barreiras existentes s6 na nossa dimensdo do relativo, e que eles
sd0 uma aparéncia: outra modo de existir, pelo qual Deus existe, como
centro e periferia, como conceito e manifestagdo, como absoluto e relativo,
como principio e forma. Eu vejo sem olhos o firmamento interior do
universo, no qual tudo fala e ndo tem palavras. A substancia vai e vem,



240

258

259

260

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

dallidea alla sua espressione e dall'espressione all'idea. Movimento
immenso che ¢ pur una vibrazione immobile che semplicemente ¢. Ogni
vita ¢ un palpito di questa pulsazione. No, non mi smarrisco: sono
tremendamente presente nella mia sensazione. Respiro quel ritmo nella
mia stessa vita. A questa profondita di coscienza la vita ¢ una; 'universo ¢
un grande organismo di cui sono, come tutti, anch’io un piccolo
ingranaggio, utile, inconfondibile, necessario, eternamente in funzione.

La verita ¢ in me; vi sono immerso € mi nutre; la percepisco per
immedesimazione. Il mistero ¢ la barriera di tenebra che il guscio della
materia impone. Superata la materia il mistero scompare. La limitazione ¢
nell’'illusione del nostro relativo, non nella realta. Il tutto € saturo di verita e
la grida a gran voce e I'anima ¢ fatta per udire. Basta rompere il guscio ed
emergere dalla propria sordita.

11 tutto € saturo di amore: esso € la vibrazione che collega il particolare
che sembra disperso in un pulviscolo impalpabile, lo attrae, lo stringe
compatto, lo riporta ad unita. Sento che nella sua infinita molteplicita
I'universo ¢ uno. Echeggia in me il roteare delle forze che tutto collegano,
sorreggono e guidano. Ogni punto si ritrova nel tutto, il tutto si ritrova in
ogni punto. Tutto ¢ individuato ma comunicante, tutto ¢ distinto ma
mnscindibile, tutto va per una legge inflessibile e pur elastica di infiniti
adattamenti e compensazioni € si elabora nella immobilita del suo intimo
movimento. Cosi 10 mi ritrovo fuso nel tutto e il tutto ¢ fuso in me. Sono
oramai onnipresente nello spazio, coesistente nel tempo, come € qualunque
coscienza in questo piano. Cosi la mia vita € nella vita di tutte le creature, la
mia percezione, la mia coscienza ¢ in tutto 'universo. Ecco la sensazione
della nuova dimensione; essa ¢ il superamento e 'annullamento di tutte le
misure precedenti. Dove un essere esiste i0 sono, sento, vivo. Ecco
sensazione interiore, la vera, di Dio. La mia concezione e sensazione si fonde
nella concezione e sensazione in cui 'universo concepisce € sente se Stesso.
Nessuna obiezione teologica o scientifica potra distruggere questa mia forma
di coscienza universale. La voce di Dio ¢ piu forte della voce degli uomini.

Linfinito non €& I'immenso, l'incommensurabile, come si suol
pensare; non & né grande né piccolo. E semplice, spontaneo, calmo; non &
una faticosa estensione, una fantastica moltiplicazione di misure. E
un’atmosfera naturale e tranquilla in cui sono caduti i limiti, € superata la
negazione. Non ¢ un multiplo del finito, ma una cosa diversa.
Lannientamento come coscienza umana mi fa emergere alla superficie di
un oceano luminoso e uguale, senza tempeste e libero. Spazio e tempo
sono tenebra, scissioni, prigione, barriera, negazione. L'infinito ¢ lo stato di
riposo che ¢ oltre 1 limiti che la mente umana sente nel relativo di poter
eternamente superare. Ivi lo spirito ¢ giunto; ha oltrepassato ogni
superamento e ogni fatica.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

da ideia a sua expressdo e da expressdo a ideia. Movimento imenso que é
porém uma vibracdo imdével que simplesmente €. Cada vida é uma
palpitacdo desta pulsacdo. Ndo, ndo me perco: estou tremendamente
presente na minha sensagdo. Respiro aquele ritmo na minha prépria vida.
A esta profundidade de consciéncia, a vida € una; o universo € um grande
organismo do qual sou, como todos os outros, também eu uma pequena

engrenagem, Gtil, inconfundivel, necessdria, eternamente em funcio.

A verdade estd em mim; nela estou imerso e me nutre; a percebo
por identificagdo. O mistério € a barreira da treva que a casca da matéria
impde. Superada a matéria, o mistério desaparece. A limitacdo reside na
1lusdo do nosso relativo, ndo na realidade. O tudo esta saturado de
verdade e a clama em alta voz, e a alma € feita para ouvir. Basta romper a
casca e emergir da propria surdez.

O tudo estd saturado de amor: ele € a vibracdo que conecta o particular,
que parece disperso em uma poeira impalpével, o atrai, 0 mantém compacto,
o reconduz a unidade. Sinto que na sua infinita multiplicidade o universo é
uno. Ecoa em mim a rotacdo das forcas que tudo conectam, sustentam e
guiam. Cada ponto se reencontra no todo, o todo se reencontra em cada
ponto. Tudo € individual, mas comunicante, tudo € distinto, mas incindivel,
tudo vai por uma lei inflexivel, mas eldstica, de infinitos ajustes e
compensacdes, € se elabora na imobilidade do seu intimo movimento. Assim,
eu me reencontro fundido no todo, € o todo se funde em mim. Sou agora
onipresente no espago, coexistente no tempo, assim como € qualquer
consciéncia neste plano. Assim, a minha vida estd na vida de todas as
criaturas, a minha percep¢do, a minha consciéncia estd em todo o universo.
Eis a sensac@o da nova dimensao; ela € a superacdo e a aniquilac@o de todas as
medidas precedentes. Onde um ser existe, eu sou, sinto, vivo. Eis a verdadeira
sensagdo interior de Deus. A minha concep¢do e sensagdo se fundem na
concepgdo € sensagdo nas quais O universo concebe € sente a si mesmo.
Nenhuma objec¢do teoldgica ou cientifica podera destruir esta minha forma de
consciéncia universal. A voz de Deus € mais forte que a voz dos homens.

O infinito ndo é o imenso, o incomensurdavel, como se costuma
pensar; ndo é nem grande nem pequeno. E simples, espontineo, calmo; ndo
€ uma cansativa extensdo, uma fantdstica multiplicacdo de dimensdes. E
numa atmosfera natural e tranquila na qual os limites cairam, € superada a
negacdo. Ndo € um miltiplo do finito, mas uma coisa diversa. A
aniquilagdo como consciéncia humana me faz emergir a superficie de um
oceano luminoso e igual, sem tempestades e livre. Espaco e tempo sdo
trevas, cisdes, prisdo, barreira, negacdo. O infinito € o estado de repouso
que estd além dos limites que a mente humana sente no relativo que pode
eternamente superar. Ali o espirito chegou; ultrapassou cada superagdo e
cada esforco.

241

258

259

260



242

261

262

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

E in questa zona delle grandi calme che lo spirito ode la musica
profonda che ¢ nei fenomeni, il ritmo estetico e logico dei loro sviluppi,
l'armonia degli equilibri e delle finalita. Tutto cid non ¢ pill solo magra
comprensione d’intelletto, ma si avvicina all’anima, dentro di lei risorge e
con lei si fonde in un canto unico e immenso. Questo canto la prende, la
avvince, la trascina e in lei irrompe e si unifica in unesultanza potente e
stupenda. Sembra che l'anima esploda proiettandosi nell’'universo e
I'universo si concentri per racchiudersi in essa. In questa dimensione
superspaziale, universo e spirito hanno la stessa estensione. E cosi bella e
dolce l'armonia del creato, che il sintonizzarsi con essa, l'unificarsi nella
sua risonanza, costituisce un rapimento che nel suo grado piu intenso &
l'estasi in cui si tocca la sensazione di Dio. La preghiera non ¢ che I'iniziale
armonizzazione; armonizzatevi, ovunque, nella maestosita del canto
gregoriano, nel simbolismo liturgico, nelle correnti emananti dalle
cattedrali trecentesche, armonizzarsi con ancor maggiore immediatezza di
fronte al Divino spettacolo del creato, armonizzarsi nell’estetica suprema di
un atto di bonta e di amore fraterno in Cristo, questa ¢ la via che conduce
alla sensazione di Dio. Cristo apparve e non poteva non apparire a San
Francesco alla Verna, che come I'ultimo termine di questa suprema
armonizzazione.

Le fibra umane si spezza nella tensione di questi parossismi. Ho
udita 'armonia del creato, mi sono fuso in essa e ho toccato la sensazione
di Dio. Il mio cuore ha battuto nel cuore di tutte le creature sorelle e in
questo palpito mi ha percosso 'amore di Dio. Tutte le voci han parlato in
me e a tutte le voci ho risposto. Mi ha guidato al centro di sfera in sfera
un cantico d’amore. Risalendo lungo le sinfonie dei fenomeni e le teorie
degli esseri, il mio spirito ¢ asceso a Dio. Ma l'ultima tensione dell’estasi
¢ immensa, lo spirito non regge a lungo e precipita di dimensione in
dimensione, per ridestarsi come coscienza normale nel corpo esanime.
Odo allora come uneco il canto andare ancor di sfera in sfera, una
saliente dolcissima armonia che svanisce e si spegne nella tenebra
terrestre. Torna la menzogna dei sensi e rivivo sol per riudire il palpito
del mio cuore stanco. Non stringo in me che un ricordo e un rimpianto,
che un’ansia accorata di quel mio paradiso lontano, che quaggiu appare
pazzia e che sembra non debba tornare mai piu.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

E nessa zona das grandes calmas que o espirito ouve a musica
profunda que estd nos fendmenos, o ritmo estético e logico dos seus
desenvolvimentos, a harmonia dos equilibrios e das finalidades. Tudo isso
nao é mais s6 magra compreensao do intelecto, mas se aproxima da alma,
dentro dela ressurge e com ela se funde em um canto tnico e imenso. Este
canto a apreende, a cativa, a arrebata e nela irrompe e se unifica em uma
exultacdo potente e estupenda. Parece que a alma explode, projetando-se
no universo, € O universo se concentra para se encerrar nela. Nesta
dimensdo superespacial, universo e espirito tém a mesma extensio. E tdo
bela e doce a harmonia da criagdo que o sintonizar-se com ela, o unificar-
se na sua ressonancia, constitui um arrebatamento que, no seu grau mais
intenso, € o éxtase em que se toca a sensacdo de Deus. A oracdo ndo &
sendo a inicial harmonizacdo; harmonizem-se em todos os lugares, na
majestosidade do canto gregoriano, no simbolismo litirgico, nas correntes
que emanam das catedrais trecentistas, harmonizem-se com ainda maior
imediatismo diante do Divino espetdculo da criagdo, harmonizem-se na
estética suprema de um ato de bondade e de amor fraterno em Cristo, esta
¢ a via que conduz a sensacdo de Deus. Cristo apareceu e ndo podia deixar
de aparecer a Sdo Francisco no Alverne, como o ultimo termo desta
suprema harmonizacao.

A fibra humana se rompe na tensdo destes paroxismos. Ouvi a
harmonia da cria¢do, me fundi a ela e toquei a sensa¢do de Deus. O meu
coracdo bateu no coracgio de todas as suas criaturas irmas, e nesta palpitacio
me percorreu o amor de Deus. Todas as vozes falavam em mim, e a todas as
vozes respondo. Me guiou ao centro, de esfera em esfera, um cantico de
amor. Elevando-se através das sinfonias dos fendmenos e das teorias dos
seres, 0 meu espirito ascendeu a Deus. Mas a ultima tensdo do éxtase é
imensa; o espirito ndo resiste muito e despenca de dimensdo em dimensao,
para redespertar como consciéncia normal no corpo exanime. Ouco, entdo,
como um eco o canto ir, ainda, de esfera em esfera, uma saliente dulcissima
harmonia que se desvanece e se dilui na treva terrestre. Retorna a mentira
dos sentidos e revivo sé para ouvir novamente a palpitacio do meu coracdo
cansado. Nao conservo em mim sendo uma recordacdo e um
arrependimento, sendo uma ansia amargurada daquele meu paraiso distante,
que aqui embaixo parece loucura e que parece ndo deva voltar jamais.

243

261

262



244

263

264

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
IX. Cristo

Ecco a quali sensazioni e piani di coscienza ci porta I'ascesi mistica.
E in questo piano che ho raggiunto e solo si pud raggiungere la conoscenza
immediata del Cristo. So quale tremenda cosa io dica e solo ora potevo
dirla, dopo essermi maturato attraverso le esperienze qui descritte. Finora
ho taciuto. Ma la mia trattazione si muove tutta in una convergenza fatale
verso questo culmine in cui si appunta la sintesi suprema del mio pensiero
e della mia vita'. La figura in cui la concezione astratta e sublime dell’estasi
si umanizza, rendendosi ancor piu accessibile come rappresentazione e si
avvicina cosi alla coscienza normale, ¢ Cristo. La sua voce ha preso forma
e si ¢ delineata in quel volto che contemplo con amore e tremore, si ¢
definita in un Essere che mi ha preso per mano e mi ha detto: tu hai
camminato e sei stanco; ma non puoi fermarti. Devi ancora avanzare e
superare altre lotte e fatiche. Seguimi. Non puoi pil fermarti. Coraggio. lo
ti sono accanto. Nella dolcezza della carezza, nell'impeto della tempesta,
nel terrore della solitudine ho udito ancora: seguimi, seguimi. E quel
comando si ¢ stampato in me. Allora sono tornato bambino, si ¢ chiusa la
vista della terra e si ¢ riaperta la visione del cielo e I'estasi mi ha ripreso nel
suo grembo e mi ha riportato lontano.

E la Sua figura che mi appare e mi attrae nel centro dell’incendio, la
meteora gigantesca che mi si avvicina fiammeggiando. Era una voce ed ¢
divenuta una figura sensibile e vicina, completa nella sublimazione di tutti
gli attributi del concepibile. Alla debolezza di umana rappresentazione, al
bisogno della materia di concretare, sono concesse delle immagini, ma esse
non sono il Cristo. Certe figure dolciastre, di una dolcezza molle ed
esteriore, tutta rosea e rotonda, sono un velo non un’espressione, sono
allontanamento e sofferenza per chi le contempla. Il Cristo vero ¢ una
realtd e una sensazione immensa che rifiuta immagini: € un infinito che si
conquista per successive approssimazioni. Man mano che lo spirito
ascende, ai vari piani di coscienza corrispondono vari piani di conoscenza
del Cristo, i quali sono una rivelazione progressiva della Sua divinita. Nel
piano sensorio la coscienza non supera la rappresentazione concreta del
Cristo storico, del concetto incarnato in forma umana. Nel piano razionale
la coscienza critica cerca, in quella figura, Dio, senza sapervi giungere. Nel
piano intuitivo la coscienza trova per ispirazione nella rivelazione il Cristo
cosmico e comprende che coincide con la Divinita. Nel piano mistico la
coscienza sente per amore il Cristo mistico e, dalla concezione di Dio,
passa all’unificazione con Dio.

1 V. “Cristo e la sua legge”.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

IX. Cristo

Eis a quais sensag¢des e planos de consciéncia nos conduz a ascese
mistica. E neste plano que alcancei, e s6 se pode alcangar, o conhecimento
imediato do Cristo. Sei qual tremenda coisa eu digo, e s6 agora pude dizé-
la, depois de ter-me amadurecido através das experi€ncias aqui descritas.
Até agora, calei. Mas a minha discussido se move toda numa convergéncia
fatal para esta culminancia, onde se aponta a sintese suprema do meu
pensamento ¢ da minha vida'. A figura na qual a concepg¢io abstrata e
sublime do éxtase se humaniza, tornando-se ainda mais acessivel como
representacdo e se aproxima assim da consciéncia normal, é Cristo. A sua
voz tomou forma e se delineou naquele rosto que contemplo com amor e
tremor, se definiu num Ser que me tomou pela mao e me disse: caminhaste
e estds cansado; mas ndo podes deter-te. Deves ainda avangar e superar
outras lutas e fadigas. Segue-me. Ja ndo podes mais deter-te. Coragem. Eu
estou ao teu lado. Na dogura da caricia, no impeto da tempestade, no terror
da soliddo, ouvi ainda: segue-me, segue-me. E aquele comando se gravou
em mim. Entdo me tornei crianca, se fechou a visao da terra e se reabriu a
visdo do céu, e o €xtase me tomou de volta no seu colo e me carregou para
longe.

E a Sua figura que me aparece e me atrai no centro do incéndio, o
meteoro gigantesco que se aproxima de mim, flamejando. Era uma voz, e
se tornou uma figura sensivel e proxima, completa na sublimagao de todos
os atributos do concebivel. A debilidade da humana representacdo, a
necessidade da matéria se concretizar, foram concedidas imagens, mas elas
ndo sao o Cristo. Certas figuras adocicadas, de uma docura suave e
exterior, toda résea e arredondada, sio um véu, ndo uma expressao; sao
distanciamento e sofrimento para quem as contempla. O Cristo verdadeiro
¢ uma realidade e uma sensag¢ao imensa que rejeita imagens: € um infinito
que se conquista por sucessivas aproximacdes. A medida que o espirito
ascende, os vdrios planos de consciéncia correspondem varios planos de
conhecimento do Cristo, os quais sd3o uma revelacdo progressiva da Sua
divindade. No plano sensério, a consci€ncia nao supera a representacio
concreta do Cristo histérico, do conceito encarnado em forma humana. No
plano racional, a consciéncia critica busca naquela figura, Deus, sem saber
como alcanca-lo. No plano intuitivo, a consciéncia encontra por inspiracao
na revelagdo o Cristo cOsmico e compreende que coincide com a
Divindade. No plano mistico, a consciéncia sente por amor o Cristo
mistico e, da concepcio de Deus, passa a unificacdo com Deus.

1 V. “Cristo”.

245

263

264



246

265

266

267

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

La coscienza cosi raggiunge e tocca progressivamente un Cristo
sempre piu interiore, penetrando nella Sua profondita, un Cristo sempre
piu reale e immateriale, ad esso avvicinandosi prima col senso, poi con la
mente e poi col cuore, un Cristo sempre pil grande, pill potente, piu
buono, piu unitario, piu trasparente della Sua realta, cioe, piu identico a
Dio. In questa progressione di immaterialita e di interiorita lo spirito si
avvicina alla Sua divina realta, sente piu evidente la Sua verita. Ho vissuto
a queste diverse profondita del reale, nei diversi piani di coscienza; ho
sentito, dalla vastita concettuale della rivelazione mosaica fermatasi al Dio-
creatore, emergere il Cristo mistico, il Dio-amore, che dal mondo cosmico
concettuale della mente fiorisce nell'intimo mondo mistico del sentimento
e del cuore. Il Cristo che io sento e che amo € un Cristo immateriale,
interiore, identico a Dio; Egli ¢ un ritmo in cui mi armonizzo e nella cui
sintonia mi dissolvo, una vibrazione di cui voglio fare me stesso e che di
me vuol fare se stessa. Sara un Cristo troppo alto per i comuni bisogni
della concezione normale; ma solo questo ¢ il Cristo reale; solo in questa
interiorita e immaterialita ¢ concepibile in Esso la Divinita, la presenza,
I'unificazione.

Gli scrittori narrano le vicende del Cristo storico, l'arte tenta di
esprimere il volto concreto, il rito stesso commemora basandosi sul fatto di
una vita vissuta quaggili. L'occhio umano si ferma alla manifestazione
sensoria e, solo attraverso questa, faticosamente risale alla realta
immateriale. Cosi della vita di Cristo sosta di preferenza sul lato umano, il
dramma sanguinoso della croce, piu che sul lato divino, il trionfo luminoso
della risurrezione. Ma quello ¢ il momento inferiore, il pitt denso e pesante,
in cui lo spirito viene a contatto con la materia. E il lato meno divino,
meno bello, se in Cristo il meno bello pud esservi; il momento in cui la
luminosita ha la potenza di immergersi, senza pur spegnersi, nelle tenebre.
Questo ¢ il Cristo storico, genio, riformatore e martire, 'uomo visto da
tutti. E il fatto tangibile e innegabile, in cui il supersensibile si &
materializzato, il fatto toccato anche dagli scrittori materialisti e
denigratori, impotenti a salire € che non hanno saputo andar piu oltre. In
questo aspetto del Cristo, I'infinito si ¢ chiuso nel ritmo corto della vita di
un uomo, perché anche i ciechi potessero toccare. E questa ¢ forse, per chi
sente il vero Cristo, la pitt grande meraviglia dell’amore divino.

Il Cristo storico difatti € morto e sembra finito con ci0. Ma vi € un
Cristo piu profondo ed Egli € vivente. D1 questo 1o parlo. Vivente nella mia
sensazione e nella mia passione, presente in noi fuori dello spazio e del
tempo, eternamente. Solo la carne muore, solo la materia si spegne, non lo
spirito. Il Cristo reale non ha mai abbandonato la terra, non poteva essere
leso dalla piccola vicenda umana della vita e della morte. Cristo si &
semplicemente mostrato venti secoli fa: ma era vivente nella rivelazione



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

A consciéncia, assim, alcanca e toca progressivamente um Cristo
sempre mais interior, penetrando na Sua profundidade, um Cristo sempre
mais real e imaterial, a ele aproximando-se primeiro com o sentido, depois
com a mente e depois com o coragcdo, um Cristo sempre maior, mais
potente, melhor, mais unitdrio, mais transparente da Sua realidade, i. é.,
mais idéntico a Deus. Nesta progressdo de imaterialidade e de
interioridade, o espirito se aproxima a Sua divina realidade, sente mais
evidente a Sua verdade. Vivi nestas diversas profundidades do real, nos
diversos planos de consciéncia; senti, da vastiddo conceitual da revelacdo
mosaica deter-se no Deus-Criador, emergir o Cristo mistico, o0 Deus-amor,
que do mundo césmico conceitual da mente floresce no intimo mundo
mistico do sentimento e do coracdo. O Cristo que eu sinto e que amo € um
Cristo imaterial, interior, idéntico a Deus; Ele € um ritmo ao qual me
harmonizo e em cuja sintonia me dissolvo, uma vibracdo da qual quero me
fazer eu mesmo e que de mim quer fazer ela mesma. Serd um Cristo
demasiado alto para as comuns necessidades da concep¢do normal; mas s6
este € o Cristo real; s6 nesta interioridade e imaterialidade sdo concebiveis
Nele a Divindade, a presenga, a unificagao.

Os escritores narram as vicissitudes do Cristo histérico, a arte tenta
exprimir o rosto concreto, o rito mesmo comemora baseando-se no fato de
uma vida vivida aqui em baixo. O olho humano se detém na manifestacdo
sensoria e, sO através desta, laboriosamente ascende a realidade imaterial.
Assim, da vida de Cristo se detém de preferéncia sobre o lado humano, no
drama sangrento da cruz, mais que sobre o lado divino, o triunfo luminoso
da ressurreicdo. Mas aquele € o momento inferior, 0 mais denso e penoso,
em que o espirito entra em contato com a matéria. E o lado menos divino,
o menos belo, se é que em Cristo o menos belo pode existir; 0 momento
em que a luminosidade tem o poder de imergir-se, sem jamais se extinguir,
nas trevas. Este € o Cristo histérico, génio, reformador e martir, o homem
visto por todos. E o fato tangivel e inegdvel em que o suprassensivel se
materializou, o fato tocado também pelos escritores materialistas e
denegridores, impotentes para ascender € que ndo sabem ir além. Neste
aspecto do Cristo, o infinito se encerra no ritmo curto da vida de um
homem, porque até os cegos podem tocé-lo. E esta é talvez, para quem
sente o verdadeiro Cristo, a maior maravilha do amor divino.

O Cristo historico de fato estd morto e parece ter acabado com isso.
Mas hd um Cristo mais profundo, e Ele estd vivo. Disto eu falo. Vivo na
minha sensac@o e na minha paixao, presente em nos além do espaco e do
tempo, eternamente. S6 a carne morre, s6 a matéria se extingue, ndo o
espirito. O Cristo real jamais abandonou a terra, ndo poderia ser
prejudicado pela pequena vicissitude humana da vida e da morte. Cristo
simplesmente se mostrou ha vinte séculos: mas estava vivo na revelacdo

247

265

266

267



248

268

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

che lo preannunciava, ¢ vivo, anche se talvolta cid puo non sembrare, anche
se talvolta gli uomini non hanno voluto, ¢ vivo nella Chiesa che ne professa
I'insegnamento. E ci0 per ragioni e mezzi superumani. Cristo ¢, oltre il
passato e l'avvenire, non sorge e non tramonta, non nasce € non muore.
Questo Cristo viene non dall’esterno, in forma umana; la sua venuta
avviene nell’interno, nello spirito. E fatto spirituale, & luce di comprensione
e di amore. La sua realta non si puod ricercare tra i fenomeni fisici. Il
preannunciato Regno dei cieli ¢ prima di tutto nel cuore degli uomini;
questo ¢ il campo da arare, questa la creazione da operare. Solo un Cristo,
cosl sentito come ritmo interiore, puo essere un legame di anime, un
principio di fusione e di unificazione in cui tutti i figli di Dio possono
rivivere in divina unita. Cristo con la Sua passione ha gettato il ponte
dellamore tra gli egoismi umani e tra s€¢ e questi; ha aperto e mosso il
vortice dell’altruismo, ha dato il primo impulso all'espansione, ha resa
possibile I'unificazione.

Il Cristo reale ¢ completo nella Sua trinita di Cristo storico, Cristo
cosmico e Cristo mistico. Questa trinita proietta la sua immagine nelle tre
fasi evolutive o piani di esistenza del nostro universo: materia, energia,
spirito; ha la sua corrispondenza nel microcosmo umano, organismo fatto di
corpo, di mente e di cuore; di senso, di concetto e di sentimento. Il Cristo
storico ¢ la forma, la manifestazione sul piano fisico; il principio riprende la
materia e la carne per elevarle a sé attraverso I'amore: il mistero della
redenzione si basa su questo ripiegamento dei vari piani sugli inferiore, per
un principio di equilibrio e di coesione che lo impone, perché l'evoluzione
non li allontani e avanzi compatta. Il Cristo cosmico ¢ concetto-legge, ¢ il
principio di organizzazione che regge e regola I'universo. Il Cristo mistico ¢
amore, il principio di armonizzazione, di coesione e di unificazione. Cosi la
Trinita si completa avvolgendosi in se stessa: ¢ al principio di coesione
dell'amore che il principio-legge affida la redenzione della carne. E la Trinita
¢ una, presente nei suoi tre modi di essere. “lo sono la Via, la Verita, la
Vita”, Egli disse. La Via, cioe norma di vita pratica sulla terra, per ascendere
a Dio; la Verita, cioe la sintesi della conoscenza, il pensiero di Dio; la Vita,
cio¢ la potenza dell'amore, I'unita delle anime in Dio. E nella fase che qui
studio, dell'ascesi mistica, che I'anima tocca il pit fecondo aspetto della
Divinita: 'amore. Senza il Cristo, che fu soprattutto manifestazione di
amore, come potrebbe I'nvomo avvicinarsi a Dio? La venuta in terra, di
Cristo, fu dunque discesa del principio nella carne, per un atto che ¢ il terzo
momento in cui i due primi si completano: amore. “In principio era il Verbo
e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio... 1l Verbo si ¢ fatto carne ed
abito tra noi” (Giovanni, I).



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

que o preanunciava, estd vivo, mesmo que as vezes niao pareca, mesmo
que as vezes os homens ndo o tenham querido, estd vivo na Igreja que lhe
professa o ensinamento. E isto por razdes e meios super-humanos. Cristo
estd, além do passado e do futuro, ndo surge e ndo se pde, ndo nasce e
ndo morre. Este Cristo vem ndo de fora, em forma humana; a sua vinda
ocorre no interior, no espirito. E fato espiritual, é luz da compreensio e
de amor. A sua realidade ndo se pode procurar entre fendmenos fisicos.
O preanunciado Reino dos céus estd antes de tudo no coragdo dos
homens; este € o campo a arar, esta a criagdo a operar. S6 um Cristo,
assim sentido como um ritmo interior, pode ser um vinculo de almas, um
principio de fusdo e de unificacdo no qual todos os filhos de Deus podem
reviver em divina unidade. Cristo, com a Sua paixdo, langou a ponte do
amor entre os egoismos humanos e entre si e estes; abriu € moveu o
vortice do altruismo, deu o primeiro impulso a expansdo, tornou possivel
a unificacdo.

O Ceristo real é completo na Sua trindade de Cristo histérico, Cristo
cosmico e Cristo mistico. Essa trindade projeta a sua imagem nas trés fases
evolutivas ou planos de existéncia do nosso universo: matéria, energia,
espirito; tem a sua correspondéncia no microcosmo humano, organismo
feito de corpo, de mente e de coracdo; de sentido, de conceito e de
sentimento. O Cristo histdrico € a forma, a manifestacdo no plano fisico; o
principio toma a matéria e a carne para elevé-las a si através do amor: o
mistério da redenc@o se baseia nesta dobra dos vdrios planos sobre o
inferior, por um principio de equilibrio e de coesdo que o impde, para que
a evolugdo ndo os afaste e avance compacta. O Cristo césmico € conceito-
lei, é o principio de organizacdo que rege e regula o universo. O Cristo
mistico € amor, o principio de harmonizagdo, de coesdo e de unificagdo.
Assim, a Trindade se completa envolvendo-se em si mesma: € ao principio
de coesdo do amor que o principio-lei confia a redencdo da carne. E a
Trindade € una, presente nos seus trés modos de ser. “Eu sou a Via, a
Verdade, a Vida”, Ele disse. A Via, i. é., norma de vida prética sobre a
terra, para ascender a Deus; a Verdade, i. €., a sintese do conhecimento, o
pensamento de Deus; a Vida, i. é., o poder do amor, a unidade das almas
em Deus. E na fase que aqui estudo, da ascese mistica, que a alma toca o
mais fecundo aspecto da Divindade: o amor. Sem o Cristo, que foi
sobretudo manifestacdo de amor, como poderia o homem aproximar-se de
Deus? A vinda na terra, de Cristo, foi, portanto, descida do principio na
carne, por um ato que € o terceiro momento no qual os dois primeiros se
completam: amor. “No principio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus,
e 0 Verbo era Deus... O Verbo se fez carne e habitou entre nés” (Jodo, I).

249

268



250

269

270

271

272

273

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

X. Amore

E questo Cristo immateriale e interiore, vivente e presente che io
sento, respiro, vivo, che penetra e si immedesima in me. Se la sensazione
di Dio si toccava prevalentemente attraverso la mente, la sensazione di
Cristo si tocca prevalentemente attraverso il cuore. La sintesi di concetto si
trasforma e si completa in una sintesi di sentimento. Laspetto cosmico del
Dio-principio si moltiplica e si dona nel suo secondo aspetto del Dio-
amore, il Cristo mistico. Dovro qui dunque abbandonare il linguaggio della
ragione per uno molto piu difficile, il linguaggio dell’amore. Solo i maturi
potranno comprendere.

E questo Cristo la forma in cui la Divinita si umanizza per
avvicinarsi a me. Laccesso si spalanca per vie dellamore. Questa ¢
I'incendiaria meteora gigantesca che ho gia descritto. E il Cristo giunge e
lo ricevo non attraverso la ragione o l'autorita o la storia, ma Egli scende
direttamente nella mia sensazione che ¢ inviolabile fatto interiore dove
volonta umana non giunge. Questa ¢ una conquista mia, come pud essere
di tutti, che I'esterno non puo annientare, ¢ una realta che esso non puo
scuotere dalla mia anima.

I Cristo non si pud comprendere avvicinandosi a Lui con animo di
storico, di esegeta, di critico erudito e sapiente. Cio vede 'esterno e resta al
di fuori. Bisogna avvicinarsi con animo di amante, perché solo a chi ama
certe incomprensioni intime e profonde sono concesse; perché ¢ appunto
I'amore la via della comprensione e la forza tremenda che ha portato la
Divinita fino all'umanizzazione. Il Vangelo difatti piu che il libro della
sapienza, vuol essere il libro dell’amore.

Cosi mi appare il volto interiore di Cristo, cadono 1 veli del mistero e
la Passione appare nella sua essenza. Sotto la vita storica e umana del Cristo
appare una vita piu profonda e reale, che sola contiene 1 significati interiori e
sostanziali. Solo rivivendola cosi in profondita, si sente il divino erompere ad
ogni passo, che traspare irresistibile e accecante attraverso 1 veli della forma.
Ho allora la sensazione dell'apocalittico sviluppo di forze cosmiche che
quella vita contiene, intrecciantisi in una sinfonia grandiosa in cui echeggia e
si completa lo sviluppo spirituale dell'umanita. Solo in questo senso potro
forse scrivere, se ne avro forza e ne sar0 degno, una vita di Cristo, prima
letta dalla mia anima nel profondo, per forza di amore.

Cristo mi appare cosi come un tuono che io odo incalzare dalla notte
dei tempi e salire echeggiante di secolo in secolo come una forza
progrediente con passo gigantesco attraverso la storia del mondo. Cristo ¢



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

X. Amor

E este Cristo imaterial e interior, vivente e presente, que eu sinto,
respiro, vivo, que penetra e se encarna em mim. Se a sensacdo de Deus se
tocava prevalentemente através da mente, a sensagdo de Cristo se toca
prevalentemente através do coracgdo. A sintese de conceitos se transforma e
se completa em uma sintese de sentimento. O aspecto césmico do Deus-
principio se multiplica e se d4 em seu segundo aspecto do Deus-amor, o
Cristo mistico. Devo aqui, portanto, abandonar a linguagem da razdo por
uma muito mais dificil, a linguagem do amor. S6 os maduros poderdo
compreender.

E este Cristo a forma pela qual a Divindade se humaniza para se
aproximar de mim. O acesso se abre pelas vias do amor. Este é o
incendidrio meteoro gigantesco que ja descrevi. E o Cristo chega, e O
recebo ndo através da razdo, ou da autoridade, ou da histéria, mas Ele
desce diretamente na minha sensacio, que € invioldvel fato interior onde
vontade humana ndo chega. Esta € uma conquista minha, como pode ser
de todos, que o externo nido pode aniquilar, € uma realidade que ele nao
pode abalar da minha alma.

O Cristo ndo se pode compreender aproximando-se dEle com animo
de historiador, de exegeta, de critico erudito e sdbio. Isto v€ o externo e
fica de fora. Precisa aproximar-se com animo de um amante, porque s6 a
quem ama certas incompreensdes intimas e profundas sdao concedidas;
porque € precisamente o amor a via da compreensdo e a for¢a tremenda
que levou a Divindade a humanizacdo. O Evangelho, de fato, mais que o
livro de sabedoria, quer ser um livro do amor.

Assim, me aparece o rosto interior de Cristo, caem os véus do mistério e
a Paixdo aparece na sua esséncia. Sob a vida histérica e humana do Ceristo,
aparece uma vida mais profunda e real, que s6 contém os significados interiores
e substanciais. SO revivendo-a tdo em profundidade, se sente o divino irromper
a cada passo, que transparece irresistivel e ofuscante através dos véus da forma.
Tenho entdo a sensacdo do apocaliptico desenvolvimento das forcas cosmicas
que aquela vida contém, entrelacando-se em uma sinfonia grandiosa na qual
ecoa e se completa o desenvolvimento espiritual da humanidade. S6 neste
sentido poderei, talvez, escrever, se tiver forcas e for digno, uma vida de Cristo,
antes lida pela minha alma no profundo, por for¢a de amor.

Cristo me aparece assim como um trovdo que eu ougo acossar da
noite dos tempos e subir ecoando de século em século como uma forca que
progride com passo gigantesco através da histéria do mundo. Cristo é

251

269

270

271

272

273



252

274

275

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

il fulcro del dinamismo delle ascensioni umane, € la voce immensa dello
spirito che tutto trascina nella sua potenza, ¢ il tracciato del faticoso
cammino della vita, ¢ la fecondazione divina dell'umano per divinizzarlo.
Attraverso 'amore mi appare il volto divino di Cristo. La Sua forma storica
¢ un attimo, un lampo chiuso nel tempo; la sua realta ¢ eterna e contiene il
gesto di Dio che volge le pagine della creazione e dell’'evoluzione
dell’'universo. La potenza di questo gesto ¢ dentro la storia, la sorregge, la
guida, la solleva; il mondo crolla e quella forza lo riprende e lo rialza, i
destini dei popoli rovinano e quella forza li salva. Cristo ¢ il Verbo
umanizzato che si fonde nella lunga vicenda umana; ¢ il Verbo che il
tempo che muore dice al tempo che nasce, che il ritmo universale
trasmette e ripete, il concetto in cui nascono e muoiono i millenni,
spuntano e crollano popoli e civilta.

Questa potenza divina che con tanto impeto esplodeva nella Genesi
mosaica, discende dalle sue altezze e viene incontro all’'uomo; il gesto
creatore di Dio si addolcisce in Cristo in un amplesso di amore. Il mistero
della redenzione ¢ mistero d'amore. La potenza sconfinata e tonante del
Dio degli eserciti assurge ad una manifestazione piu profonda, si
addolcisce in una modulazione piu intima, € sa compiere il miracolo
inaudito di sapersi costringere nella dolcezza di un umile amplesso. In
Cristo, Dio vuol discendere dal suo trono di gloria alto e lontano, grande e
terribile, e si avvicina per penetrare in fondo al cuore dell'uomo. In questo
atto sublime nasconde e vela la sua potenza per rendersi simile all'umili e
al povero. Dio si esprime non pill in potenza, ma in bellezza e in
sentimento, trasmuta il terrificante lampeggiare della folgore nel dolce
canto che avvince e trascina, il gesto armato della giustizia nel gesto mite
che perdona. Sento questo interiore trasmutarsi della divina Trinita in un
altro suo aspetto, questo suo rimodellamento in espressione pitt completa e
complessa per aderire ai bisogni del tempo, per unificarsi con l'anima
umana, per raggiungere in lei la sua pit viva espressione.

Sento Cristo come una forza diffusa com’® la luce del sole,
saturante di sé la nostra atmosfera spirituale, perché ogni anima vi
attinga, come ogni pianta al sole, secondo la sua capacita di ricevere. E
una luce che discende generosa e imparziale anche nel fango e non
s'imbratta, porta purezza e sempre riscalda. E una potenza indistruttibile
nonostante gli assalti del tempo, la caducita delle forme, gli ostacoli del
male. La vedo presente in ogni momento, in ogni essere, in ogni popolo,
in ogni civilta: la sua storia ¢ la storia del mondo; la vedo mutarsi ed
avanzare con I'uomo, seguendolo passo passo, anima della sua anima; la
sento addolcirsi man mano che le scorie dell'involucro cadono e la natura
umana piu sensibile ha meno bisogno di urti violenti. Finché Cristo
diventa nell’anima giunta, un canto che ha la magia di annullare il dolore



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

o fulcro do dinamismo das ascensdes humanas, € a voz imensa do espirito
que tudo arrasta em sua poténcia, € o tracado do cansativo caminho da
vida, € a fecundacdo divina do humano para diviniza-lo. Através do amor,
me aparece o rosto divino de Cristo. A Sua forma histérica é um 4timo,
um lampejo encerrado no tempo; a sua realidade € eterna e contém o
gesto de Deus que vira as pdginas da criacdo e da evolucdo do universo.
A poténcia deste gesto estd dentro da historia, a sustenta, a guia, a eleva;
o mundo colapsa e aquela forca o retoma e o eleva, os destinos dos povos
caem e aquela for¢a os salva. Cristo é o Verbo humanizado que se funde
na longa vicissitude humana; é o Verbo que o tempo que morre diz ao
tempo que nasce, que o ritmo universal transmite e repete, 0 conceito no
qual nascem e morrem os milénios, despontam e colapsam povos e
civilizagdes.

Esta poténcia divina que com tanto impeto explodia na Génesis
mosaica, desce das suas alturas e vem ao encontro do homem; o gesto
criador de Deus se suaviza em Cristo num abrago de amor. O mistério da
redencdo € mistério de amor. A poténcia ilimitada e estrondosa do Deus
dos exércitos assume a uma manifestacdo mais profunda, se suaviza numa
modulacdo mais intima e sabe cumprir o milagre inaudito de saber se
constranger na dogura de um humilde abrago. Em Cristo, Deus quer descer
de seu trono de gldria, alto e distante, grande e terrivel, e se aproxima para
penetrar no fundo do coracdo do homem. Neste ato sublime, esconde e
vela a sua poténcia para se tornar semelhante aos humildes e ao pobre.
Deus se exprime ndo mais em poténcia, mas em beleza e em sentimento,
transmuta o terrificante lampejar do relampago no doce canto que cativa e
arrasta, o gesto armado da justica no gesto manso que perdoa. Sinto este
interior transmutar-se da divina Trindade em um outro seu aspecto, esta
sua remodelacdo em expressdao mais completa e complexa para atender as
necessidades do tempo, para unificar-se com a alma humana, para alcangar
nela a sua mais viva expressao.

Sinto Cristo como uma for¢a difusa como € a luz do sol, saturando
de si a nossa atmosfera espiritual, para que a cada alma atinja, como cada
planta ao sol, segundo a sua capacidade de receber. E uma luz que desce
generosa e imparcial até na lama e ndo se suja, traz pureza e sempre
aquece. E uma poténcia indestrutivel, nio obstante os assaltos do tempo,
da caducidade das formas, os obstaculos do mal. A vejo presente em cada
momento, em cada ser, em cada povo, em cada civilizacdo: a sua historia é
a histdéria do mundo; a vejo mudar-se e avangar com o homem, seguindo-o
passo a passo, alma da sua alma; a sinto amolecer-se a medida que as
escorias do involucro caem e a natureza humana mais sensivel tem menos
necessidade de choques violentos. Até que Cristo se torne, na alma
alcancada, um canto que tem a magia de anular a dor

253

274

275



254

276

277

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

e realizzare la redenzione. Diventa un canto immenso e stupendo
echeggiante per tutto 'universo. Lo odo allora come una voce che va di
forma in forma, e di creatura in creatura si ripete; che nelle umili cose
ricanta la musica delle grandi, che non hanno piu limiti e misura, ricanta
la sinfonia dell’unita dell’'universo. E la voce delle anime grandi, ¢ la voce
delle anime semplici; ¢ la voce dello spirito affranto che nel dolore espia
e si eleva; ¢ il tuono degli sconvolgimenti sociali che sommergono e
creano le civilta; ¢ il grido di trionfo dei martiri, ¢ il timido sorriso del
fiorellino umile e inconscio; ¢ il primo vagito di una vita e di un destino, ¢
il reclinarsi stanco nella morte, alba di risurrezione.

Cristo! Tu sei la bonta che accarezza, I'amore che incendia, la luce
che guida; sei anche la prova che mi tocca per mio bene, sei anche il dolore
che mi libera, la morte che mi rida la vita. Tutto Tu sei: Dio! Sia per la via
della gioia, dell’amore, del dolore ¢ sempre la mano Tua che mi guida
verso 'unica meta che sei Tu. Che inviti o flagelli, che carezzi o punisci,
sempre Tu tutti attrai a Te, come suprema ragione di vita. Ora hai
raggiunta la suprema violenza che supera le folgori del Sinai, la violenza
dell’amore. Essa mi fruga nel cuore per strapparmelo e sostituirvisi. Allora
l'anima ¢ in porto e ha toccata la meta. Nella fuga dei tempi, Cristo ha
vinto.

Prima della discesa di Cristo, Dio era una legge giusta e severa che
l'uvomo adorava di lontano, era il comando che esigeva obbedienza,
incutendo timore. Si esprimeva come forza che non chiede comprensione,
che non si unifica nell’amore, che rimane distinta nel cuore dell'uomo. Con
Cristo la manifestazione divina ascende in una nuova dimensione, si
accosta ancora di un grado alla vita e alla sensazione dell'uomo, inizia un
lento processo di attrazione e di assorbimento, culminante
nell’unificazione. E un tipo di azione completamente nuovo, che vuole
strappare lo spirito alla natura umana, vuol portare levoluzione oltre
l'orbita animale. Dio era legge chiusa dell'uomo: ora si apre e si proietta,
Dio si dona e comunica, attrae, unifica. Con la discesa del Cristo, il divino
spalanca le porte e si riversa a fiumi sulla terra, le dighe si spezzano e
I'inondazione incomincia. Sara continua. Gli opposti, terra e cielo, si
attraggono, sono campi di forze contrarie che hanno bisogno di equilibrarsi
compensandosi e fondendosi. Saliva del basso la marea del dolore umano,
protesa e invocante, alta e terribile, divorando le distanze, squassando i
diaframmi interposti sul limite. Il dolore eleva il destino dei popoli e li
aveva resi piut degni. L'amore divino senti questo sollevamento di desiderio,
questo gonfiarsi di aspirazioni e il vortice celeste si protese ansioso di
congiungersi, le due spirali si toccarono e Cristo apparve come folgore
scoccata tra il cielo e la terra, il divino si abbasso e discese nell'uomo,
perché I'umano fosse rapito fino al divino.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

e realizar a redencdo. Torna-se um canto imenso e estupendo, ecoante por
todo o universo. O ouco entdo como uma voz que vai de forma em forma,
e de criatura em criatura se repete; que nas humildes coisas recanta a
musica das grandes, que ndo tem mais limites e medida, recanta a sinfonia
da unidade do universo. E a voz das almas grandes, é a voz das almas
simples; € a voz do espirito quebrantado que na dor expia e se eleva; € o
trovao das convulsdes sociais que submergem e criam as civilizagdes; € o
grito de triunfo dos martires, € o timido sorriso da florzinha humilde e
inconsciente; é o primeiro vagido de uma vida e de um destino, € o
reclinar-se cansado na morte, alvorada de ressurrei¢ao.

Cristo! Tu és a bondade que acaricia, o amor que incendia, a luz
que guia; és também a prova que me toca para o meu bem, és também a
dor que me liberta, a morte que restaura a vida. Tu és tudo: Deus! Seja
pela via da alegria, do amor, da dor, € sempre a Tua miao que me guia
para a unica meta que €és Tu. Que convides ou flageles, quer acaricies ou
punas, Tu sempre atrais todos a Ti, como a suprema razio de vida. Agora
alcangaste a suprema violéncia que supera os relampagos do Sinai, a
violéncia do amor. Ela me busca no coracdo para o arrancar e se lhe
substituir. Entdo a alma estd no porto e alcangou a meta. Na fuga dos
tempos, Cristo venceu.

Antes da descida de Cristo, Deus era uma lei justa e severa que o
homem adorava de longe; era o comando que exigia obediéncia, incutindo
temor. Se exprimia como uma for¢a que ndo requer compreensdo, que nio
se unifica no amor, que permanece distinta no coracdo do homem. Com
Cristo, a manifestacdo divina ascende a uma nova dimensdo, se aproxima
ainda de um grau a vida e a sensacdo do homem, inicia um lento processo
de atracdo e de absorgdo, culminante na unificacio. E um tipo de agdo
completamente novo, que quer arrancar o espirito a natureza humana, quer
levar a evolugdo para além da esfera animal. Deus era lei fechada do
homem: agora se abre e se projeta, Deus se doa e comunica, atrai, unifica.
Com a descida do Cristo, o divino escancara as suas portas € se derrama
em rios sobre a terra, os diques se rompem € a inunda¢do comeca. Sera
continua. Os opostos, terra e céu, se atraem, sdo campos de forcas
contrarias que precisam se equilibrar, compensando-se e fundindo-se.
Subia de baixo a maré da dor humana, estendida e invocante, alta e
terrivel, devorando as distancias, sacudindo os diafragmas interpostos
sobre o limite. A dor eleva o destino dos povos e os torna mais dignos. O
amor divino sentiu esta elevacdo de desejo, este inchar de aspiracdes, € o
vortice celeste se estende ansioso por se unir, as duas espirais se tocaram, €
Cristo apareceu como raio desfechado entre o céu e a terra, o divino se
abaixou e desceu no homem, para que o humano fosse arrebatado ao
divino.

255

276

2717



256

278

279

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Cosi Cristo si innesta come forza cosmica nel centro dell'evoluzione
umana, pesa decisamente sullo sviluppo del fenomeno spirituale e si inizia
una fase di ascensione che si appunta verso il divino. Un mondo nuovo,
fatto di sentimenti e di aspirazioni prima ignote, incomincia a rivelarsi
salendo dalle profondita dellanima. E una manifestazione divina di cui
Cristo aveva dato 'impulso iniziale. La Sua venuta rappresenta nel campo
delle forze della vita un mutamento sostanziale, uno spostamento
fondamentale di equilibri, il cui centro gravitera ormai dalla materia allo
spirito. La traiettoria dell’evoluzione, ingolfatasi nella piu disastrosa
discesa, ha un sussulto, si scuote in una ripresa ascensionale. La venuta del
Cristo ¢ la spinta del cielo che discende per operare il lancio della nuova
ascesa dell’'uvomo verso tutti il superamenti della sua animalita. E Cristo,
che stringe in pugno la potenza del rinnovamento, si piazza nel momento
centrale dell’evoluzione dell'uvomo, tra lestremo limite della discesa
(materialismo ellenico-romano) e il presentimento dell'ascesa, per
scardinare le leggi di una vita superata e ricostruirla nella forma di una vita
nuova, piu degna e piu alta. Cristo ¢ il primo momento, il segno sensibile,
della discesa di questa forza che mai nel tempo poi cessera di agire,
presente nell’intimo delle cose, nel profondo delle anime, nella forme della
vita, nelle opere dell’'uomo. E l'azione sara costante, la pressione tenace,
l'ascensione lenta e continua, l'elevamento sara progressivo fino alla
realizzazione del Regno dei cieli. La verita si fara strada sempre piu
evidente negli animi, sempre piu l'amore divino riscaldera i cuori;
attraverso una lotta lunga e faticosa la nave della Chiesa di Cristo
traversera il grande oceano della vita dei popoli, i martiri si doneranno per
I'idea e il primo movimento si elaborera, e si attuera, completandosi nel
dettaglio, sempre piu esattamente, il grande disegno di Cristo, si getteranno
laboriosamente le basi colossali di una nuova civilta che rinnovera il
mondo dalle fondamenta. Cristo fu un seme. Ma quale mondo un seme
contiene! Un seme ¢, come la parola di Cristo, un concentramento potente
di forze, capace lentamente di renderle, germogliando e ingigantendo.

Cristo non ha distrutto: ha continuato e fecondato. Ha strappato
l'uvomo da un piano di vita per trasportarlo in uno piu alto. La Sua
rivoluzione ¢ sempre presente. Non ¢ in fondo che la maturazione lenta e
fatale delle leggi della vita, ¢ quindi parte integrante nel piano organico del
funzionamento e sviluppo dell’'universo. Il contrasto tra le forze del bene e
quelle del male, l'urto tra spirito e materia, sono lotta contenuta in un pil
vasto equilibrio, sono momentanea fatica di evoluzione, disordine arginato
e utilmente inquadrato in un ordine piu grande. Era necessario un
intervento energico di potenza eccezionale, per deviare e rinnovare cosi
decisamente il corso della storia. Per spalancare la prigione della carne al
prigioniero della materia, quel raggio doveva avere la potenza della folgore.
Eppure in quella potenza non si turba l'equilibrio e la fusione & lenta,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Assim, Cristo se enxerta como forca césmica no centro da evolugdo
humana, pesa decididamente sobre o desenvolvimento do fendmeno
espiritual e se inicia uma fase de ascensdo, que se aponta para o divino. Um
mundo novo, feito de sentimentos e de aspiragdes antes desconhecidas,
comeca a se revelar, emergindo das profundezas da alma. E uma
manifestacdo divina, da qual Cristo havia dado o impulso inicial. A Sua
vinda representa no campo das for¢as da vida uma mudanga substancial,
uma deslocamento fundamental de equilibrios, cujo centro gravitard, agora,
da matéria ao espirito. A trajetéria da evolucdo, engolfada na mais
desastrosa descida, sofreu um sobressalto, em uma retomada ascensional. A
vinda de Cristo € o impulso do céu que desce para operar o lancamento da
nova ascensdao do homem rumo a todos os superamentos de sua animalidade.
E Cristo, que tem nas maos a poténcia da renovacio, esti no momento
central da evolucdo do homem, entre o extremo limite da descida
(materialismo helénico-romano) e o pressentimento da ascensdo, para
derrubar as leis de uma vida superada e reconstrui-la na forma de uma vida
nova, mais digna e mais alta. Cristo € o primeiro momento, o sinal sensivel,
da descida daquela for¢a que jamais no tempo deixard de agir, presente no
intimo das coisas, nas profundezas das almas, nas formas da vida, nas obras
do homem. E a ac@o serd constante, a pressdo tenaz, a ascensdo lenta e
continua, a elevacdo serd progressiva até a realizacdo do Reino dos céus. A
verdade se fard sempre mais evidente nas almas, sempre mais o amor divino
reaquecerd os coracdes; através de uma luta longa e ardua, a nave da Igreja
de Cristo atravessard o grande oceano da vida dos povos, os martires se
doardo pela ideia, e o primeiro movimento se elaborard, e se implementard,
completando-se no detalhe, sempre mais exatamente, o grande projeto de
Cristo, se langcam laboriosamente as bases colossais de uma nova civilizagdo
que renovard o mundo a partir dos fundamentos. Cristo foi uma semente.
Mas que mundo uma semente contém! Uma semente €, como a palavra de
Cristo, uma concentracdo potente de forcas, capaz de lentamente realiza-las,
germinando e crescendo.

Cristo ndo destruiu: continuou e fecundou. Arrancou o homem de
um plano de vida para transportd-lo a um mais alto. A Sua revolucgdo esta
sempre presente. Ndo € no fundo sendo a maturacdo lenta e fatal das leis
da vida, é, portanto, parte integrante do plano organico do funcionamento
e desenvolvimento do universo. O contraste entre as forcas do bem e
aquelas do mal, o choque entre espirito e matéria, sdo luta contida em um
mais vasto equilibrio, sio momentanea fadiga de evolucdo, desordem
contida e utilmente enquadrada em uma ordem maior. Era necessdria uma
intervencdo energética de poténcia excepcional para desviar e renovar tao
decisivamente o curso da historia. Para abrir a prisdo da carne ao
prisioneiro da matéria, aquele raio devia ter a poténcia do relampago. Mas
naquela poténcia ndo se perturba o equilibrio e a fusdo € lenta,

257

278

279



258

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

lopera si compie nellordine, proporzionata alle forze progredienti
dell’'uomo. La potenza &, sempre pili, dominata e incanalata in forme di
ordine. E questa ¢ la sua piu grande espressione: la potenza contenuta nella
dolcezza. La carezza di Cristo trattiene in sé il gesto del creatore dei
mondi. Lo stesso, tremendo Dio di Mose, sa evolvere la sua manifestazione
e proporzionare la sua espressione nel relativo. Era giunta lora di
spalancare le porte del vero e Cristo lo strappa dal mistero dei templi alla
luce del sole; riprende per mano I'nvomo guidato dalla rivelazione e lo
conduce piu avanti; si squarcia il velo del tempio. Ed oggi continua ad
accompagnare I'uvomo che ricerca attraverso la scienza, perché ogni scienza
non pud non rivelare sempre piu evidente la Sua veritd. E presente
nell'intuizione del genio, nelleroismo del santo, nella rivelazione che ¢
continua. Poiché Egli ¢ in cima a tutte le ascensioni umane.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

a obra se cumpre na ordem, proporcional as forgas progressivas do homem.
A poténcia €, sempre mais, dominado e canalizado em formas de ordem. E
esta € a sua maior expressdo: a poténcia contida na dogura. A caricia de
Cristo traz em si o gesto do criador dos mundos. O mesmo, tremendo Deus
de Moisés, sabe evoluir a sua manifestacdo e proporcionar a sua expressao
no relativo. Chegou a hora de escancarar as portas da verdade, e Cristo a
arranca do mistério dos templos para a luz do sol; retoma pela mado o
homem guiado pela revelacdo e o conduz mais adiante; se rasga o véu do
templo. E hoje continua a acompanhar o homem que busca através da
ciéncia, porque cada ciéncia ndo pode ndo revelar sempre mais evidente a
Sua verdade. Estd presente na intui¢do do génio, no heroismo do santo, na
revelacdo que € continua. Pois Ele estd no cume de todas as ascensdes
humanas.

259



260

280

281

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XI. La redenzione

Il mistero della redenzione ¢ un mistero di dolore e di amore, del
dolore e dellamore di un Dio. Per comprendere rifacciamoci ai concetti
fondamentali. Abbiamo esaminato altrove! il fenomeno stupendo
dell’annullamento del dolore attraverso l'evoluzione. Il dolore ¢ la fatica
dell’ascendere, che laboriosamente porta alla felicita che deve cosi esser
guadagnata. Ma se il dolore fa Tlevoluzione, levoluzione annulla
progressivamente il dolore. Lannullamento del dolore si opera dunque
attraverso il dolore. Questi aspetti profondi della Legge, Cristo & venuto a
mostrarci col Suo esempio. Il dolore ¢ una caratteristica di una data fase di
evoluzione, la nostra nei cui limiti esso funziona necessario come agente di
trasformazione, per scomparire a trasformazione avvenuta, appena toccato
un piu alto piano di vita. Il dolore ¢ una condizione di vita inerente alla
materia, fino alla fase umana: nella smaterializzazione dell'essere, quella
condizione scompare. Il dolore ¢ una dissonanza che nell'armonizzazione
viene riassorbita, ¢ una densita che nella spiritualizzazione vaporizza. Cristo
¢ venuto ad insegnarci le vie del superamento del dolore attraverso il dolore
e la spiritualizzazione. Prima di Cristo il dolore era feroce, terribile, senza
pieta. Cristo ne fa la via maestra dell'ascensione, della liberazione, della
redenzione. Ne fa una forza amica, indispensabile per la conquista del nostro
bene e della nostra felicita. La belva nemica si addolcisce, si addomestica a
utile collaboratrice, la cosa temuta e maledetta si fa cosa santa e amata che
stringiamo nel cuore come una salvezza. Cristo ha rovesciata e rifatta la
concezione umana, facendo del vinto un santo, un eroe, un vincitore. Cristo
¢ disceso e si ¢ reso presente e sensibile nel profondo delle anime che
soffrono, affratellandosi con loro nel Suo amore, facendo proprio il loro
dolore, ogni giorno, come lo fece proprio sulla croce.

E un meraviglioso fenomeno che sto sperimentando, questo del
superamento del dolore, che Cristo ci insegna. E logico che il dolore, essendo
uno strumento di ascensione, si stacchi dall'io quando I'ascensione ¢ raggiunta;
¢ necessario nell'ordine dell’'universo che il dolore cada quando ha superata la
funzione evolutiva di prova e di lezione. Quando lo abbiamo tutto compreso,
ed esso ha esaurita la sua funzione di scuola e di espiazione equilibratrice
nell'ordine delle spinte morali, esso allora cade come le altre illusioni della
vita. Allora non solo non si verificano piu, per aver colmata la misura del
debito, le condizioni esteriori del dolore, perché un assalto inutile agli scopi di
bene ¢ fuori equilibrio (si tratta di equilibri automatici insiti nella Legge): ma
avviene un fatto nuovo. Anche se il dolore resta come fatto esteriore, ¢
avvenuta per evoluzione una cosi profonda trasformazione di personalita, che

! “LaGrande Sintesi”, cap. LXXXI La Funzione del Dolore.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XI. A redencao

O mistério da redengao € um mistério de dor e de amor, da dor e do
amor de um Deus. Para compreender, voltemos aos conceitos
fundamentais. Examinamos em outro lugar' o fendmeno estupendo da
anulacdo da dor através da evolucdo. A dor € o esforco da ascensdo, que
laboriosamente conduz a felicidade que deve assim ser conquistada. Mas se
a dor faz a evolugdo, a evolucdo anula progressivamente a dor. A anulagdo
da dor se opera, portanto, através da dor. Estes aspectos profundos da Lei,
Cristo veio nos mostrar com o Seu exemplo. A dor € uma caracteristica de
uma dada fase da evolucdo, a nossa, em cujos limites ela funciona como
um agente necessdrio de transformacio, para desaparecer a transformacio
ocorrida, assim que se tenha tocado um mais alto plano de vida. A dor é
uma condi¢do de vida inerente a matéria, at€ a fase humana: na
desmaterializacdo do ser, aquela condicdo desaparece. A dor é uma
dissonancia que na harmonizagdo € reabsorvida, ¢ uma densidade que na
espiritualizacdo vaporiza. Cristo veio nos ensinar as vias da superacdo da
dor através da dor e da espiritualizacdo. Antes de Cristo, a dor era feroz,
terrivel, sem piedade. Cristo dela fez a via mestra da ascensdo, da
libertagdo, da redengdo. Lhe fez uma forca amiga, indispensédvel para a
conquista do nosso bem e da nossa felicidade. A fera inimiga se adoga, se
domestica e transformada a 1til colaboradora; o que era temida e
amaldi¢oada se faz santa e amada, algo que estreitamos no coracdo como
uma salvagdo. Cristo subverteu e refez a concep¢do humana, fazendo do
vencido um santo, um her6i, um vencedor. Cristo desceu e se fez presente
e sensivel nas profundezas das almas que sofrem, irmanando-se com elas
no Seu amor, fazendo sua a dor delas, cada dia, como o fez justamente na
cruz.

E um maravilhoso fendmeno que estou experimentando, este da
superagdo da dor, que Cristo nos ensina. E I6gico que a dor, sendo um
instrumento de ascensdo, se destaque do eu quando a ascensdo € alcancada;
€ necessdrio na ordem do universo que a dor cesse quando for superada a
funcao evolutiva de prova e licao. Quando a tivermos toda compreendido, e
ela tiver exaurido a sua fun¢do de escola e de expiacdo equilibradora na
ordem dos impulsos morais, ela entdo cai como as outras ilusdes da vida.
Entdo, ndo s6 nao se verificam mais, por haver coberto a medida do débito,
as condicdes exteriores da dor, porque um assalto inttil aos escopos de bem
estd fora do equilibrio (se trata de equilibrios automaticos inseridos na Lei),
mas ocorre um fato novo. Mesmo se a dor permaneca como fato exterior,
ocorreu por evolucido uma tio profunda transformacgao de personalidade, que

! “AGrande Sintese”,cap. LXXXI A Fungéo da Dor.

261

280

281



262

282

283

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

questa gli sfugge; l'evoluzione, portandola in una fase nuova, ’ha mutata in un
nuovo modo di essere in cui il dolore non si ripercuote con le stesse reazioni
del livello umano; in altri termine l'ascesa ha portato lo spirito a tale grado di
armonizzazione (amore divino), che non vi ¢ pill dissonanza che abbia la forza
di penetrarla e alterarla. Allora, pur restando identiche le condizioni di
ambiente, I'urto di quella forza non trova piu spinte antagoniche e reazioni
contro cui impennarsi a accanirsi per sua espansione e scivola via senza
resistenze. L'istrumento recettivo ¢ mutato ed ¢ basato questo mutamento di
natura perché cambi completamente la gamma delle sue risonanze.
Sopraggiungere nella coscienza una opacita di audizione, lo spirito non
risponde piu a quell'ordine di vibrazioni e la sordita in quel piano ¢ sostituita
da una potenza recettiva e percettiva nel piano piu alto dell’amore. 1l fatto
negativo e il fatto positivo convergono verso lo smorzamento progressivo della
sensazione penosa del dolore, nella sensazione gioiosa dellamore. Il
mutilamento del desiderio, la compressione della sofferenza, si invertono
allora nella moltiplicazione ed espansione dellamore e il dolore diviene
felicita. Allora il dolore & amore, in questo annega e piu non Vi si ritrova; si
giunge a Cristo, all'amore che Egli ci ha portato, si comprende e si tocca la
Sua redenzione.

Grande e meravigliosa legge di equilibrio e di giustizia, questa per cui
il dolore, quando ha esaurito la sua funzione di portare l'anima fino al
superamento dell’animalita, si allontana in silenzio! Quanto ¢ sapiente la
Legge di Dio, in cui il male ¢ arginato e piegato ai fini del bene, la
sofferenza giusta e fruttifera, I'ascensione guadagnata e necessaria, il dolore
condizione di felicita! Esso ¢ una forza chiusa nel suo piano, da cui non puo
uscire ed ¢ possibile la liberazione, ascendendo. Il dolore non puo colpire
oltre la zona assegnatagli dalla legge, dove deve esaurire la sua funzione di
prova e formazione di anime. Piu in alto non sussiste che il dolore del giusto
che ¢ cosa santa, libera, ¢ missione, martirio, trionfo: ¢ soprattutto amore.

Il dramma della passione di Cristo, punto culminante della sua
discesa, ha toccato questi che sono 1 punti culminanti della vita umana, 1
nodi centrali della Legge nel momento umano. Cristo ci ha svelato nella sua
azione il mistero di questo riassorbimento del dolore nell’amore. Di questi
problemi dovevo trattare perché sono la sostanza dell'opera del Cristo. Ma
guardiamo ancora piu profondo. Egli non ¢ venuto solo per insegnare, &
venuto anche per pagare; non solo per mostrarci il principio dell'espiazione
necessaria, ma per compiere Egli stesso con il suo tormento questa
espiazione. Egli non € venuto solamente per farci comprendere con la parola
e con lesempio questo meraviglioso fenomeno che ho spiegato,
dell'annullamento del dolore, il suo vaporizzare nella spiritualizzazione, il
riarmonizzarsi della sua dissonanza nell’'armonia dell’amore; Cristo non €
disceso solo per insegnarci la possibilita di una liberazione. Ma si € piazzato



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

esta lhe escapa; a evolugdo, ao leva-la a uma fase nova, a mudou em um
novo modo de ser em que a dor ndo se repercute com as mesmas reacoes
do nivel humano; em outros termos, a ascensdo levou o espirito a tal grau
de harmonizagdo (amor divino) que ndao hd mais dissonancia que tenha a
forca de penetrd-la e alterd-la. Entdo, enquanto permanecem idénticas as
condi¢cdes de ambiente, o choque daquela for¢ca ndo encontra mais
impulsos antagdnicos e reagdes contra os quais erguer-se e enfurecer-se
pela sua expansdo e se esvai sem resisténcia. O instrumento receptivo
mudou, e se baseia esta mudanca de natureza para que troque
completamente a gama das suas ressonancias. Para chegar na consciéncia
uma opacidade de audi¢@o, o espirito nao responde mais a aquela ordem de
vibracdes, e a surdez naquele plano € substituida por uma poténcia
receptiva e perceptiva no plano mais alto do amor. O fato negativo e o fato
positivo convergem para a amortizacdo progressiva da sensacdo penosa da
dor, na sensacdo gloriosa do amor. A mutilacdo do desejo, a compressao
do sofrimento, se invertem, entdo, na multiplicacio e expansdo do amor, e
a dor torna-se felicidade. Entdo a dor é amor, neste afoga-se e ndo mais ali
se encontra; se chega a Cristo, o amor que Ele nos trouxe, se compreende e
se toca a Sua redencdo.

Grande e maravilhosa lei do equilibrio e de justica, esta pela qual a
dor, quando exaurida a sua funcdo de levar a alma até ao superamento da
animalidade, se afasta em siléncio! Qudo sdbia € a Lei de Deus, na qual o
mal € contido e curvado aos fins do bem, o sofrimento justo e frutifero, a
ascensdo conquistada e necessdria, a dor condi¢do da felicidade! Ela € uma
forca encerrada no seu plano, do qual ndo pode escapar, e € possivel a
libertacdo, ascendendo. A dor ndo pode atingir além da zona que lhe é
atribuida pela lei, onde deve exaurir a sua funcdo de prova e formacdo de
almas. Mais no alto ndo subsiste sendo a dor do justo, que € coisa santa,
libertadora, € missdo, martirio, triunfo: € sobretudo amor.

O drama da paixdo de Cristo, ponto culminante da sua descida,
tocou nestes que sdo os pontos culminantes da vida humana, os nos
centrais da Lei no momento humano. Cristo nos revelou na sua a¢do o
mistério desta reabsor¢do da dor no amor. Destes problemas devo
tratar porque sdo a substincia da obra do Cristo. Mas olhemos ainda
mais profundamente. Ele ndo veio s6 para ensinar, veio também para
pagar; ndo sO para nos mostrar o principio da expia¢cdo necessdria, mas
para cumprir Ele mesmo com o seu tormento esta expiagdo. Ele ndo
veio somente para nos fazer compreender, com a palavra e com o
exemplo, este maravilhoso fendmeno que expliquei, da aniquilagdo da
dor, o seu vaporizar na espiritualizagdo, o harmonizar-se novamente
da sua dissonancia na harmonia do amor; Cristo ndo desceu sé para
nos ensinar a possibilidade da libertacdo. Mas se posicionou

263

282

283



264

284

285

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

nel centro del fenomeno e lo ha vissuto, nel centro del dolore umano che ha
fatto suo, nel centro della dissonanza per riassorbirla dolorosamente
nell’armonizzazione del suo amore, ha fatto sua la schiavitt umana e ha
dovuto con fatica e pena umana raggiungere la liberazione. Farsi uomo
significa immergersi tutto fino in fondo al piano umano, nella sua
atmosfera, nella sua debolezza, nelle sue sensazioni, nella sua iniquita.
Significa fare propria questa iniquita e doverne rispondere in proprio di
fronte alla Legge di Dio. Cristo cosi si ¢ fatto colpevole nella Sua persona
delle iniquita umane e le ha dovute pagare.

Quel che stupisce e stordisce la nostra comprensione nella discesa
del Cristo ¢ questo sprofondamento di divinita nella sozzura della carne
umana. Solo sapendo chi ¢ Dio e chi ¢ I'uvtomo, si pud comprendere la
vertiginosa grandezza dell’atto e quale forza tremenda sia quindi 'amore
divino. Che bisogno poteva avere il Santo dei Santi di passare per le vie del
dolore? Non certo per sé. Egli era perfetto, non aveva bisogno in sé di
purificazione e di ascensione, di redenzione. Ma cid divenne una necessita
fatale appena Egli si fuse nella natura umana. Tutta la carne, tutto il sangue
sembra essere asceso con Lui dopo il Suo martirio di carne e di sangue,
eternamente nobilitati da questo contatto. Tanti dicono: perché il tormento
straziante della Croce se Egli era Dio, l'onnipossente? Essi non
comprendono che quel dolore ¢ l'ombra delle colpe umane, che senza
questa espiazione non si potevano neutralizzare. Cristo non volle, dinanzi al
popolo che gli chiedeva il miracolo, salvare se stesso e discendere della
Croce. Non poteva dinanzi al Padre che era se stesso, non poteva dinanzi
alla Legge che era se stesso. Accettato il calice, stretti i legami, la passione
era un turbine di forze in movimento in cui il Verbo si esprimeva; Cristo
agiva nel cuore della Legge e, nell’arbitrio, violando questa, Egli avrebbe
negato se stesso.

Il popolo che era sotto la Croce non aveva compreso questa fatalita
di passione, questa inviolabilita di principio, e come Chi l'aveva voluta non
potesse rinnegarla. “Ha salvato gli altri e non puo salvare se stesso!”,
dicevano. “Se Egli ¢ re d’Israele, scenda ora dalla croce e noi crederemo in
Lui”. 11 popolo che ¢ il mondo immaginava in Cristo un uomo che avrebbe
dovuto pensare a se stesso € se vi supponeva un dio era un dio umano, il
cui primo fine e uso della propria potenza era per scopi egoisti. Al vertice
della Sua passione Cristo non esisteva per sé: guarda dalla Croce al mondo,
diviso da un abisso di incomprensione. Il mondo immagina una legge e un
Dio a sua somiglianza non ancora perfetti, che ammettano la
modificazione, il ritocco, l'arbitrio; confonde liberta con licenza, potere con
abuso, e non immagina che tutto ci0 scompare quando piu si sale. Il mondo
crede che come in basso anche in alto vi possono essere coscienze isolate
ed egoiste che si sostituiscano a capriccio all'ordine assoluto della Legge. E



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

no centro do fendomeno e o viveu, no centro da dor humana que fez sua,
no centro da dissondncia para reabsorvé-la dolorosamente na
harmonizacdo do seu amor, fez sua a escraviddo humana e teve com
esforco e pena humana que alcancar a libertacdo. Tornar-se homem
significa imergir-se todo até o fundo no plano humano, na sua atmosfera,
na sua fraqueza, nas suas sensacoes, na sua iniquidade. Significa fazer sua
essa iniquidade e ter que responder por ela perante a Lei de Deus. Cristo,
assim, se fez culpado na Sua pessoa pelas iniquidades humanas e as teve
que pagar.

O que espanta e atordoa a nossa compreensdo na descida do Cristo é
este aprofundamento da divindade na imundicie da carne humana. S6
sabendo quem € Deus e quem € o homem se pode compreender a
vertiginosa grandeza do ato e qual forca tremenda € portanto o amor
divino. Que necessidade poderia ter o Santo dos Santos de passar pelas
vias da dor? Néo certamente por si. Ele era perfeito; ndo precisava em si
de purificacdo e de ascensdo, de redencdo. Mas isso se tornou uma
necessidade fatal assim que Ele se fundiu na natureza humana. Toda a
carne, todo o sangue, parece ter ascendido com Ele ap6s o Seu martirio de
carne e de sangue, eternamente enobrecido por este contato. Tantos dizem:
por que o tormento excruciante da Cruz se Ele era Deus, o onipotente?
Eles ndo compreendem que aquela dor € a sombra das culpas humanas,
que sem esta expiacio ndo se poderiam neutralizar. Cristo ndo quer, diante
do povo que lhe pedia o milagre, salvar a si mesmo e descer da Cruz. Nao
podia diante do Pai, que era Ele mesmo, ndo podia diante da Lei, que era
Ele mesmo. Tendo aceitado o cdlice e apertado os lagos, a paixdo foi um
turbilhdo de for¢cas em movimento no qual o Verbo se exprimia; Cristo
agia no coracdo da Lei e, no arbitrio, violando esta, Ele teria negado a si
mesmo.

O povo que estava sob a cruz ndo compreendia esta fatalidade de
paixdo, esta inviolabilidade de principio, € como Quem a desejara ndo
pudesse nega-la. “Salvou os outros e ndo pode salvar a si mesmo!”, diziam.
“Se Ele € rei de Israel, desca agora da cruz e nds creremos Nele”. O povo
que € o mundo imaginava em Cristo um homem que deveria pensar em si
mesmo, € se lhe supunha um deus, era um deus humano, cujo primeiro fim
e uso da propria poténcia era para escopos egoistas. No vértice de Sua
paixdo, Cristo nfo existia para si mesmo: olha da Cruz ao mundo, dividido
por um abismo de incompreensdo. O mundo imagina uma lei e um Deus a
sua semelhanca ndo ainda perfeitos, que admitem a modificacdo, o retoque,
o arbitrio; confunde liberdade com licenciosidade, poder com abuso, e ndo
imagina que tudo isso desaparece quanto mais se sobe. O mundo acredita
que, como em baixo, também no alto podem existir consciéncias isoladas e

N

egoistas que se substituem por capricho a ordem absoluta da Lei. E

265

284

285



266

286

287

288

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

invoca il miracolo come prova di potenza, mentre la potenza piu grande ¢
nell'ordine, sia pur l'eccezione necessaria talvolta per scuotere la cecita
umana.

No. Il tutto ¢ un organismo perfetto e completo. L'uomo vorrebbe
proiettare I'anarchia del suo piano anche in alto: ma lassu tale disordine
non giunge. Ha un concetto caotico dell'onnipotenza. Non vi €& potere
anche divino che possa violare la Divinita. II mistero della passione e
redenzione ¢ basato tutto sull'ineluttabilita degli equilibri interiori della
Legge. Le colpe umane avevano determinato un grande squilibrio di forze.
Per ricostituire 'armonia e l'ordine, era necessaria una compensazione
dinamica, una espiazione equivalente per bilanciare la colpa. Ogni spinta (&
legge) non si neutralizza e non si annulla che per una spinta uguale e
contraria. Le ribellioni umane in questo piano non hanno senso, non sono
concepibili dissidi. Cristo, la Legge, la volonta del Padre, erano unificati e
identici.

In fondo al concetto della redenzione dal dolore attraverso 'amore &
dunque un concetto ancora piu grande: la perfezione e la inviolabilita della
legge di Dio. Quale forza abbia tale principio di ordine si vede dal fatto che
Dio stesso vi si ¢ sottoposto e nella Sua onnipotenza ha trovato
inconcepibile l'alterarlo. Questa ¢ la piu profonda ragione della passione di
Cristo. Che dovremo dire noi pigmei che ci rivoltiamo e malediciamo
dinanzi ad un dolore meritato? Cosi la vittima pura e innocente ha fatto
proprie le colpe umane del passato e dell’avvenire e in tale posizione si €
posta di fronte alla Legge. In questo atto I'inflessibile giustizia della legge
del Dio mosaico si ¢ misericordiosamente addolcita nell'amore pietoso del
Dio cristiano e il Principio ha svolto una sua piu profonda manifestazione.
Solo nel sacrificio poteva attuarsi la pieta senza violare la coerenza
completarsi l'espressione senza alterare la perfezione. Il giusto si immola,
la giustizia si compie, il colpevole ¢ redento. Nell'abnegazione la giustizia
si completa nella bonta e nella pieta, I'equilibrio si ritrova in un equilibrio
piu profondo. Ogni spinta ¢ al suo posto, si sviluppa in un ordine perfetto.
Il secondo principio € apparso in posizione subordinata, perché altrimenti,
sostituendosi la pieta alla giustizia, si sarebbe mutato in principio di
sovvertimento.

Cosi Cristo ha vissuta la sua passione, oltre che per una ragione
umana e visibile, di esempio, anche per una ragione divina e profonda, di
espiazione, di equilibrio, di inviolabilita della Legge. In questo momento
supremo Cristo non era solo dinanzi agli uomini, ma soprattutto dinanzi a
se stesso e all'inviolabilita del principio. La passione fu libera fino al
Getsemani: i fu il vero tormento. Poi Cristo la segue con la tranquillita
interiore di un dominatore, di un assente, in tutto il suo fatale compimento.
Solo nel Getsemani fu uomo e umanamente disse: “Padre mio, se &



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

invoca o milagre como prova de poder, enquanto o maior poder estd na
ordem, mesmo que a excecldo seja necessdria as vezes para abalar a
cegueira humana.

Nao. O todo é um organismo perfeito e completo. O homem gostaria
de projetar a anarquia de seu plano também no alto: mas 14 em cima tal
desordem ndo alcanca. H4 um conceito cadtico de onipoténcia. Nao ha
poder, mesmo divino, que possa violar a Divindade. O mistério da paixdo e
redencdo € baseado todo na inevitabilidade dos equilibrios interiores da
Lei. As culpas humanas determinaram um grande desequilibrio de forgas.
Para restaurar a harmonia e a ordem, era necessdria uma compensagao
dindmica, uma expiacdo equivalente para balancear a culpa. Cada impulso
(é lei) ndo se neutraliza e ndo se anula sendo por um impulso igual e
contrdrio. As rebelides humanas neste plano nio t€ém sentido, ndo sio
concebiveis dissidios. Cristo, a Lei, a vontade do Pai, eram unificados e
idénticos.

No cerne do conceito de redengcdo da dor através do amor estd
portanto um conceito ainda maior: a perfei¢@o e a inviolabilidade da lei de
Deus. Qual forca teria tal principio de ordem se vé do fato que o préprio
Deus se lhe submeteu a e nela Sua onipoténcia, achou inconcebivel altera-
la. Esta € a mais profunda razdo da paixdo de Cristo. Que deveriamos dizer
nds, pigmeus, que nos revoltamos e amaldicoamos diante de uma dor
merecida? Assim, a vitima pura e inocente tomou sobre si os pecados
humanos do passado e do futuro e, em tal posi¢do, se colocou diante da
Lei. Nesse ato, a inflexivel justica da lei do Deus mosaico foi
misericordiosamente suavizada no amor piedoso do Deus cristdo, e o
Principio desdobrou uma sua mais profunda manifestagdo. SO no sacrificio
poderia ser realizada a piedade sem violar a coeréncia, completar-se a
expressdo sem alterar a perfeicdo. O justo se imola, a justi¢a se cumpre, 0
culpado € redimido. Na abnegacdo, a justi¢a se completa na bondade e na
piedade; o equilibrio se reencontra em um equilibrio mais profundo. Cada
impulso estd no seu lugar, se desenvolve em uma ordem perfeita. O
segundo principio apareceu em posicdo subordinada, porque, de outro
modo, ao substituir a piedade a justica, se teria mudado em principio de
subversao.

Assim, Cristo viveu a sua paixdo, ndo apenas por uma razio humana e
visivel, de exemplo, mas também por uma razdo divina e profunda, de
expiacgdo, de equilibrio, da inviolabilidade da Lei. Nesse momento supremo
Cristo nao estava s6 diante dos homens, mas sobretudo diante de si mesmo e
da inviolabilidade do principio. A paixao foi livre até o Gets€mani: ali estava
o verdadeiro tormento. Depois, Cristo a segue com a tranquilidade interior
de um dominador, de um ausente, em toda o seu fatal cumprimento. S6 no
Getsémani foi homem e humanamente disse: “meu Pai, se €

267

286

287

288



268

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

‘”

possibile passi da me questo calice!”. Poi tornd Dio, padrone del dolore e
delle forze della vita e della morte. Egli offri I'olocausto che la legge
esigeva, ma lo domind. Egli poteva non sentire il dolore, perché lo
superava e gli comandava. Ma questa potenza sul dolore, come Egli
dimostro all’evidenza, non poteva e non volle ledere I'inviolabilita della
Legge. Solo qui apparve debole ai ciechi, non nel possedere l'ordine e nel
comandare alla sofferenza. Il dolore obbediva senza ledere la sua pace; ma
Egli lo senti tutto perché Egli era immerso nel nostro piano. Un dolore
vero era necessario. Per I'esempio, di fronte all'uomo, poteva bastare una
apparenza, non per l'espiazione, di fronte alle leggi della vita che non
s'ingannano. Quella del Cristo non fu una sola rappresentazione, fu una
tremenda realta di dolore e di dolore umano, perché in questo piano di
esistenza Cristo lo ha vissuto. Solamente Egli non aveva bisogno di viverlo
a stillicidi come noi, ottusi ad apprendere, lenti nel progredire, bisognosi di
riposi perché la natura non si schianti. Noi, per impotenza umana, lo
viviamo a piccole dosi, imposte dagli angusti confini della nostra
sopportabilita, lo assorbiamo necessariamente diluito nel tempo, perché lo
stesso ritmo dell’evoluzione ¢ una legge che non si puo forzare. Quella
passione che noi viviamo per momenti distanziati nei secoli, Egli che nulla
aveva da imparare e che tutto sapeva sopportare, la visse in sintesi, in una
flammata rapida e intensa, in un solo respiro di vertiginosa profondita.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

‘”

possivel passe de mim este cdlice!”. Depois retornou Deus, senhor da dor e
das forcas da vida e da morte. Ele ofereceu o holocausto que a lei exigia,
mas o dominou. Ele podia ndo sentir a dor, porque a superava e a
comandava. Mas esta poténcia sobre a dor, como Ele demonstrou com
evidéncia, nao podia e ndo queria lesar a inviolabilidade da Lei. S6 aqui
aparece débil aos cegos, ndo no possuir a ordem e no comandar o
sofrimento. A dor obedecia sem lesar a sua paz; mas Ele a sentiu toda
porque Ele estava imerso no nosso plano. Uma dor verdadeira era
necessdria. Por exemplo, diante do homem, poderia bastar uma aparéncia,
ndo para expiacdo, diante das leis da vida que ndo se enganam. Aquela do
Cristo ndo foi uma mera representagdo, foi uma tremenda realidade de dor
e de dor humana, porque neste plano de existéncia Cristo a viveu. Somente
Ele ndo precisava vivé-la a conta gotas como nds, obtusos para o aprender,
lentos no progredir, necessitados de repousos para que a natureza nao se
despedace. Nos, pela impoténcia humana, a vivenciamos em pequenas
doses, impostas pelos estreitos confins da nossa suportabilidade; a
absorvemos necessariamente diluida no tempo, porque o préprio ritmo da
evolucdo € uma lei que nio se pode forcar. Aquela paixdo que nés vivemos
por momentos distanciados nos séculos, Ele, que nada tinha a aprender e
que tudo sabia suportar, a vivenciou em sintese, numa fulguracio rdpida e
intensa, num dnico sopro de vertiginosa profundidade.

269



270 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

11 H.u_‘du/};{ ) ”i'/,,,/
215,

(Disegno di Francesco Ubaldi)

Cammina, cammina. Cristo avanti, e dietro il mondo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 271

(Desenho de Francesco Ubaldi)

Caminha, caminha. Cristo avante, e atras o mondo.



272

289

290

291

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XII. Ascesa di anime

Cristo inizia cosi lascesi mistica, lelevazione delle anime fino
all’'unificazione con Dio. Egli si fa il grande ispiratore, I'impulsore invisibile
della vita spirituale e l'evoluzione umana si solleva dietro di Lui per
seguirlo. Senza di Lui la vita non avrebbe potuto raggiungere il piano
mistico e con Lui si avvia a raggiungerlo. La storia dell'uomo continua a
scrivere nel gran libro della vita e inizia una nuova pagina: la pagina
dell’amore. Una nuova sintesi ¢ fiorita dal travaglio dei millenni, un nuovo
squillo, emergente dalla profondita dei tempi, ha chiamato a raccolta nella
corsa delle civilta mobili e inquiete, la vita si sposta sul suo asse e muta il
centro delle attrazioni umane. Gli egoismi si aprono, le coscienze si
dilatano, l'affratellamento incomincia, la voce di Cristo risuona di cuore in
cuore in un canto solo che si fonde e si eleva, rispondendo alla gloria dei
cieli. Il mondo inizia una marcia potente verso la realizzazione del Regno
di Dio, che non ¢ elargizione gratuita all'inerzia umana, ma laboriosa
conquista compiuta sotto la guida di Cristo; I'ascensione non ¢ comodo
sfruttamento dei meriti divini ma fusione umana nella Sua passione.

Cammina, cammina. Si inizia il gran movimento. Cristo ¢ in testa,
avanti a tutti, con I'esempio del suo dolore e del suo amore, della croce e
della passione, una luce che avanza lasciando dietro di s€ una scia di
splendori. Su questa via luminosa il mondo si incammina e segue. Cristo ¢
un sole splendente che attrae a sé le fiammelle delle anime umane; ne piove
una radiazione di amore sotto cui si ravvivano, si drizzano, si accendono di
nuovi guizzi. E come un divampare di incendio. E le piccole fiamme
ingrossano, salgono su su fino a toccare il cielo e si unificano nello
splendore del gran sole centrale in cui si perdono riassorbite.

Cammina, cammina. Cristo va con la sua croce, sempre innanzi a
tutti. Egli non ha casa, né ricchezze, né potere umano. Egli ¢ una forza
nuda, sospesa tra gli orrori della terra e gli splendori del cielo. Egli non &
nella storia, ma ¢ superiore alla storia, non ¢ chiuso nel tempo, ma ¢
padrone del tempo. Nella sua realta Egli ¢ immaterializzabile e appunto
per questo ¢ vivo e presente; la sua realta ¢ interiore ed ¢ nel palpito e nel
tormento del nostro spirito; appunto per questo Egli ¢ qui con noi, tra noi,
sensibile a chiunque lo sappia sentire. Egli ¢ vivo e presente e il mondo,
perché Egli non ¢ fatto di materia, non lo riconosce. Egli ¢ una vibrazione,
la Sua casa ¢ in noi, una risonanza di pensieri e di opere. Ed Egli va umile
peregrinando di porta in porta, chiedendo ospitalita, va picchiando di cuore
in cuore, implorando amore. E il mondo gli dice: Chi sei tu? Va, non ti
CONOSCO.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XTII. Ascese da alma

Cristo inicia assim a ascese mistica, a elevacdo das almas a
unificacdo com Deus. Ele se faz o grande inspirador, o impulsionador
invisivel da vida espiritual, e a evolugao humana ascende atrds dEle para
segui-lo. Sem Ele, a vida ndo teria podido alcangar o plano mistico, e com
Ele se avia a alcanc¢d-lo. A histéria do homem continua a escrever no
grande livro da vida e inicia uma nova pédgina: a pagina do amor. Uma
nova sintese floresceu do trabalho dos milénios; um novo toque de clarim,
emergente das profundezas dos tempos, convocou a colheita no curso das
civilizacdes mdveis e inquietas; a vida se desloca de seu eixo e muda o
centro das atragdes humanas. Os egoismos se abrem, as consciéncias se
dilatam, a irmanacdo comega, a voz de Cristo ressoa de coracdo em
coracdo em um canto Unico que se funde e se eleva, respondendo a gléria
dos céus. O mundo inicia uma marcha potente rumo a realizagdo do Reino
de Deus, que ndo é um dddiva gratuita a inércia humana, mas laboriosa
conquista cumprida sob a orientagao de Cristo; a ascens@o ndo € o comodo
desfrutamento dos méritos divinos, mas fusdo humana na Sua paixao.

Caminhai, caminhai. Se inicia o grande movimento. Cristo vai a
frente, diante de todos, com o exemplo da sua dor e do seu amor, da cruz e
da paixdo, uma luz que avanga, deixando atrds de si um rastro de
esplendores. Sobre esta via luminosa o mundo se encaminha e segue. Cristo
€ um sol esplendente que atrai para si as chamas das almas humanas; lhe
chove uma radiacdo de amor sob a qual se revivem, se elevam, se acendem
com novas faiscas. E como um deflagar de incéndio. E as pequenas chamas
engrossam, subindo mais e mais até tocarem o céu e se unificam no
esplendor do grande sol central, no qual se perdem e reabsorvidas.

Caminha, caminha. Cristo vai com a sua cruz, sempre diante de
todos. Ele ndo tem casa, nem riquezas, nem poder humano. Ele ¢ uma
forca nua, suspensa entre os horrores da terra e os esplendores do céu. Ele
ndo estd na histéria, mas € superior a histéria; ndo estd encerrado no
tempo, mas € senhor do tempo. Na sua realidade, Ele € imaterial, e
precisamente por isto estd vivo e presente; a sua realidade € interior e estd
no palpitar e no tormento do nosso espirito; precisamente por isto estd aqui
connosco, entre nods, sensivel a quem o saiba sentir. Ele estd vivo e
presente, e o mundo, porque Ele ndo € feito de matéria, ndo o reconhece.
Ele € uma vibracdo; a Sua casa estd em nds, uma ressonancia de
pensamentos e obras. E Ele vai humilde peregrinando de porta em porta,
pedindo hospitalidade, bate de coracdo em coracdo, implorando amor. E o
mundo lhe diz: Quem és tu? V4, ndo te conheco.

273

289

290

291



274

292

293

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Cammina, cammina. Odo giunger sull'onda del tempo, echeggiante
di secolo in secolo, questa nuova voce di Dio, che porta la buona novella di
bonta e di amore: presentita, profetizzata in Israele, giunta, predicata,
vissuta nel Messia, poi seguita, attuata nella Chiesa. La odo giungere,
concentrarsi come una forza nella venuta del Cristo, sostare padrona degli
equilibri del mondo e aprirsi poi per spirali in continua espansione
proiettandosi sull'umanita per animarla dall’interno. Il ritmo €& continuo,
connesso in un richiamo che va di secolo in secolo, si collega di
generazione in generazione. Si ripete un echeggiare di appelli e di risposte,
di palpiti e di slanci, di cuore in cuore; si intona per gradi tra la terra e il
cielo una musica immensa. Sono in principio voci isolate, invocazioni
accorate e sperdute, attese pazienti. Ma le anime ascoltano, attente, questa
nuova parola di amore. Una potenza nuova ha invaso il mondo e si
propaga. La ferocia umana si addolcisce in un brivido di tenerezza. Sotto il
bacio di Cristo anche la natura cambia linguaggio, fino al Cantico delle
Creature di Frate Francesco. L’anima umana si apre come corolla e sboccia
al canto di Dio. Questo canto echeggia e si dilata in mille risonanze, si
ripercuote e si moltiplica fin nell’'ultima creatura umile e negletta, si
propaga e inonda la terra. E la musica delle piccole cose di quaggiu si
svolge e si ripete nelle risonanze grandiose del cielo che si ¢ aperto in
ascolto, sale la passione dell’anima, I'amore dell'uomo si unifica nell'amore
di Dio. Quel canto attrae e rapisce; dalla terra lentamente I'umanita si
solleva tutta come una marea che si gonfia e ascende in un unico canto di
anime appassionate, che si fonde e si perde nella musica del cielo.

Cammina, cammina. Cristo avanti, e dietro, il mondo. Quanto &
lunga la via del Regno di Dio! Quanti inciampano e cadono lungo la via!
Quanta fatica di anime per congiungere la terra col cielo! E un drappello
magro dapprima, pochi si mettono pesantemente in marcia. E greve il
fardello di carne e molti non si muovono. Ma di tanto ardore fiammeggia
l'animo dei pochi, cosi attiva ¢ l'irradiazione del cielo, cosi armoniosa
risuona la buona novella, che anche la materia pian piano si scuote. I pochi
sono canali aperti e vie di comunicazione, la luce cosi sfonda le tenebre e
un brivido strano penetra e anima le inerti densita della terra. Cristo ¢
avanti e tutti attrae dietro di sé: & sempre in marcia alla testa sulla via
dell’ascesa. Ha preso Egli in mano il vessillo dell’evoluzione e ha detto:
seguitemi. o sono l'avvenire. Solo pochi esseri incompresi come il loro
Maestro, lo seguono sanguinanti e insultati. Ma la loro voce ¢ cosi dolce e
inusitata, che tanti, ammaliati, si affiancano per udirli e camminano
insieme per comprendere quella strana pace che il mondo non ha. Qualche
parola ¢ udita, qualche vibrazioni giunte e risuona nell’anima attraverso la
sorda corteccia di carne. E il piccolo drappello di Cristo attrae ed ingrossa
man mano nell’andare. Qualche parola echeggia e si ripete, nuovi orecchi si
tendono in ascolto, nuove anime affaticate accorrono imploranti. Giungono



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Caminha, caminha. Ougo chegar na onda do tempo, ecoante de século
em século, esta nova voz de Deus, que porta a boa nova de bondade e de
amor: pressentida, profetizada em Israel, chegada, pregada, vivida no Messias,
depois seguida, implementada na Igreja. A ougo chegar, concentrar-se como
uma for¢a na vinda do Cristo, permanecer senhora dos equilibrios do mundo e
abrir-se depois por espirais em continua expansio, projetando-se sobre a
humanidade para animé-la do interno. O ritmo € continuo, conectado em um
chamado que se estende de século em século, se conecta de geracdo em
geracdo. Se repete um ecoar de apelos e de respostas, de palpitacdes e de
impulsos, de coracdo em coracdo; se entoa por graus entre a terra e o céu uma
musica imensa. S3o, a principio, vozes isoladas, invocagdes sentidas e
perdidas, esperas pacientes. Mas as almas escutam, atentas, esta nova palavra
de amor. Uma poténcia nova invadiu o mundo e se propaga. A ferocidade
humana se suaviza em um arrepio de ternura. Sob o beijo de Cristo, até a
natureza muda de linguagem, rumo ao Cantico das Criaturas do Irmao
Francisco. A alma humana se abre como corola e desabrocha ao canto de
Deus. Este canto ecoa e se dilata em mil ressonancias, se repercute e se
multiplica até na tltima criatura humilde e negligenciada, se propaga e inunda
a terra. E a musica das pequenas coisas aqui embaixo se desdobra e se repete
nas ressonancias grandiosas do céu que se abriu para ouvir, sobe a paixdo da
alma, o amor do homem se unifica no amor de Deus. Aquele canto atrai e
arrebata; da terra, lentamente a humanidade se ergue toda como uma maré
que se incha e ascende em um unico canto de almas apaixonadas, que se
funde e se perde na musica do céu.

Caminha, caminha. Cristo avante, e atrds, 0 mundo. Qudo longo ¢ a
via do Reino de Deus! Quantos tropecam e caem ao longo da via! Quanto
esforco de alma para conectar a terra com o céu! E um grupo escasso no
inicio, poucos se metem pesadamente em marcha. E pesado o fardo de
carne € muitos ndo se movem. Mas de tanto ardor flameja a alma dos
poucos, tdo ativa € a irradiacdo do céu, tdo harmoniosamente ressoa a Boa
Nova, que até a matéria pouco a pouco se abala. Os poucos sdo canais
abertos e vias de comunicacdo, a luz assim espanca as trevas € um tremor
estranho penetra e anima as inertes densidades da terra. Cristo estd avante e
todos atrai atrds de si: estd sempre em marcha a frente sobre a via da
ascensdo. Tomou Ele em méao o estandarte da evolugdo e disse: sigam-me.
Eu sou o futuro. S6 poucos seres, incompreendidos como o seu Mestre, o
seguem, sangrando e insultados. Mas a sua voz € tdo doce e inusitada, que
tantos, encantados, se afincam para ouvi-la e caminham juntos para
compreender aquela estranha paz que o mundo ndo tem. Alguma palavra €
ouvida, algumas vibracdes chegam e ressoam na alma através da surda
crosta da carne. E o pequeno grupo de Cristo atrai e engrossa pouco a pouco
a medida que avanca. Alguma palavra ecoa e se repete, novos ouvidos se
pdem em escuta, novas almas cansadas acorrem implorantes. Chegam

275

292

293



276

294

295

296

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

altri e poi altri; e la parola moltiplica la parola, I'esempio moltiplica
I'esempio, la redenzione moltiplica la redenzione, I'ascensione moltiplica le
ascensioni. Londa dilaga, i pochi diventano falangi, una folla immensa che
non si puo numerare, fino ai confini del mondo. Le vie della vita si aprono.
Il sentiero stretto e spinoso si dilata e si eleva: lo vedo scomparire nel cielo,
come scia luminosa di meteora.

Io seguo, in ultimo, in fondo a tutti. Ad ogni passo la mia anima cade
e tenta di rialzarsi, pecca e spera di redimersi, soffre, espia e sogna di
salire; e inciampo e sosto e indietreggio. Ma queste cadute mi
reimmergono nell’'umanita, nella vita di tutti, mi umiliano e mi affratellano
agli umili. E necessario che io sia ancora quaggiil nella mia imperfezione e
nella mia fatica. Ma se cado in basso la mia vista si offusca e non posso
viver da cieco e sono costretto a salire. Non posso vivere senza la
sensazione di Cristo. Amore e dolore, dolore e amore: cammina, cammina,
stanca anima mia. Ma un giorno, sull'irto sentiero della mia fatica, ho
sentito un passo accanto al mio, ho sentita unaltra spalla affiancarsi alla
mia, sollevare la mia croce e portarla per me. Allora non fui piu solo. Un
altro cuore si adagio sul mio, il dolore divenne amore, e nessuno potra piu
strapparmi all'indissolubile stretta. Ma io cadevo ugualmente e allora mi
scoraggiai per la mia debolezza, ebbi paura per la mia indegnita. Allora la
Voce mi disse: “Non temere. Il mio amore ¢ piu forte della tua debolezza.
Poggia il capo sul mio petto e riposa”.

Allora riprendevo il Vangelo, per rileggere e ricordare. Quella Sua
parola dolce e potente mi investe come un gran vento che mi porta lontano
nel Suo mondo che non ¢ di quaggiu. Rileggo lentamente quella musica
vasta come l'infinito e la mia anima discende di strato in strato, nei
significati piu profondi della Sua parola. Quella musica mi calma, questa
profondita mi sazia. Li solo trovo gli spazi illimitati che la mia anima
vuole. Quella parola dolce ¢ una spada di fuoco che mi penetra I'anima, e
la attraversa come lo sguardo di Dio: ¢ la vibrazione piti armoniosa che io
possa concepire nell’'universo. Quella parola risuona nel mio cuore come
unarpa di un angelo e dissolve il dolore. I1 mio spirito non ha echi
abbastanza profondi per render la molteplice, immensa ricchezza di quella
vibrazione: la sento giungermi meravigliosa e atterrisco nell’udirla
spegnersi nella mia sordita. Lo squillo purissimo di quell'onda in me si
distorce e si deforma, si inquina di risonanze disarmoniche, e io piango di
me e di questa mia opacita terribile che tutto offusca e deturpa.

Ma con qual diritto oso 10 parlare di Cristo? Ma come non
comprendo 10 lassurdita di tale avvicinamento, non odo la ribellione
dell’'universo che dice: indietro, immondo, non senti il fetore della tua
bassezza? Allora io fuggo inorridito di me, e torno a guardare da lontano,
dal profondo della mia miseria, quella debolezza a cui pil non o0so



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

outros e depois outros; e a palavra multiplica a palavra, o exemplo
multiplica o exemplo, a redencdo multiplica a redengdo, a ascensdo
multiplica as ascensdes. A onda se espalha, os poucos se tornam falanges,
uma multidao imensa que ndo se pode numerar, até aos confins do mundo.
As vias da vida se abrem. O caminho estreito e espinhoso se dilata e se
eleva: o vejo desaparecer no céu, como o rastro luminoso de meteoro.

Eu sigo, em ultimo, do fim de todos. A cada passo a minha alma cai
e tenta reerguer-se, peca e espera por redencdo, sofre, expia e sonha em
subir; e tropeco e paro e recuo. Mas estas quedas me reimergem na
humanidade, na vida de todos, me humilham e me irmanam aos humildes.
E necessério que eu esteja ainda aqui embaixo, na minha imperfeicdo e no
meu esforco. Mas se caio em baixo a minha vista se ofusca e ndo posso
viver cegamente e sou forcado a subir. Ndo posso viver sem a sensacdo de
Cristo. Amor e dor, dor e amor: caminha, caminha, minha alma cansada.
Mas um dia, sobre ingreme caminho do meu esfor¢o, senti um passo ao
lado do meu, senti um outro ombro aproximar-se do meu, levantar a minha
cruz e carreg-la por mim. Entdo ndo estava mais s6. Um outro coracdo se
acautelou do meu, a dor se tornou amor, € ninguém poderd mais me
arrancar 2 indissolavel alianca. Mas eu cai ainda, e entdo me desencorajei
com a minha fraqueza, temi pela minha indignidade. Entdo a Voz me
disse: “Nao temas. O meu amor € mais forte que a tua fraqueza. Apoia a
cabe¢a no meu peito e repousa’.

Entdo retomei o Evangelho, para reler e recordar. Aquela Sua
palavra doce e potente me investe como um forte vento que me leva para
longe, no Seu mundo, que nio é daqui em baixo. Releio lentamente aquela
musica vasta como o infinito e a minha alma desce de estrato em estrato,
nos significados mais profundos da Sua palavra. Aquela musica me acalma,
esta profundidade me sacia. SO ali encontro os espagos ilimitados que a
minha alma deseja. Aquela palavra doce € uma espada de fogo que me
penetra a alma, e a atravessa como o olhar de Deus: € a vibragdo mais
harmoniosa que eu possa conceber no universo. Aquela palavra ressoa no
meu cora¢do como uma harpa de um anjo e dissolve a dor. O meu espirito
ndo tem ecos bastante profundos para transmitir a maltipla, imensa riqueza
daquela vibracdo: a sinto alcancar-me maravilhosa, e apavorado ao ouvi-la
desaparecer na minha surdez. O toque purissimo daquela onda em mim se
distorce e se deforma, se polui de ressonancias desarmonicas, € eu choro
por mim e por esta minha opacidade terrivel que tudo ofusca e desfigura.

Mas com qual direito ouso eu falar de Cristo? Mas como ndo
compreendo eu o absurdo de tal abordagem, nido ougo a rebelido do
universo que diz: para trds, imundo, ndo sentes o fedor da tua baixeza?
Entdo fujo horrorizado de mim mesmo, e torno a olhar de longe, do
profundo da minha miséria, aquela fraqueza a qual mais nio ouso

277

294

295

296



278

297

298

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

avvicinarmi. Non so come la mia penna non si spezzi nella violenza di
questa sensazione, nel contrasto tra la coscienza di me e lirresistibile
attrazione; non si spezzi in questa bufera di forze che mi abbattono e mi
risollevano, mi annientano e pur si avvicinano, mi straziano e pur mi
accarezzano. Non so come il mio cuore non si schianti nell’esuberanza
della gioia, nell'impeto della passione, quando quella musica tuttavia mi
riprende, mi solleva, mi porta in alto a perdermi nei cieli. Come soffro nel
vedere i ciechi che faticosamente discutono e tentano la ricostruzione della
Sua figura dalle ceneri del tempo, mentre Egli ¢ vicino e sensibile. Egli ¢
risorto, € vivo, cammina dinanzi a noi. Riapriamo gli occhi che lo hanno
dimenticato e lo rivedremo.

No! Noi non lo vediamo. In venti secoli di storia quel profumo
sottile ¢ svanito. Le nostre menti e i nostri cuori a forza di strofinarsi su
quei concetti, li hanno insudiciati, la nostra azione continua li ha ricoperti
di scorie. Lo spirito fugge dalla terra, le forme piu si fanno colossali e
sempre meno sono atte a contenerlo. Il grande edificio ¢ un gigante che
restera muto e vuoto, pronto a crollare, se in esso non tornera ¢ sorreggerlo
I'unica potenza vera, che sola pud sorreggerlo: lo spirito. Via gli inutili
puntellamenti umani, gli accorgimenti della terra e del tempo! Se lo spirito
vaporizza, resta un corpo senza anima, un cadavere in putrefazione. Oltre
le forme vi ¢ una religione sostanziale che sola puo resistere nei momenti
terribili, vi € una sostanza intima e vivificatrice che ¢ la sola forza che tutto
sostiene, un imponderabile senza il quale crollano i templi piu sontuosi.
Tutto ¢ inutile peso morto, tutto ¢ pericolosa dispersione se non ¢ un
mezzo per accendere e mantenere negli animi, che sono il vero tempio, lo
spirito del Vangelo. Non sono le posizioni umane e il loro consolidamento
che reggono un edificio divino. La sicurezza, sopprimendo la lotta,
addolcendo la via del Calvario, addormenta la capacita di conquista. Cristo
¢ una forza attiva e presente, prima di tutto nelle anime; non si puo
distruggere, non si puo fermare. Se l'organismo che la esprime non la
conterra pil, essa rinascera lontano. Quando questa fiammeggiante ed
evanescente anima delle forme si invola, anche se per 'occhio umano ¢ ben
saldo, tutto ¢ intimamente minato. Se la presenza del Cristo non sostiene,
se il Divino deve allontanarsi, allora si spalanca I'abisso: e Cristo umile e
semplice siede ad altra mensa e continua altrove il suo lavoro.

Chi sei tu dunque, Cristo? L’ho domandato al mio dolore che tutto
mi ha insegnato fino a ritrovare Dio e mi ha detto: “Egli ¢ il debole a cui
devi l'aiuto, il nemico a cui devi il perdono, il povero a cui devi te stesso.
Egli ¢ passione e rinuncia, amore e ascensione. Egli ¢ amplesso ed
elevamento di anime e va per la terra ogni giorno cercandone, implorando
ospitalita nei cuori, perché il padrone del mondo non ha né casa né tetto e

va ramingo elemosinando amore”.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

aproximar-me N3o sei como a minha pena ndo se quebra na violéncia
desta sensacdo, no contraste entre a consciéncia de mim e a irresistivel
atracio; ndo se quebra nesta tempestade de forcas que me abatem e me
elevam, me aniquilam e porém se aproximam, me destroem e porém me
acariciam. Nio sei como o meu corac¢do ndo se despedaga na exuberancia
da alegria, no impeto da paixdo, quando aquela mdusica, todavia, me
retoma, me eleva, me transporta no alto para perder-me nos céus. Como
sofro ao ver os cegos que laboriosamente discutem e tentam a reconstru¢ao
da Sua figura das cinzas do tempo, enquanto Ele estd proximo e sensivel.
Ele ressuscitou, estd vivo, caminha diante de nés. Reabramos os olhos que
0 esqueceram, € O reveremos.

Nio! N6s ndo o vemos. Em vinte séculos de historia, aquele perfume
sutil se desvaneceu. As nossas mentes € 0s nossos coragdes a forca de
friccionarem-se sobre aqueles conceitos, os sujaram, a nossa acao continua os
recobriu de escorias. O espirito foge da terra, as formas mais se fazem
colossais as sempre menos sdo aptas a conté-lo. O grande edificio € um
gigante que permanecerd mudo e vazio, pronto a colapsar, se nele ndo
retornar, serd sustentado pelo tinica poténcia verdadeira, que s6 pode sustenta-
lo: o espirito. Fora com os intiteis aderecos humanos, os dispositivos da terra e
do tempo! Se o espirito vaporiza, resta um corpo sem alma, um caddver em
putrefacdo. Além das formas, hd uma religido substancial que s6 pode resistir
nos momentos terriveis; hd uma substancia intima e vivificante que € a Gnica
forca que tudo sustenta, um imponderdvel sem o qual colapsam os templos
mais suntuosos. Tudo € intitil peso morto, tudo € perigoso desperdicio se ndo
for um meio para acender e manter nas almas, que sio o verdadeiro templo, o
espirito do Evangelho. N3o sdo as posi¢des humanas e a sua consolidacdo que
regem um edificio divino. A seguranca, suprimindo a luta, suavizando a via do
Calvério, adormenta a capacidade de conquista. Cristo € uma forca ativa e
presente, antes de tudo nas almas; ndo se pode destruir, ndo se pode deter. Se
0 organismo que a exprime ndo a contém mais, ela renascerd longe. Quando
esta flamejante e evanescente alma das formas al¢a voo, mesmo se para o olho
humano esteja bem sélida, tudo € intimamente minado. Se a presenca do
Cristo ndo sustenta, se o Divino deve afastar-se, entdo se escancara o abismo:
e Cristo, humilde e simples, senta-se em outra mesa e continua em outro lugar
o seu trabalho.

Quem és tu, entdo, Cristo? O perguntei a minha dor, que tudo me
ensinou até reencontrar Deus, e me disse: “Ele € o fraco a quem deves
ajuda, o inimigo a quem deves perddo, o pobre a quem deves a ti mesmo.
Ele é paixdo e renuncia, amor e ascensdo. Ele € abraco e elevagdo de
almas, e vai pela terra cada dia em busca delas, implorando hospitalidade
nos coragdes, porque o senhor do mundo ndo tem nem casa nem teto e

vagueia esmolando amor”.

279

297

298



280

299

300

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIII. La mia posizione

B giunto il momento di dire tutto me stesso fino all’'ultima profondita, di
assumere la mia posizione e la mia responsabilita. Ho detto nelle pagine
precedenti (Parte Seconda, cap. III, Dolore) come io debba dire tutta la mia
verita, dar testimonianza delle mie affermazioni, con la parola e con I'esempio
dare la certezza dell'idea che posseggo. E ho detto (Parte Seconda, cap. I, In
cammino), che la mia prudenza sarebbe vilta se nel momento decisivo tacessi
o non dicessi tutto. Il mio ultimo volume culminava nelle conclusioni'
nell’affermazione che “La Grande Sintesi” € una rivelazione, connessa, nella
sua Sostanza evangelica, allo sviluppo graduale in terra, del pensiero di Cristo,
che ¢ emanazione continua. Allora io stesso ho sentito di muovermi sulla linea
dell'ispirazione cristiana € mi son reso conto con quale notri immensa io fossi
in sintonia. Con cid ho definito il significato di quellopera. Non fermiamoci
alla cornice, alla veste editoriale, alla sua inquadratura umana. Il contenuto
esorbita questi confini posti solo dalle necessita del momento. E ho accennato
alla gravita dell’ora storica che giustifica metodi eccezionali per la risurrezione
del Cristo nel mondo. Allora era immaturo dire di piu. Era necessaria la nuova
mia maturazione, che appare ed € avvenuta in questo volume, per continuare;
era necessaria questa nuova testimonianza perché il lettore potesse
comprendere di piu. E anche ora taglio i ponti dietro di me perché non mi sia
aperta altra via che I'avanzare.

Quando ho detto di Cristo e soprattutto quanto dirod negli ultimi, piu
intensi quadri che seguono, ¢ una confessione di me stesso, fatta in termini
cosl sentiti e cosi gravemente impegnativi dinanzi a Dio, da non ammettere
menzogna. Lequilibrio della trattazione esclude ogni infermita di
coscienza. Né tali affermazioni si fanno per scopi umani, perché esse
rappresentano solo un gravame terribile per chi ne assume, come io faccio,
piena responsabilita. Questa ¢ la testimonianza che oggi io dovevo dare,
per assoluto comando interiore della verita della “Grande Sintesi”. L'intima
connessione della mia anima con Cristo, qui esposta, conferma oggi e
convalida le mie gravi affermazioni di ieri, in una via di coerenza tenace e
inflessibile; ¢ la testimonianza del suo contenuto cristiano, quindi centrale
nel rinnovamento della civilta. Ho detto inequivocabilmente; ma mi si
comprenda anche in alcuni miei silenzi terribilmente eloquenti. La mia
meta € costruire; non mi si vedra quindi mai accusare, aggredire, demolire.
Il mio scopo ¢ il bene, unificare, non seminare dissensi, creare inasprimenti
e antagonismi polemizzando. Il mio metodo deve necessariamente essere
quello di Cristo, il sacrificio, il perdono, I'amore. Le difficolta e i pesi cosi
sono solo per me. La verita vale, non me stesso.

1 “Le Nouri".



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIII. A minha posicao

Chegou o momento de dizer tudo sobre mim mesmo, até a dltima
profundidade, de assumir a minha posi¢cao e a minha responsabilidade. Disse
nas péginas precedentes (Segunda Parte, cap. III, Dor) como eu devo dizer
toda a minha verdade, dar testemunho das minhas afirmacdes, com a palavra
e com o exemplo, dar a certeza da ideia que possuo. E disse (Segunda Parte,
cap. I, A caminho) que a minha prudéncia seria vilania se, no momento
decisivo, calasse ou ndo dissesse tudo. O meu dltimo volume culminava nas
conclusdes', na afirmacdo de que “A Grande Sintese” é uma revelagdo, ligada,
na sua Substdncia evangélica, ao desenvolvimento gradual na terra, do
pensamento de Cristo, que € emanacdo continua. Entdo, eu mesmo senti
mover-me sobre a linha da inspiracdo cristd e me dei conta com qual notre
imensa eu estava em sintonia. Com isso, defini o significado daquela obra.
Nao nos detenhamos na moldura, na veste editorial, em seu enquadramento
humano. O contetido exorbita estes limites postos sé pelas necessidades do
momento. E referi a gravidade da hora histérica que justifica métodos
excepcionais para a ressurreicao do Cristo no mundo. Entdo, era imaturo dizer
mais. Era necessdria a minha nova maturacdo, que aparece e ocorreu neste
volume, para continuar; era necessdrio este novo testemunho para que o leitor
pudesse compreender mais. E mesmo agora, destruo as pontes atrds de mim,
para que ndo me seja aberta outra via sendo o avancar.

Quando disse de Cristo, e sobretudo quando direi nos tultimos, mais
intensos quadros que se seguem, € uma confissdo de mim mesmo, feita em
termos tao sentidos e tdo gravemente empenhados diante de Deus, que ndo
admitem mentira. O equilibrio da discussdo exclui qualquer enfermidade de
consciéncia. Nem tais declaragdes se fazem para escopos humanos, porque
elas representam s6 um fardo terrivel para quem as assume, como eu faco,
plena responsabilidade. Este é o testemunho que hoje eu devo dar, por
absoluto comando interior da verdade da “Grande Sintese”. A intima conexdo
da minha alma com Cristo, aqui exposta, confirma hoje e convalida as minhas
graves afirmacdes de ontem, numa via de coeréncia tenaz e inflexivel; € o
testemunho do seu conteido cristdo, portanto central na renovacdo da
civilizagdo. Disse inequivocamente; mas se me compreenda também em
alguns dos meus siléncios terrivelmente eloquentes. A minha meta € construir;
jamais se me verd, portanto, acusar, agredir, demolir. O meu escopo € o bem,
unificar, ndo semear dissensdes, criar exasperagdes € antagonismos
polemizando. O meu método deve necessariamente ser o de Cristo: o
sacrificio, o perddo, amor. As dificuldades e os pesos assim sdo s6 para mim.
A verdade vale, ndo eu mesmo.

1 “As Nodres".

281

299

300



282

301

302

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Mi si domandera che cosa tutto cio significhi, che cosa io voglia e
dove si giunga. Non lo so completamente, oggi. Certamente non si dice
quanto io ho detto, per lanciare un libro. So solo che dietro di me c’¢ una
forza immensa a cui obbedisco e che seguo, 1o stesso ignaro di tutti i futuri
sviluppi. Io semino ma non raccolgo: devo esser distaccato completamente
dal frutto della mia fatica. La mia mercede & altrove, & solo in Cristo € nel
Suo avvicinamento. Il mio cammino umano non lo apprendo che giorno
per giorno: cosi ¢ stato finora. Non mi si attribuiscano quindi perfezioni e
meriti, poiché non ne ho e se faccio qualcosa, ci0 non ¢ mio. Mi si
domandera: ¢ questo un movimento? Si tranquillizzino tutti: non ¢ un
movimento in senso umano. ’uomo & molto attaccato alle sue distinzioni,
divisioni e organizzazioni umane, perché racchiudono degli interessi. Vi
lascio tutte queste cose a cui tanto tenete e per me non valgono niente. Non
si sposta nulla al di fuori, perché il di fuori non conta. Si dira: ¢ utopia. No,
le vere forze sono nel cielo, quelle che rinnovano la terra: ne abbiamo
veduto e sentito il grandioso funzionamento. Certi movimenti non li puod
fare un uomo sia pure attraverso il suo eroismo e il suo martirio, ma sono
nell'ora storica, nel sangue dei popoli, negli equilibrio della civilta. Queste
le forze che tutto operano che, se vogliono, lanciano quell'uomo oltre la sua
stessa volonta, ove egli non sapeva di giungere, come un esponente che
appare alto ma che sostanzialmente pud essere insignificante. E un fatto
che certi movimenti sostanziali di spirito non poggiano sulla terra, ma sono
all’aperto tra il mondo e il cielo e mai si svilupparono valorizzando le
categorie umane. Nessun possesso quindi, tutto si regge per sola forza di
spirito. Agli inquinamenti ci pensa poi anche troppo 'uomo. Quindi niente
case, sedi, cariche e tutta la peste delle organizzazioni umane; nessuna cosa
che possa sollecitare i bassi istinti ed eccitare la sempre troppo pronta
risposta degli inferiori moventi dell'uomo comune; niente fetor di denaro
che tanto attrae gli avidi e luridi mosconi; essi fuggono per grazia di Dio
dinanzi ad un piatto dove non ¢ che la fatica, dolore, passione di spirito.
Questa la mia garanzia. Guai a tutte le fedi, quando esse non emanano pil
solo odor di rinuncia. Questa ¢ la mia forza in faccia al mondo: I'idea nuda
e pura come scende dal cielo e gettata come un seme al vento, perché
germogli per sola spinta segreta delle leggi della vita. Solo I'immaterialita ¢
garanzia di invulnerabilita. La potenza dell'idea che ho svolta e sempre
seguita, non si smentisce e fa affidamento sempre e solo su se stessa.
Dietro di essa vi sono le forze dell’infinito: mi hanno prima tremendamente
vagliato. Ora si sviluppano, come constato, con metodo e logica.

Il movimento ¢ di anima; la meta ¢ un regno che non ¢ della terra: il
Regno dei cieli. La forma ¢ aristocratica: affronta 'intellettualita e la cultura
perché sono I'aberrazione del secolo. Non sono toccati gli strati inferiori, piu
densi, della societa, meno maturi alla comprensione. Tutto discende poi
automaticamente per gravitazione, nell’assimilazione e, pur offuscandosi,



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Perguntar-me-ao o que tudo isto significa, que coisa eu quero e onde se
chega. Nao o sei completamente, hoje. Certamente, ndo se disse quanto eu
disse, para lancar um livro. Sei apenas que atrds de mim estd uma forca
imensa a qual obedeco e que sigo, eu mesmo ignoro de todos os futuros
desenvolvimentos. Eu semeio, mas ndo colho: devo estar desapegado
completamente do fruto do meu esfor¢o. A minha recompensa estd alhures,
estd s6 em Cristo e na Sua aproximagd@o. O meu caminho humano ndo o
aprendo sendo dia apds dia: assim foi até agora. Portanto, ndo me atribuam
perfeicdes e méritos, pois ndo os tenho, e se faco algo, isso ndo € meu.
Perguntar-me-3o: € isto um movimento? Se tranquilizem todos: ndo ¢ um
movimento no sentido humano. O homem estd muito apegado as suas
distingdes, divisdes e organizacdes humanas, porque incluem interesses.
Deixo-vos todas estas coisas que tanto estimais e que para mim nada valem.
Nada se muda nada ao externo, porque o exterior ndo conta. Se Dir4: € utopia.
Nao, as verdadeiras forcas estdo no céu, aquelas que renovam a terra: lhe
vimos e sentimos o grandioso funcionamento. Certos movimentos ndo os
pode fazer um homem, mesmo através do seu heroismo e do seu martirio,
mas estdo na hora histérica, no sangue dos povos, no equilibrio da civilizagao.
Estas sdo as for¢as que tudo operam, que, se quiserem, lancam aquele homem
para além de sua prépria vontade, onde ele ndo sabia alcancar, como um
expoente que parece elevado, mas que substancialmente pode ser
insignificante. E um fato que certos movimentos substanciais de espirito no
se apoiam sobre a terra, mas estdo a céu aberto, entre 0 mundo e o céu, e
jamais se desenvolvem valorizando as categorias humanas. Nenhuma posse,
portanto, tudo se rege s6 pela for¢a de espirito. O homem pensa por demais
em corrupgdes. Portanto, nada de casas, sedes, escritdrios e toda a praga das
organizagdes humanas; nada que possa estimular os baixos instintos e excitar a
sempre muito pronta resposta dos inferiores motivos do homem comum; nada
do fedor de dinheiro que tanto atrai as dvidas e imundas moscas; eles fogem,
pela graca de Deus, diante de um prato onde ndo hd senfo fadiga, dor, paixao
de espirito. Esta € a minha garantia. Ai de todas as crengas, quando elas ndo
emanam mais sé o odor de rentincia. Esta € a minha forca diante do mundo: a
ideia nua e pura que desce do céu e lanca como uma semente ao vento, para
germinar-lhe unicamente pelo impulso secreto das leis da vida. S6 a
imaterialidade € garantia de invulnerabilidade. O poder da ideia que
desenvolvi e sempre segui, ndo se desmente e confia sempre e s6 sobre si
mesma. Atrds dela estdo as forcas do infinito: primeiro tremendamente me
joeiraram. Agora se desenvolvem, como constatei, com método e logica.

O movimento é de alma; a meta € um reino que ndo € da terra: o Reino
dos céus. A forma € aristocratica: confronta a intelectualidade e a cultura
porque sdo a aberracdo do século. Nao sdo tocadas os estratos inferiores, mais
e densos, da sociedade, menos maduros a compreensdo. Tudo desce entio
automaticamente por gravitacdo, na assimilacdo e, porém ofuscando-se,

283

301

302



284

303

304

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

nella realizzazione. Restiamo in una atmosfera pura, almeno nel momento
della genesi e della concezione. Le forze sostanziali non agiscono
dall’esterno, ma vanno dirette al cuore dell'uvomo, sinnestano nelle
motivazioni; queste forze cosmiche sono qui presenti in azione. Qui tutto ¢
forte perché ¢ immateriale, ¢ indistruttibile perché ¢ imponderabile. Chi ¢
nella materia, se volesse demolire trova il vuoto e non sa che afferrare; chi
¢ nello spirito comprende e non pensa a distruggere. Questo ¢ un germe
cosi spirituale che non prende forma umana, ¢ la sostanza della fede, ¢ un
dinamismo puro che ovunque cadra, in qualsiasi divisione umana, potra
fruttificare Questa ¢ una passione di bene che puo esistere in ogni casa, in
ogni istituzione, in ogni opinione, ¢ un principio di onesta di cui ogni
autoritd non potra che rallegrarsi, ¢ una purezza e sincerita in cui ogni
animo si sentira rinascere, ¢ la luce di Dio che si dona a tutti al di sopra dei
monopoli umani: ¢ pura distillazione di forza e di bonta attinta alla
sorgente, prima che giunga l'incanalamento e l'inquinamento umano.
Sembra nulla perché non ¢ discesa ancora nella forma fissa e concreta, ¢
fluttuante nell'aria come un profumo, come una rugiada non ancora
rappresa. Ma questo & lo stato piti dinamico, quello della genesi. E lo
spirito del Vangelo che ritorna nella sua splendida fase primordiale. Esso
non possedeva nulla, altro che martiri.

Alle origini il fuoco dello spirito era liquido e sgorgava a fiumi dai
grandi crateri aperti. Oggi 'uomo ¢ immerso nella materia, un secolo di
scienza ha volatilizzato l'evanescente profumo del cielo. Oggi abbiamo
raccolto le ultime fiammelle semispente e le conserviamo religiosamente
nelle lampade accese: stanco e pallido riflesso dell'incendio iniziale. Cid
non basta a diradare le tenebre che si fanno sempre pil dense e
minacciose. Non basta il monumento delle verita scritte, conservate in un
involucro imponente formatosi nei secoli. Lo spirito ¢ una forza viva che
abita nel cuore dell'uvomo, € una forza, non una lettera, € come forza si
diffonde e si esaurisce; non si ferma, non si racchiude nell'immobile;
mobilissimo, esso si nutre di vita, € una radiazione che scende dall’alto, &
un calore che si disperde se non riceve continuamente nuovo calore per
comunione di anima col cielo. “Litera occidit, spiritus autem vivificat” (11,
Cor. 3, 6). Noi spesso scambiamo il contenente per il contenuto,
tocchiamo il guscio credendo di toccare il fuoco e difatti restiamo freddi.
Labitudine ci ha assuefatto alle forme, ascoltiamo delle parole incendiarie
e restiamo indifferenti. Quale fardello umano deve la Chiesa trascinare nel
suo cammino divino! Ci siamo tanto strofinati con le nostre anime sudicie
sulle cose sante che, invece di santificarci noi, abbiamo insudiciato quelle;
abbiamo tutto abbassato al nostro livello per potercelo portare in casa per
NOStro uso e consumo.

Ma la vera fede € un incendio che sta a fatica nel circolo delle cose



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

na realizagdo. Permanecemos em uma atmosfera pura, ao menos no
momento da génese e da concepcdo. As forcas substanciais ndo agem de
fora, mas véao diretas ao coracdo do homem, se enxertam nas motivacdes;
estas forcas cdsmicas estdo aqui presentes em acdo. Aqui tudo € forte
porque € imaterial, € indestrutivel porque € imponderdvel. Quem estd na
matéria, se desejar demolir, encontra o vazio e nao sabe o que agarrar;
quem estd no espirito compreende e ndo pensa em destruir. Este € um
germe tdo espiritual que ndo toma forma humana; € a substancia da fé, é
um dinamismo puro que onde quer que caia, em qualquer divisdo humana,
poderad frutificar. Esta € uma paix@o de bem que pode existir em cada casa,
em cada instituicdo, em cada opinido, é um principio de honestidade do
qual cada autoridade ndo poderd sendo regalar-se, € uma pureza e
sinceridade na qual cada alma se sentird renascer, € a luz de Deus que se
doa a todos, acima dos monopdlios humanos: é pura destilacdo de forca e
de bondade extraidas da fonte, antes que chegue a canalizacdo e a polui¢ao
humana. Parece nada porque ainda ndo desceu ainda na forma fixa e
concreta; € flutuante no ar como um perfume, como um orvalho ainda ndo
coagulado. Mas este é o estado mais dindmico, o da génese. E o espirito do
Evangelho que retorna na sua espléndida fase primordial. Ele nao possuia
nada, sendo martires.

Nas origens, o fogo do espirito era liquido e fluia em rios de grandes
crateras abertas. Hoje, o homem estd imerso na matéria; um século de
ciéncia vaporizou o evanescente perfume do céu. Hoje, reunimos as
ultimas chamas semiapagadas e as conservamos religiosamente nas
lampadas acesas: cansado e pdlido reflexo do incéndio inicial. Isso ndo
basta para dissipar as trevas que se fazem sempre mais densas e
ameacadoras. Nao basta o monumento das verdades escritas, conservadas
em um invélucro imponente que se formou nos séculos. O espirito é uma
forca viva que habita no coragdo do homem, € uma forca, ndo uma letra, e
como forca se difunde e se exaure; nio se detém, nio se encerra no imével;
mobilissimo, ele se nutre de vida, € uma radiacdo que desce do alto, € um
calor que se dispersa se ndo receber continuamente novo calor por
comunhio de alma com o céu. “Litera occidit, spiritus autem vivificat” (11,
Cor. 3, 6). Muitas vezes trocamos o recipiente pelo contetido, tocamos a
concha, pensando tocar o fogo, e de fato permanecemos frios. O habito nos
acostumou as formas; ouvimos palavras incendidrias e permanecemos
indiferentes. Qual fardo humano deve a Igreja carregar no seu caminho
divino! Esfregamos tanto com as nossas almas imundas sobre as coisas
santas que, em vez de nos santificarmos, as manchamos; rebaixamos tudo
ao nosso nivel para que possamos carregd-lo para casa, para nosso uso e
consumo.

Mas a verdadeira fé € um incéndio que mal cabe no circulo das coisas

285

303

304



286

305

306

307

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

umane, ¢ un profumo che non si puo chiudere in scatola, ¢ tutta festosa
spontaneita e, se deve essere regola di legge, cio ¢ per triste necessita di
adattamento alla vita dei ciechi. Questa fede oggi € necessaria, necessaria
questa eruzione spontanea e diretta delle forze del cielo, necessaria questa
esplosione di energie irrefrenabili come il fulmine e la tempesta. Mi
domando che cosa potrebbe mai un fascio di uomini forti, potenti per
disciplina di spirito, armati di questa psicologia eroica, diretta al
rinnovamento della civilta, che cosa potrebbe di fronte alla massa inerte,
alle maggioranze giocose e cieche, che cioe¢ non cercano che il piacere
senza passione di ideali e volonta di martirio, senza saper nulla dei grandi
fini della vita. E necessario, come per le piante ad ogni chiusura di ciclo di
civilta, un rigermogliare nuovo e fresco che attinga direttamente alle
sorgenti della vita, e un divampare di sole che maturi le messi. Una volta,
in tempi di calma, di inerzia spirituale, si poteva tacere e vivere di
accomodamenti, non oggi che il nemico ¢ alle porte. Siamo ai ferri corti: o
risorgere nello spirito o morire nella materia. La storia prepara una
tremenda scossa di dolore. E la voce di Dio per i sordi, & la via della
redenzione. E il lavacro di tempesta che riporta la purezza, & passione
dell’anima che ci fa risalire. Non € distruzione, & rinnovamento.

Non temiamo, Cristo si avvicina non solo come giustizia, ma come
salvezza. In secoli di tranquillita anche il cielo resta tranquillo; ma nei
momenti di tempesta il cielo si squarcia e tra le folgori lancia lampi di
luce. Quando i tempi sono maturi, una ferita si apre nella storia e ne sgorga
sangue e linfa vitali, senza la quale sembra che 'umanita non abbia forza di
seguitare il cammino. Il nemico giunge ora nel centro della fortezza. Cristo
deve ricominciare da capo. Nei momenti supremi e decisivi non si resiste
se non si ¢ sostanzialmente forti e muniti, nello spirito e non solo negli
accorgimenti umani. Ma il male se distrugge anche purifica, ¢ nelle mani
di Dio guidato nei confini del bene. Il male ¢ cieco e non lo sa; ma il bene
che lo guida lo sa. Le tempeste riedificano e siamo benvenute.

Dio sceglie 1 suoi mezzi ovunque, ma ben di rado nei ranghi ufficiali,
tra 1 potenti e 1 sapienti. I poveri esseri che si innestano in tali movimenti
rischiano ogni momento di restar polverizzati. Essi devono dare da soli, senza
appoggi, la testimonianza suprema della loro verita. La quale non potra
poggiare che piu tardi su di un consenso di anime, che non puo formarsi che
lentamente per maturazione e per vie interiori € solo a esperienza compiuta e
a vita finita, quando cio¢ quel consenso non puo piu portare a chi ha operato
alcun aiuto e conforto.

Ma anche Talto ¢ avaro di appoggi, non da segni né prove. Essi
sarebbero una patente di autorizzazione per l'esercizio pacifico della propria
missione. No. Egli deve essere esposto a tutti 1 venti, colpito da tutti gli assalti;
la sua anima deve essere gettata nuda sul lastrico ove tutti possono



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

humanas, é um perfume que nido pode fechar em frasco, € toda festiva
espontaneidade, e se deve ser regra de lei, isso € pela triste necessidade de
adaptacdo a vida dos cegos. Esta fé hoje € necessdria, necessdria esta
erupgdo espontanea e direta das forcas do céu, necessdria esta explosdo de
energias irrefredveis como o relampago e a tempestade. Me pergunto o que
poderia mais um bando de homens fortes, potentes pela disciplina de
espirito, armados desta psicologia heroica, dirigida a renovagdo da
civilizagdo, o que poderia diante das massas inertes, das maiorias jocosas e
cegas, i. €., que ndo buscam sendo o prazer sem a paixdo dos ideais e a
vontade de martirio, sem saber nada dos grandes fins da vida. E necessario,
como para as plantas de cada fechamento de ciclo de civilizacdo, um
brotamento novo e fresco que atinja diretamente das fontes da vida, e um
raiar de sol que amadureca as colheitas. Uma vez, em tempos de calma, de
inércia espiritual, se poderia calar e viver de acomodamentos, ndo hoje que
o inimigo estd nas portas. Estamos em desacordo: ou ressurgir no espirito
ou morrer na matéria. A histéria prepara um tremendo choque de dor. E a
voz de Deus para os surdos, é a via da redencdo. E o batismo de
tempestade que restaura a pureza, é paixao da alma que nos faz subir. Nao
€ destruicdo, € renovacgdo.

Nio temamos, Cristo se aproxima ndo s6 como justica, mas como
salvacdo. Em séculos de tranquilidade, também o céu permanece tranquilo; mas
nos momentos de tempestade, o céu se rasga e, entre os relampagos, lanca
lampejos de luz. Quando os tempos sdo maduros, uma ferida se abre na histéria
e dela jorra sangue e linfa vital, sem os quais parece que a humanidade nio tem
forcas se seguir o caminho. O inimigo chega agora no centro da fortaleza. Cristo
deve recomecar do inicio. Nos momentos supremos e decisivos, nio se resiste
se ndo se € substancialmente forte e munido, no espirito e nido s6 nos
estratagemas humanos. Mas o mal se destrdi, também purifica, estd nas maos
de Deus, guiado nos confins do bem. O mal € cego e ndo o sabe; mas o bem
que o guia o sabe. As tempestades reedificam, e somos bem-vindas.

Deus escolhe os seus meios em todos os lugares, mas muito raramente
nas fileiras oficiais, entre os poderosos e os sdbios. Os pobres seres que se
enxertam em tais movimentos arriscam a cada momento serem pulverizados.
Eles devem dar sos, sem apoio, o testemunho supremo da sua verdade. A qual
ndo poderd se apoiar sendo mais tarde sobre um consenso de almas, que ndo
pode formar-se sendo lentamente por maturacdo € por vias interiores, € SO a
experiéncia completa e a vida terminada, i. €., quando aquele consenso nao
puder mais trazer a quem operou qualquer ajuda e conforto.

Mas mesmo o alto € avaro de apoios, ndo da sinais nem provas. Elas
seriam uma patente de autorizacdo para o exercicio pacifico da propria
missdo. Nao. Ele deve ser exposto a todos os ventos, atingido por todos os
assaltos; a sua alma deve ser jogada nua na sarjeta onde todos possam

287

305

306

307



288

308

309

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

calpestarla. Non posizione protetta e sicure che addormentano e
insuperbiscono, ma umiliazione, lotta, incertezza; non lo gioia del
raccogliere, ma la fatica del seminare. Ben piu duro sigillo che della terra ¢
quello del cielo! Questa eccezione che ¢ pessimo esempio per la mediocrita
ignorante, deve subire i piu severi controlli, perché non sia la via spalancata
della ribellione e dall’errore. Ora & legge che ogni superamento di norma non
¢ lecito che in quando si entra in una norma umanamente pil rigida,
moralmente piu elevata. Chi vive protetto dall’autorita, a questa cedendo il
peso della sua responsabilita, cadrebbe per questa via. Chi ¢ scelto ha un
cumulo enorme di maggiori doveri e col solo aiuto di Dio deve resistere e
vincere. Egli lo sa. Una missione ¢ una via che si restringe sempre pil,
talvolta sino al martirio. Egli lo sa e non fugge. Egli deve dare testimonianza.
Se non vi ¢ Dio vicino, tali vie non si percorrono. Solo qui ¢ dalla parte di
Dio, accetta di arare simili campi. In questo clima nessuna motivazione
umana resiste. Il vero chiamato si fa riconoscere per l'assenza di tutti i
moventi terreni, per un suo particolare metodo di lotta, per un suo colore
psichico inconfondibile. Egli solo allora corre e avanza, quando gli istinti
umani furono stroncati alle radici e nessunaltra cosa che Dio puo essere in
lui. Tutto cid € un vaglio quotidiano, ¢ un controllo continuo di rispondenze
di capacita, ¢ un mantenersi nell'esercizio, ¢ un equilibrio di forze che
portano I'anima solo fino a quel punto della sua missione che essa & capace
di sopportare e non oltre, perché ivi I'abbandonano ed essa precipita.

Minori obiezioni sento infine levarsi, a cui, preso da ben altri
problemi, non avevo finora pensato, ma che pur devo pesare. Tutto questo,
puo apparire, non ¢ che I'io umano che in me urla, si gonfia, ribolle.
Modestia, modestia! 1l vero mistico ¢ soprattutto umile e questo ¢ il libro
dell'orgoglio. Che cosa ¢ questo montare in cattedra, mi si puo dire, e
questa vantata affermazione di altissimi contatti di spirito, non provati per
gli altri e che intanto implicano una gratuita posizione di superiorita e una

autorita dagli altri non accettabile?

Si pensi invece che cosa € questo libro. Esso ¢ una disperata
invocazione a Dio, di unanima che vedendo quello che ¢ il mondo e che
cosa lo attende, offre per salvarlo, non avendo piu altro da dare, tutto se
stesso (v. il cap. XXVI, Passione), pur di arrestare le minacciante rovina.
La psicologia comune dei critici si muove in un altro piano, né sarebbe
possibile contenere tutte le personali e divergenti esigenze. Ma in cid io
sento ben altro: sento a quale immensa incomprensione vado incontro e
che tuttavia non posso arrestarmi; quindi che cio segna I'inizio del mio piu
intenso sacrificio. lo parlo forte e alto, disturbo gli arrivati, scompagino gli
accomodamenti, semino negli animi incendio. Sono violento nello spirito
perché devo scuotere e devo salvare. Le mie affermazioni, non mi illudo,
devo pagarle. Devo morire piuttosto che pensare si possa non mantenerle.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

pisoted-la. Na@o posicio protegida e segura que adormentam e ensoberbecem,
mas humilhagdo, luta, incerteza; ndo a alegria do colher, mas a fadiga do
semear. Bem mais duro selo que da terra é aquele do céu! Esta excecdo, que é
péssimo exemplo pela mediocridade ignorante, deve sofrer os mais severos
controles, para ndo seja a via escancarada da rebelido e do erro. Ora, € lei que
qualquer superacdo da norma sé € licito que em quando se entra em uma
norma humanamente mais rigida, moralmente mais elevada. Quem vive
protegido pela autoridade, a esta cedendo o peso da sua responsabilidade,
cairia por esta via. Quem € escolhido tem um fardo enorme de deveres
maiores e, sé com a ajuda de Deus, deve resistir e vencer. Ele sabe disso. Uma
missao € uma via que se restringe sempre mais, as vezes até ao martirio. Ele
sabe disso e ndo foge. Ele deve dar testemunho. Se Deus ndo estd perto, tais
vias ndo se percorrem. S6 quem € da parte de Deus, aceita arar tais campos.
Neste clima, nenhuma motivacio humana resiste. O verdadeiramente
chamado se faz reconhecer pela auséncia de todos os motivos terrenos, por
um seu particular método de luta, por uma sua coloracdo psiquica
inconfundivel. Ele s6 entdo corre e avanca, quando os instintos humanos
foram cortados pela raiz e nenhuma outra coisa sendo Deus pode estar nele.
Tudo isso € um escrutinio quotidiano, € um controle continuo de
correspondéncia de capacidade, ¢ um manter-se no exercicio, € um equilibrio
de forcas que levam a alma s6 até aquele ponto da sua missao que ela € capaz
de suportar e ndo além, porque ali a abandonam e ela precipita.

Menores objecdes sendo enfim levantar-se, as quais, preso com bem
outros problemas, nio tendo até agora pensado, mas que, porém, devo
pensar. Tudo isto, pode parecer, ndo € sendo o eu humano que em mim
grita, se incha, ferve. Modéstia, modéstia! O verdadeiro mistico é,
sobretudo, humilde, e este € o livro do orgulho. O que € este subir a citedra,
se me poderia dizer, e esta alardeada afirmacdo de altissimos contatos de
espirito, ndo provados para os outros, € que, entretanto, implicam uma
gratuita posicio de superioridade e uma autoridade aos outros ndo aceitdvel?

Se pense, em vez disso, o que € este livro. Ele é uma desesperada
invocacdo a Deus, de uma alma que, vendo o que € o mundo € o que o
aguarda, oferece para salvd-lo, ndo tendo mais nada a dar, todo o seu ser (v.
cap. XXVI, Paixdo), apenas para deter a ameagadora ruina. A psicologia
comum dos criticos se move em um outro plano, nem seria possivel conter
todas as pessoais e divergentes exigéncias. Mas nisso eu sinto algo bem
diferente: sinto a qual imensa incompreensao vou ao encontro € que, todavia,
ndo posso conter-me; portanto, isso marca o inicio do meu mais intenso
sacrificio. Eu falo falto e claro, perturbo os chegados, interrompo os
arranjos, semeio nas almas incéndio. Sou violento no espirito porque devo
abalar e devo salvar. As minhas afirmag¢des, ndo me iludo, devo pagar por
elas. Devo morrer em vez de pensar que se possa ndo manté-las.

289

308

309



290

310

311

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Non sono cose che si affogano nel silenzio o che possano scomparire
nell'indifferenza. Verra l'ora della testimonianza ancora pill evidente, non
piu di parola, ma di azione e di dolore. Queste vie si restringono e non vi si
puo retrocedere. Il vaglio deve essere severo e esigente in proporzione della
mole delle affermazioni fatte. Ognuno in terra ha il diritto di affrontare chi
cosi parla e di dirgli: esigo la prova. E io devo essere pronto. E so bene che
la societa moderna che schiva il sangue, sa stritolare un uomo in forme
sottile molto piu dolorose.

E di fronte a questo presentimento che ho sentito di non poter
rinunciare al dovere di dar testimonianza della mia verita. Non adempiere
a quel dovere sarebbe stato per me tradire la mia missione. Non potevo.
Ma son qui per subire le conseguenze. Non vi ¢ altra via. Il mondo
spiritualmente ¢ gia in fiamme. Non ¢ lecito in questi momenti incrociare
le braccia e restare spettatori, perché la tempesta ¢ di tutti. Qualunque
assenteismo spirituale ¢ oggi colpa e vilta. Il mondo deve decidere la scelta
dei suoi valori, un principio deve vincere. I neutrali resteranno travolti e
finiranno da servi. E la parola che io dico non poteva restar solo nei cieli
alti ma lontani dell’'universale, ma deve discendere anche nella forma
precisa di lotta e di conquista che il momento storico impone, momento di
azione tremenda e decisiva. La parole che io dico, deve saper precisare, in
seno all’'universalita evangelica, il pensiero che I'ltalia ha oggi il compito di
lanciare al mondo e in questo pensiero specifico, fatto di vita, devo dare il
mio contributo. Tutto cid ¢ civilta e perché ¢ civilta deve partire da Roma.
Con questo intendo che il mio pensiero ¢ perfettamente fuso, aderente
come guanto alla mano, con tutto cio che di piu italiano e di piu alto oggi,
nella doppia forma di fede religiosa e politica, puo partire da Roma. E se
questo libro potra apparire un imperdonabile atto di orgoglio e di audacia,
¢ giusto che io debba pagare. Son qui per questo. Per me vi ¢ unialtra
partita nel cielo ove la terra non giunge e sono a posto. Ma i dormienti
siano disturbati. Il sonno ¢ oggi la peggiore delle posizioni.

Comprendo che a chi vive nel piano normale, in cui il momento
storico ¢ meno sensibile, il mio atteggiamento possa apparire senzaltro
esaltazione, pericolosa audacia, pretesa all'assurdo, pazzoide megalomania,
effetto di smisurato orgoglio. Ma i0 non posso vivere, nell'ora incalzante
dell’'oggi, pit di misure e di prudenze umane che si proporzionano ad un fine
umano. Confesso di sentire invece tutto cio come un grande dovere, un peso
di grande responsabilita. Non si veda in tutto questo e specie
nell’'unificazione di cui ho parlato una posizione alta e di vantaggio,
conquistata per sempre; ma invece una posizione di fatica in cui devo
mantenermi a costo di una mia continua tensione di spirito € che posso
perdere appena non ne sia piu degno. L'unificazione non € un ingigantire del
mio 10 umano, cosa che tanti temono, ma ¢ uno scomparire di questo io0 in



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Nao sdo coisas que se afogam no siléncio ou possam desaparecer na
indiferenca. Vird a hora do testemunho ainda mais evidente, ndo mais de
palavra, mas de acdo e de dor. Estas vias se restringem, € ndo ha como
retroceder. O escrutinio deve ser severo e exigente em propor¢ao a massa
das afirmacdes feitas. Cada um na terra tém o direito de confrontar quem
assim fala e de dizer-lhe: exijo a prova. E eu devo estar pronto. E sei bem
que a sociedade moderna, que evita o sangue, sabe esmagar um homem de
formas sutis muito mais dolorosas.

E diante a este pressentimento que senti que ndo poder renunciar ao
dever de dar testemunho da minha verdade. Nao cumprir a aquele dever
seria para mim trair a minha missao. Nao podia. Mas estou aqui para sofrer
as consequéncias. Nao ha outra via. O mundo espiritualmente ja estd em
chamas. Niao € licito, nestes momentos, cruzar os bracos € permanecer
espectadores, porque a tempestade € de todos. Qualquer absenteismo
espiritual € hoje culpa e vilania. O mundo deve decidir a escolha dos seus
valores, um principio deve vencer. Os neutros serdo subjugados e acabardo
como servos. E a palavra que eu digo ndo pode permanecer s6 nos altos
céus, mas distantes do universal, mas deve descer também na forma precisa
de luta e de conquista que o momento histérico impde, momento de acdo
tremenda e decisiva. A palavra que eu digo, deve saber precisar, dentro da
universalidade evangélica, o pensamento que a Itdlia tem hoje a tarefa de
lancar ao mundo e neste pensamento especifico, feito de vida, devo dar a
minha contribui¢do. Tudo isso € civilizacdo, e porque € civilizacdo, deve
partir de Roma. Com isto, entendo que o meu pensamento estd
perfeitamente fundido, aderente como uma luva a mao, com tudo o que ha
de mais italiano e de mais alto hoje, na dupla forma de fé religiosa e politica,
pode partir de Roma. E se este livro pode parecer um imperdodvel ato de
orgulho e de auddcia, € justo que eu deva pagar. Estou aqui para isto. Para
mim, hd uma outra partida no céu onde a terra nio alcanca e estou a postos.
Mas os que dormem sdo perturbados. O sono € hoje a pior das posicdes.

Compreendo que a quem vive no plano normal, no qual 0 momento
histérico € menos sensivel, a minha atitude possa parecer sem outra exaltagio,
perigosa auddcia, pretensdo ao absurdo, louca megalomania, efeito de
desmesurado orgulho. Mas eu ndo posso viver, na hora premente de hoje,
mais de medidas e de prudéncias humanas que se proporcionam a um fim
humano. Confesso sentir invés disso tudo isto como um grande dever, um
fardo de grande responsabilidade. Nao se veja em tudo isto, e especialmente
na unificagio da qual falei, uma posi¢ao alta e de vantagem, conquistada para
sempre; mas sim uma posi¢do de fadiga na qual devo manter-me a custa de
uma minha continua tensdo de espirito, € que posso perder assim que ndo
seja mais digno dela. A unificacdo ndo € um agigantamento do meu eu
humano, o que tantos temem, mas € um desaparecer deste eu em

291

310

311



292

312

313

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

una unita maggiore. Non & autoesaltazione quella di questo nuovo io in cui
il mio essere scompare. Per me ¢ invece un atto di suprema dedizione. Mi
esamino e mi confesso, senza pretesa di infallibilita. Ma questo & quanto
ora sento nella mia coscienza. Non ¢ colpa mia se tale ¢, di sua natura per
quanti lo vivono, il fenomeno mistico, se i0 mi trovo ora a viverlo, se esso ¢
fuori della normale esperienza e comprensione.

Certe cose non si raccontano, si potrebbe ancora obiettare. Ma io ho
il dovere dell'esempio, il dovere di ridare cio che ebbi, di donare agli altri
la gioia conquistata, il dovere di indicare la via e di testimoniare la mia
esperienza. Ho il dovere duro e gravissimo, ma necessario verso i
dormienti, di turbare le coscienze. Esaurito il dovere, silenzio. Il fenomeno
resta naturalmente e vivissimo. Ma, esaurita la necessita di manifestarlo
per un fine di bene altrui, la mia bocca si chiude ed esso restera chiuso
sotto il sigillo del mio silenzio, puro fatto personale presumibile solo dalle
sue conseguenze. Ma farmi prima capire fa oggi parte del mio compito; era
necessario spiegare e questa sincerita pud essere una prova atta a scuotere
gli animi. Non vedo altri far cio. Che cosa puo importare nell'incalzare
dell'ora e nella bonta della meta, di fronte al bene di tanti, se per tutto cio
una solo debba esporsi a critiche e magari soffrire? Alla normale natura
umana I'idea nuda e astratta sfugge. E necessario che essa prenda carne in
un essere che diventa quell'idea e quaggiu la vive, lottando, soffrendo,
testimoniando. ’'uomo comune esige questa materializzazione contro cui
battere il capo e bisogna dargliela. Io ho invece qui la sensazione
umanamente penosa, di una pubblica confessione, la sensazione dell’ultima
spoliazione della mia personalita, che cosi non ha piu angoli suoi, segreti,
di rifugio, perché tutto ha dato, e tutta si ¢ esposta e tutta oramai agli altri
appartiene.

E lo dico e lo ripeterd perché anche il lettore distratto se ne avveda:
per carita non mi si ritenga qualcosa di eccezionale o di superiore come
uomo. Nessuna cosa piu falsa e pit nociva per io mio lavoro. Non si
dimentichi mai quanto profondamente io sia impastato in questa natura
umana contro cui lotto tanto ogni giorno. Faccio una dichiarazione. Se non
la si vorra comprendere la colpa non sara mia. Non potro per questo mutar
la mia strada. Faccio una volta per sempre e ben chiara questa distinzione:
non mi si attribuisca nulla di ci0 che di buono potro fare; esso non é mio.
Questa ¢ la verita. Mi si attribuiscano invece tutti i difetti, le debolezze, le
colpe che potranno essere nel mio lavoro. Tutto questo si che ¢ veramente
mio.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

uma unidade maior. Nao € autoexaltacio aquela deste novo eu, no qual o meu
ser desaparece. Para mim, €, em vez disso, um ato de suprema dedicacdo. Me
examino e me confesso, sem pretensdo de infalibilidade. Mas este é o que
agora sinto na minha consciéncia. Nao € culpa minha se tal €, por sua propria
natureza, por quantos o vivenciam, o fendmeno mistico, se eu me encontro
agora a vivé-lo, se ele estd além da normal experi€ncia e compreensao.

Certas coisas ndo se contam, se poderia ainda objetar. Mas eu tenho
o dever de dar o exemplo, o dever de retribuir o que recebi, de doar aos
outros a alegria conquistada, o dever de indicar a via e de testemunhar a
minha experiéncia. Tenho o dever duro e gravissimo, mas necessdrio, para
com aqueles que dormem, de perturbar as consciéncias. Exaurido o dever,
siléncio. O fendmeno permanece naturalmente e vivissimo. Mas, exaurida
a necessidade de manifestd-lo para um fim de bem outros, a minha boca se
fecha e ele permanecerd selado sob o selo do meu siléncio, puro fato
pessoal, presumivel s6 pelas suas consequéncias. Mas fazer-me antes
entender faz hoje parte da minha tarefa; era necessdrio explicar, e esta
sinceridade pode ser uma prova apta a abalar as almas. Ndo vejo outros
fazer isso. O que pode importar, na preméncia da hora e na bondade da
meta, perante o bem de tantos, se por tudo isso um sé deva expor-se a
critica e talvez sofrer? A normal natureza humana a ideia nua e abstrata
escapa. E necessério que ela encarne em um ser que se torna aquela ideia e
aqui embaixo a vive, lutando, sofrendo, testemunhando. O homem comum
exige esta materializacdo, contra a qual bater a cabeca, e precisa dar-lhe.
Eu tenho, em vez disso, aqui a sensacio humanamente penosa de uma
publica confissdo, a sensac@o da tltima espoliagdo da minha personalidade,
que assim ndo tem mais angulos seus, segredos, de refigio, porque tudo
deu, e toda se expds, e toda agora aos outros pertence.

E o digo e o repito para que também o leitor distraido o perceba: por
caridade, ndo se me atribua qualquer coisa de excepcional ou de superior
como homem. Nenhuma coisa mais falsa € mais nociva para o meu
trabalho. Nao se esqueca jamais qudo profundamente eu esteja imbuido
nesta natureza humana contra a qual luto tanto a cada dia. Fago uma
declarag@o. Se ndo a se quiser compreender, a culpa nio serd minha. Ndo
poderei por isto mudar a minha estrada. Faco de uma vez e para sempre e
bem clara esta disting@o: ndo me se atribua nada disso que de bom possa
fazer; ele ndo é meu. Esta é a verdade. Se me atribuam, em vez disso, todos
os defeitos, as fraquezas, as culpas que possam existir no meu trabalho.
Tudo isto sim que € verdadeiramente meu.

293

312

313



294

314

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIV. Momenti psicologici

Dovevo completare lo studio del fenomeno anche nel suo aspetto
religioso. Parlando cosi intensamente di Cristo, era inevitabile sfiorare la
Sua Chiesa. Ma la mia ascesi mi ha portato nel piu cristiano dei misticismi.
Io stesso ho dovevo raggiungere il piano mistico, per poter comprendere e
affermare queste conclusioni. Gli ultimi tocchi di questo volume, che
chiamo momenti psicologici, dipingeranno le ultime mie realizzazioni
spirituali. Avrei voluto tacere, ma la Voce mi ha detto: “parlare sempre piu
chiaro e sempre piu forte”. Per certe vie non ¢ possibile sostare. E ho
guardato alla Chiesa con lo stesso animo fiducioso e riverente con cui ho
guardato Cristo. o saro I'ultimo a sollevare la voce contro di Essa. Ma il
cuore mi trema per la gravita delle prove, per I'imminenza del momento e
il bivio ¢ tremendo: o ritrovare la potenza nello spirito, tornando nuda
dinanzi a Cristo come Cristo I’ha fatta, e solo a tal patto restare suprema
nel mondo e a contatto col cielo; o continuare a consolidare le posizioni
terrene e allora perdere la suprema divina potenza e schierarsi per
coerenza al livello delle potenze umane, limitata, vulnerabili, simile ad
esse. E a portata di mano una grandezza immensa, centrale nella nuova
civilta. Chi la vorra ghermire? Si tratta non di salvare un organismo, ma di
salvare il mondo, che di Cristo ha bisogno. Si agita in questo libro un
conflitto mondiale tragico e imminente da cui dipenderanno i futuri
millenni. Guai se la Chiesa invisibile del Cielo si allontanera da quella
visibile della terra. Vi ¢ unaltra religione piu profonda dentro la religione,
che supera tutte le forme, senza la quale nessuna religione & valida. E un
sentimento universale che ¢ I'anima di tutte le fedi e che si fa sentire per la
sua verita. Vi ¢ la religione di superficie, fatta di pratiche, formale,
sanzionata, potente, trionfante, organizzata e in marcia come un esercito; e
vi ¢ unaltra religione senza clero, senza autorita, povera, dolorante,
semplice, forte solo di una fede immensa e vittoriosa nel cielo. Vi ¢ un
Cristo piu grande, che non ¢ solo nelle immagini e nei templi, ma ovunque
un’anima soffra e ascenda. Vi sono dei santuari anche nel cuore dell’'nvomo
e dei momenti in cui l'anima pud parlare direttamente con Dio. E
necessario riaffermare questo imponderabile senza cui ogni religione non &
religione. E necessario rivivere come nei tempi in cui le cose dello spirito
erano presenti € non giungevano come un’eco lontana dalle profondita dei
secoli: erano forze ancora incandescenti e irrompenti, non raffreddate e
cristallizzate. E necessario ritornare alla vergine potenza del primo
Vangelo e del primo francescanesimo. Solo cosi si puo affrontare con
speranza l'avvenire.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIV. Momentos psicologicos

Devia completar o estudo do fendmeno também no seu aspecto
religioso. Falando tdo intensamente de Cristo, era inevitdvel beirar a Sua
Igreja. Mas a minha ascese me levou no mais cristdo dos misticismos. Eu
mesmo tive que atingir o plano mistico para poder compreender e afirmar
estas conclusdes. Os ultimos toques deste volume, que chamo de
momentos psicoldgicos, retratardo as dltimas minhas realizacdes
espirituais. Gostaria calar, mas a Voz me disse: “falar sempre mais claro e
sempre mais forte”. Por certas vias ndo € possivel parar. Tenho olhado a
Igreja com o mesmo dnimo confiante e reverente com o qual olhei Cristo.
Eu serei o dltimo a levantar a voz contra Ela. Mas o coracdo me treme pela
gravidade das provas, pela iminéncia do momento, e o dilema € tremendo:
ou reencontrar o poder no espirito, retornando nua diante de Cristo como
Cristo a fez, e s6 a tal pacto permanecer suprema no mundo e em contato
com o céu; ou continuar a consolidar as posi¢cdes terrenas e entdo perder a
suprema divina poténcia e alinhar-se por coeréncia ao nivel das poténcias
humanas, limitada, vulneraveis, semelhantes e eles. Esta ao alcance da mio
uma grandeza imensa, central na nova civilizacdo. Quem a desejard
apoderar-se dela? Se trata ndo de salvar um organismo, mas de salvar o
mundo, que de Cristo tem necessidade. Se agita neste livro um conflito
mundial trdgico e iminente do qual dependerdo os futuros milénios. Ai se a
Igreja invisivel do Céu se distanciar daquela Igreja visivel da terra. H4 uma
outra religido, mais profunda dentro da religido, que supera todas as
formas, sem a qual nenhuma religido € vélida. E um sentimento universal
que é a alma de todas as fés e que se faz sentir pela sua verdade. Ha a
religido de superficie, feita de praticas, formal, sancionada, potente,
triunfante, organizada e em marcha como um exército; e hd uma outra
religido sem clero, sem autoridade, pobre, sofredora, simples, forte s6 de
uma fé imensa e vitoriosa no céu. H4 um Cristo maior, que nao estd s6 nas
imagens e nos templos, mas onde quer que uma alma sofra e ascenda. Ha
santudrios também no coragao do homem e dos momentos no qual a alma
pode falar diretamente com Deus. E necessdrio reafirmar este
imponderavel sem o qual cada religido ndo é religido. E necessdrio reviver
como nos tempos no qual as coisas do espirito estavam presentes € nao
chegavam como um eco distante das profundezas dos séculos: eram forcas
ainda incandescentes e que irrompem, ndo resfriadas e cristalizadas. E
necessdrio retornar a virginal poténcia do primeiro Evangelho e do
primitivo franciscanismo. S6 assim se pode encarar com esperanca O
futuro.

295

314



296

315

316

317

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

In questo sentimento culmina la catarsi mistica della mia anima. La
mia ascesi non ¢ dunque fenomeno circoscritto e atto chiuso nel mio
egoismo, ma si espande e si ripiega sul mondo. La mia passione dimostra
che la metanoia a cui ci guida il Vangelo, il superamento e rovesciamento di
valori che esso ci impone, tutta la sua rivoluzione di spirito, non sono utopia
come tanti credono, inattuabile, solo perché non fu e non ¢ sempre attuata
nella prassi religiosa e sociale. Chi cio afferma ¢ cieco nell'imponderabile.
La luce e il bene che io ricevo dall’alto, devo ridonarli e vivo per ridonarli.
Per carita, non mi si fraintenda dando un qualsiasi valore alla mia persona,
che non ne ha alcuno, ritenendo capace della minima perfezione morale quel
povero verme che io sono. E anche questa ¢ verita e devo testimoniarla. Io
non sono che un vile e fragile istrumento presso in un ingranaggio
gigantesco. Il mio motto € questo, che io ripeto ogni sera alla fine della fatica
del giorno: “Signore, io sono il tuo servo. Non chiedo altro che questo”. Di
grado in grado siamo giunti ben lontani dalle proporzioni strettamente
scientifiche in cui questo studio si ¢ iniziato.

Durante il tragitto sono apparsi nella mia coscienza dei momenti
culminanti, di piu evidenti sensazioni e pil intensa emozione. Li ho isolati
e qui li riporto successivamente perché nella trattazione avrebbero diluito
lo svolgimento serrato delle argomentazioni. Sono visioni staccate, ma
esprimono sempre lo stesso cammino della mia ascensione. Sono forse
I'esempio di un’arte nuova, basata su di una psicologia scientifico-spirituale
nuova. Qui chiudo la mia trattazione. I quadri si svolgeranno senza
commenti, in un crescendo insistente in cui chi non crede e non sente, ma
solo osserva e ragiona, potra vedere lo svolgimento del fenomeno come ¢
imposto in principio nel suo aspetto scientifico. Questi quadri, dopo aver
attraversato diverse altezze spirituali e piani di coscienza, € momenti i pill
contrastanti del mio subcosciente e supercosciente, dopo essersi svolti in
diverse visuali della realta interiore dell'imponderabile, esploderanno in
una visione suprema: “Passione”, 'ultimo grido in cui la mia voce si
spegne. Quel quadro ¢ realta vissuta. Chi mi vorra credere pazzo, rilegga la
parte scientifica, dove a questa mia estasi ho dato solide basi.

Tale ¢ il mio punto di arrivo, oggi. Domani non so. Certo che la mia
vita cammina. Chi mi ha seguito finora lo sa. Ma piu alti sviluppi sono oggi
al disopra del mio concepibile. Cristo ¢ una bellezza cosi completa, una
grandezza cosi vasta, un concetto cosi esauriente, una perfezione cosi
assoluta, che non ¢ possibile superarla e affacciarsi oltre. E la sazieta del
desiderio, I'ultimo termine della mente e del cuore. La sua figura non ha
ombre da conquistare; € un infinito € non vi si puo aggiungere nulla, non si
puo superare. Ma appunto perché € un infinito non ha soste né termine e
non si finisce mai di percorrerlo tutto. La vita, che non si chiude mai, sara
per me un immergermi eterno in quella profondita senza fine.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Nesse sentimento, culmina a catarse mistica da minha alma. A minha
ascese nio €, portanto, fendmeno circunscrito e ato confinado no meu
egoismo, mas se expande e se desdobra sobre o mundo. A minha paixdo
demonstra que a metanoia a qual nos guia o Evangelho, o superamento e
emborcamento de valores que ele nos impde, toda a sua revolucdo de
espirito, ndo sao utopia como tantos acreditam, inexequivel, s6 porque nio
foi e ndo € sempre implementada na préxis religiosa e social. Quem isso
afirma estd cego no imponderdvel. A luz e o bem que eu recebo do alto,
devo retribuir-lhe e vivo para retribui-las. Por caridade, ndo me interpretem
mal, atribuindo qualquer valor & minha pessoa, que ndo o tem algum,
acreditando capaz da minima perfeicdo moral aquele pobre verme que eu
sou. E também esta € verdade, e devo testifica-la. Eu ndo sou sendo um vil e
fragil instrumento colhido em uma engrenagem gigantesca. O meu mote &
este, que eu repito cada noite ao final do cansaco do dia: “Senhor, eu sou o
teu servo. Nao peco nada sendo isto”. De gau em grau chegamos bem longe
das proporg¢des estritamente cientificas nas quais este estudo iniciou.

Durante o trajeto aparecem na minha consciéncia momentos
culminantes, das mais evidentes sensacdes e mais intensa emogdo. Os isolei e
aqui os relato sucessivamente, porque na discussdo teriam diluido o
desenvolvimento rdpido das argumentacdes. Sdo visdes destacadas, mas
exprimem sempre 0 mesmo caminho da minha ascensdo. Sdo talvez o exemplo
de uma arte nova, baseada sobre uma psicologia cientifico-espiritual nova. Aqui
concluo a minha discussio. Os quadros se desenrolardo sem comentdrios, em
um crescendo insistente no qual quem nio cré e nio sente, mas s6 observa e
raciocina, podera ver o desenvolvimento do fendmeno como foi imposto desde
no principio em seu aspecto cientifico. Estes quadros, depois de terem
atravessado diversas alturas espirituais e planos de consci€ncia, € momentos 0s
mais contrastantes do meu subconsciente e superconsciente, depois de serem
desdobrados em diversas perspectivas da realidade interior do imponderavel,
explodirdo em uma visdo suprema: “Paixdo”, o Gltimo grito em que minha voz
se esvai. Aquele quadro € realidade vivida. Quem me quiser acreditar louco,
relega a parte cientifica, onde a este meu éxtase dei solidas bases.

Tal € o meu ponto de chegada, hoje. Amanha ndo sei. Certo que a
minha vida caminha. Quem me seguiu até agora o sabe. Mas mais altos
desenvolvimentos estdo hoje além do meu concebivel. Cristo € uma beleza tao
completa, uma grandeza tdo vasta, um conceito tdo exaustivo, uma perfeicao
tdo absoluta, que ndo é possivel superd-la e olhar além. E a saciedade do
desejo, o ultimo termo da mente e do coracdo. A sua figura ndo tem sombras
a conquistar; € um infinito e ndo se lhe pode acrescentar nada, ndo se pode
superar. Mas precisamente porque € um infinito, ndo tem pausas nem fim, e
ndo se termina jamais de percorré-lo todo. A vida, que ndo se encerra jamais,
serd para mim um imergir-me eterno naquela profundidade sem fim.

297

315

316

317



298

318

319

320

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XV. Frate Francesco

Tutta I’ho peregrinata questa mia terra umbra e oltre i suoi confini ne
ho inseguito le sotterranee propaggini risorgenti in terre limitrofe. In essa mi
sono a lungo specchiato per ritrovare me stesso; nei suoi silenzi austeri e
sublimi la mia anima ha percorso la sua pill intensa maturazione; gli
orizzonti altissimi dei suoi monti mi hanno data la sensazione di Dio.

Tutta I'ho peregrinata questa terra francescana da Assisi alla sorella
Gubbio, dal Subasio alla Verna, dalla Porziuncola a Greccio. Sono andato
appassionatamente interrogando le antiche pietre, perché mi rendessero il
segreto della loro storia, le ho strette al cuore, le ho bagnate di lacrime. E
dicevo: ditemi, voi che lo avete veduto, santo Francesco, umile e povero,
ricordate? Non ¢ possibile che un alito del suo immenso respiro non sia restato
anche in voi, non ¢ possibile che il suo incendio d’amore non vi abbia percorso
di una vibrazione potente tanto, che tuttora non puo esser svanita e che voi
dovete rendermi. Non udiste? E perché non parlate?

Parlate voi immensi orizzonti, narratemi le estasi, i travagli, gli schianti
di quel cuore. Di zolla in zolla sono andato invocando il lontano ricordo. L'ho
chiesto ai pendii inondati di sole, alle selve montagne, alle stradicciole, agli
umili casolari, alle cappelline sperdute, ai dolci canti della campagna, sempre
in attesa di una arcana rivelazione interiore che mi dicesse: ¢ qui, fu qui, ecco,
non vedi? Ecco la piccoletta figura del Santo, accesa e consumata dalla sua
passione, ecco, non odi la sua voce armoniosa e suadente che parla della
perfetta letizia? Ascolta': “Vegnendo una volta, sancto Francesco da Perugia a
sancta Maria degli Angeli con frate Leone a tempo di verno, et il freddo
grandissimo fortemente il cruciava, chiamo frate Leone, il quale andava un
poco innangi, et dixe cosi: O frate Leone, avegnadio ch’¢ frati Minori in ogni
terra dieno grande esemplo di sanctita et buona edificazione, nondimeno
scrivi, et nota diligentemente, che non ¢ ivi perfetta letitia. Et andando piu
oltre, sancto Francesco, il chiamo la seconda volta: O frate Leone, ben ché 'l
frate Minore illumini i ciechi, distendi gli attratti, cacci i demoni, renda I'udire
a’ sordi, I'andare a ¢oppi, parlare a’ mutoli, et, che magior cosa ¢, risuscitare il
morto di quatro di: scrivi, che non ¢ in cio perfetta letitia. E andando un poco,
s. Francesco grida forte: O frate Leone, se 'l frate Minore sapesse tutte le
lingue, et tucte le scientie, et tucte le scriture, si che sapesse profetare, et
rivelare non solamente le cose future, ma etiandio i segreti delle coscientie e
degli omini, scrive che non ¢ in ci0 perfetta letitia... Et durando questo modo
di parlare bene due miglia, frate Leone con grande amiratione il domando, et
dixe: Padre, io ti prego dalla parte di Dio, che tu mi dica ove ¢ la perfetta

! Dai “Fioretti di Santo Francesco”, VII.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XYV. Irmao Francisco

Peregrinei por toda esta minha terra Gmbrica e, além dos seus confins, lhe
segui os subterrdneos rebentos que ressurgiam em terras limitrofes. Nela me
contemplei longamente para reencontrar a mim mesmo; nos seus siléncios austeros
e sublimes, a minha alma percorreu a sua mais intensa matura¢ao; os horizontes
altissimos dos seus montes me deram a sensagdo de Deus.

Peregrinei por toda esta terra franciscana, de Assis a sua irma Gubbio,
do Subésio ao Alverne, da Porcitincula a Greccio. Andei apaixonadamente
interrogando as antigas pedras, para que me revelassem o segredo da sua
histéria, as estreitei ao coragdo, as banhei de ldgrimas. E disse: dizei-me, vos
que o vistes, santo Francisco, humilde e pobre, recordais? Nao € possivel
que um sopro da sua imensa inspiraco ndo tenha permanecido também em
vOs, ndo € possivel que o seu incéndio de amor nio vos tenha percorrido
com uma vibracio potente, tdo que ainda ndo pode ser apagada e que vos
deveis render-me. Nao ouvistes? E por que ndo falais?

Falai, imensos horizontes, narrai-me os éxtases, os trabalhos, os
esmagamentos daquele coracdo. De torrdo em torrdo, invoquei a distante
memoria. Pedi-lhe as encostas inundadas de sol, a selvas das montanhas, as
veredas, as humildes casinhas, as capelinhas remotas, aos doces canticos do
campo, sempre a espera de uma arcana revelac@o interior que me dissesse: é
aqui, foi aqui, eis, ndo vedes? Eis a pequenina figura do Santo, inflamada e
consumida pela sua paixdo, eis, nio ouvis a sua voz harmoniosa e persuasiva
que fala da perfeita alegria? Escuta': “Vindo certa vez, sio Francisco de Perugia
para santa Maria dos Anjos com frei Ledo no inverno, e o frio muitissimo forte
o atormentava, chamou frei Ledo, o qual andava um pouco a frente, e disse
assim: O frei Ledo, ainda que os irmdos Menores em cada terra deem um
grande exemplo de santidade e boa edificacio, no entanto, escreve e observe
diligentemente que ndo ha ali perfeita alegria. E indo mais além, sdo Francisco,
o chamou a segunda vez: O frei Ledo, embora o irmdo Menor ilumine os cegos,
cure os paraliticos, expulse demonios, restaure a audi¢do aos surdos, o andar os
coxos, a fala aos mudos e, que maior coisa €, ressuscitar o morto de quatro dias:
escreva, que ndo ha nisso perfeita alegria. E indo um pouco, s. Francisco clama
em voz alta: O frei Ledo, se o irmdo Menor soubesse todas as linguas, e todas as
ciéncias e todas as escrituras, para que pudesse profetizar e revelar ndo somente
as coisas futuras, mas também os segredos das consciéncias e dos homens,
escreve que ndo ha nisso perfeita alegria... E durando este modo de falar bem
duas milhas, frei Ledo com grande admiracdo o interrogou, e disse: Pai, eu te
peco da parte de Deus, que tu me digas onde estdi a perfeita

! Do “| Fioretti de Sdo Francisco”, VII.

299

318

319

320



300

321

322

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

letitia. Et sancto Francesco li rispuose: Quando noi giugneremo a Santa
Maria degli Angeli, cosi bagnati per la piova e aghiacciati per lo freddo, et
infangati di loto, et africti di fame, et picchieremo la porta del luogo; e 'l
portinaio verra adirato, et dira: Chi siete voi? E noi diremo: Noi siamo due
de’ vostri frati; et colui dira: Voi non dite vero; angi siete due ribaldi, che
andate inghannando il mondo, et rubando le limosine de’ poveri; andate
Fuori di qui! - e non apriteci la porta e lasciateci soli, fuori, esposti alla
neve via; e non ci aprira, e faracci state di fuori alla neve et all’aqua col
freddo et colla fame, infino alla notte, allora se noi tante ingiurie e tanta
crudelta, et tanti conmiati sosterremo patientemente sanga tributatione et
sanga mormoratione, et pensare umilmente et caritativamente che quel
portinaio veracemente ci cognosca, et che Iddio il fa parlare contro noi; o
frate Leone, scrivi che ivi ¢ perfetta letitia. Et se noi perseverremo
pichiando, et egli uscira fuori turbato, et come ghagliofi importuni ci
chaccera con villanie, et con gotate dicendo: Partitevi, quinci, ladroncelli
vilissimi, andate allo spedale ché qui non mangerete voi, né albergherete;
se noi questo sosterremo patientemente, et con allegreca et con buono
amore, o frate Leone, scrivi ¢ perfetta letitia. E se noi, pur costretti dalla
fame, et dal freddo, et dalla notte, pur pichieremo et chiameremo et
pregheremo per I'amore di Dio con gran pianto, che ci apra et metaci pur
dentro; e quelli piu scandolegcato dira: Costoro sono gaglioffi importuni; io
gli pagher0 bene come sono degni: et uscira fuori con un bastone
nochieruto, et piglieracci per lo cappuccio, et gitteracci in terra, et
involgeracci nella neve, et batteracci a nodo con quello bastone: se noi tutte
queste cose sosterremo patientemente et con allegreca, pensando le pene di
Christo benedetto, le quali noi dobbiamo sostenere per lo suo amore, o
frate Leone, scrivi che in questo ¢ perfetta letitia...”.

% ok sk

Era freddo e pur faceva cosi caldo nel cuore! Era buio e pur
splendeva tanta luce nell'anima! La bufera era aspra di fuori, ma Dio
cantava cosi forte di dentro!

Ascolta, ascolta; non odi nel profondo? Ecco, il Subasio ¢ lo stesso e
laggiu si adagia Assisi e intorno la corona delle colline umbre. Son gli
stessi 1 boscosi pendii di Greccio, la vista laggiu verso Rieti, verso Fonte
Colombo; gli stessi 1 riflessi chiusi e profondi e del lago di Piediluco e i
profili dei suoi grandi monti severi; gli stessi, gli spaziosi silenzi del
Trasimeno immenso. Odo un batter di un remi, nel traghettar lento di
sponda, e vi ritrovo la mia anima che va senza mai sosta. Echeggia dalla
terra il suono di quel passo benedetto di Francesco, che vo inseguendo
senza mai raggiungerlo. Interrogo le risonanze intime e odo con stupore un
bisbigliar sommesso nel piu segreto palpito del mio cuore.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Alegria. E sdo Francisco respondeu: Quando nds chegarmos a Santa
Maria dos Anjos, tdo banhados pela chuva e enregelados pelo frio, e
cobertos de lama, e aflitos de fome, e batermos a porta do lugar; e o
porteiro vird irado, e dird: Quem sois v6s? E nds diremos: N6s somos
dois dos vossos irmios; e ele dira: Vos niao dizes a verdade; na verdade,
sois dois tratantes que andam por ai enganando o mundo e roubando as
esmolas dos pobres; saiam daqui! - e ndo abre-nos a porta e deixa-nos
s0s, 14 fora, expostos a neve; e ele ndo nos abrird, e nos faré ficar de fora
na neve e na agua, com o frio e com a fome, até a noite, entdo se nos
tantas injarias e tanta crueldade e tantas rejeicOes suportarmos
pacientemente, sem tribulacdo e sem murmurar, € pensar humilde e
caridosamente que aquele porteiro verdadeiramente nos conhece, e que
Deus o faz falar contra nds; ¢ irmdo Ledo, escreva que ai hd perfeita
alegria. E se nés perseverarmos batendo, e ele sair perturbado, e como
ladrdes importunos nos expulsar com insultos e com bofetadas, dizendo:
Saiam daqui, ladrdezinhos vis, vao para o albergue, pois aqui ndo
comerao vos, nem se abrigardo; se nds isto suportarmos pacientemente, e
com alegria ¢ com bom amor, 6 irmdo Ledo, escreva que € perfeita
alegria. E se nos, constrangidos pela fome, e pelo frio e pela noite,
batermos, e clamarmos e rezarmos pelo amor de Deus com grande
pranto, para que nos abra e nos deixe entrar; e aquele mais indignado
disser: Estes sdo vadios importunos, eu os pagarei bem como merecem; e
saird com um bastdo nodoso, e nos agarrard pelo capuz, e nos jogard na
terra, e revolvendo-nos na neve, e nos baterd com o n6 daquele bastao: se
nés todas essas coisas suportarmos pacientemente e com alegria,
pensando nas penas do Cristo bendito, as quais nés devemos suportar
pelo seu amor, 6 irmao Ledo, escreva que nisto estd a perfeita alegria...”.

k sk sk

Estava frio, mas fazia tanto calor no coragdo! Estava escuro, mas
esplendia tanta luz na alma! A tempestade era forte 14 fora, mas Deus
cantava tdo forte de dentro!

Escuta, escuta; ndo ouves no profundo? Eis, o Subdésio é o mesmo, e
14 embaixo descansa Assis, cercada pela coroa das colinas umbricas. S0 os
mesmas encostas arborizadas de Greccio, a vista 14 embaixo rumo a Rieti,
rumo a Fonte Colombo; os mesmos reflexos fechados e profundos do Lago
Piediluco e os perfis dos seus grandes montes severos, 0s mesmos, 0s
espagosos siléncios do Trasimeno imenso. Ougo um bater de um remo, no
atravessar lento da costa, e 14 reencontro a minha alma, que vai sem jamais
descansar. Ecoa da terra o som daquele passo bendito de Francisco, que
persigo sem nunca alcancar. Interrogo as ressondncias intimas e ouco, com
estupor, um sussurro submisso na mais secreto palpitar do meu coragao.

301

321

322



302

323

324

325

326

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Ditemi, forze della vita, come non serbate una traccia della meteora
che di qui ¢ passata perdendosi nelle trasparenze dei cieli, ditemi creature
sorelle che non me attraversate la vita, nessuna eco lontana non ritorna nel
timbro della vostra vibrazione, se tanto impeto di passione vi immise il
canto di Frate Francesco? Eppure nella musica del creato io odo andare e
ritornare 'armonia evanescente di quel canto di Dio che in voi si fuse
quando di qui passO I'anima del Santo. Voi allora avete echeggiato, avete
compreso e risposto, avete cantato insieme la grande sinfonia da lui
intonata, dell’'amore divino.

Ridatemi quel canto: ¢ il canto di Dio. Creature sorelle, aiutatemi a
salire, a vibrare, a sentire. Quel canto rapira la mia anima, da questo
frastuono infernale, via dalla terra, per sempre.

Allora in un silenzio immenso e profondo si intona sommessa la
musica divina. Tutte le forme di esistenza mandano una nota. Prego e nella
mia preghiera ascolto Dio come un canto immenso e sublime che emana da
tutte le creature. Cantano tutte le espressioni di Dio, la terra e il cielo, la luce
e la vita, l'ordine e il pensiero. La mia anima ¢ piccola piccola, ma I'armonia
sale e ad ogni nota mi sintonizzo per gradi, la risonanza mi investe, la
vibrazione mi eleva, il rapimento mi porta via. Non sono piu 10, ma unarpa
in cui risuona l'universo. E una preghiera in cui si tace: € 'unione con Dio.

Dalle profondita dei tempi e dello spazio odo questa voce tonante di
Dio che mi porta via 'anima in un turbine. Odo la sinfonia dei vastissimi
orizzonti, la luminosita dei cieli, le armonie della vita, la voce del mondo
cantare: Cristo! Cristo! Cristo! Cosi grida la storia: Cristo atteso, Cristo
venuto, Cristo operante nel cuore della civilta. Cristo mi ripete la bellezza
dell’arte, la profondita della sapienza, il trionfo della bonta, la grandezza
dello spirito. Questo canto si dilata e mi penetra. Ogni nota ha echeggiato
in me e lentamente, dalle umili voci alle grandi, la mia anima ha stretta e
serbata in sé€ la stupenda vibrazione e lungo questa armonia ¢ salita, col
canto. Cristo! mi ripete tutto l'universo. Cristo sento giungere
lampeggiante dai cieli, cosi vertiginosamente alto e bello, come sogno
potesse essere nell'incendio di Francesco nella suprema dedizione della
Verna.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Dizei-me, forcas da vida, como ndo conservaste um traco do
meteoro que por aqui passou, perdendo-se na transparéncia dos céus,
dizei-me, criaturas irmds que ndo atravessais a vida, como ndo retorna
nenhum eco distante no timbre da vossa vibracdo, se tamanho impeto de
paixdo vos encheu o canto do Irmio Francisco? Contudo, na musica da
criagdo, eu ouco ir e retornar a harmonia evanescente daquele canto de
Deus, que em vés se fundiu quando por aqui passou a alma do Santo. Vés
entdo haveis ecoado, compreendido e respondido, haveis cantado juntos a
grande sinfonia por ele entoada, do amor divino.

7z

Devolva-me aquele canto: é o canto de Deus. Criaturas irm3s,
ajudem-me a me subir, a vibrar, a sentir. Este canto arrebatard a minha
alma, deste barulho infernal, fora da terra, para sempre.

Entdo, num siléncio imenso e profundo, se entoa submissa a musica
divina. Todas as formas de existéncia mandam uma nota. Oro e na minha
oragdo escuto Deus como um canto imenso e sublime que emana de
todas as criaturas. Cantam todas as expressoes de Deus, a terra e o céu, a
luz e a vida, a ordem e o pensamento. A minha alma é pequenina, mas a
harmonia se eleva, e a cada nota me sintonizo por graus, a ressonancia
me invade, a vibracdo me eleva, o arrebatamento me conduz. Ndo sou
mais eu, mas uma harpa na qual ressoa o universo. E uma orago na qual
se cala: € a unido com Deus.

Das profundezas dos tempos e do espaco, ougo esta voz estrondosa de
Deus que me transporta a alma num turbilhdo. Ouco a sinfonia dos
vastissimos horizontes, a luminosidade dos céus, as harmonias da vida, a voz
do mundo cantar: Cristo! Cristo! Cristo! Assim clama a historia: Cristo
esperado, Cristo vindo, Cristo operante no coragdo da civilizagdo. Cristo me
repete a beleza da arte, a profundidade da sabedoria, o triunfo da bondade, a
grandeza do espirito. Este canto se dilata e me penetra. Cada nota ecoou em
mim e, lentamente, das humildes vozes as grandes, a minha alma estreitou e
preservou em si a estupenda vibracdo e ao longo desta harmonia subiu, com
o canto. Cristo! me repete todo o universo. Sinto Cristo chegar relampejante
dos céus, tdo vertiginosamente alto e belo, como sonho pudesse estar no
incéndio de Francisco na suprema dedica¢do do Alverne.

303

323

324

325

326



304

327

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XVI. Visione della cattedrale gotica

Un giorno ho sentito il mio destino come un fascio di forze
convergenti e ascendenti e le ho ritrovate nella potenza e musicalita
architettonica della cattedrale gotica. Le arcate, sempre pil restringentisi
verso il vano della porta, esprimono le linee di concentramento dall’esterno
verso linterno. E io sono entrato giovane nel tempio austero delle
solitudini del pensiero. Di fuori era per me stridore e dolore e non potevo
tornare a gioire delle facili gioie del mondo esteriore. E fin da giovane mi
sono assuefatto a respirare quell’atmosfera severa, satura di concetti
profondi; io mio occhio ha imparato a vedere nella mistica penombra e si ¢
animato alle luci splendenti dall’alto e invitanti a salire. Il mio sguardo si ¢
cullato nella musica armoniosa delle architetture, nel sogno diafano delle
mistiche vetrate, nella dolcezza delle immagini delle cose eterne e sante.
La mia anima si ¢ distaccata cosi, lentamente dalla terra, si ¢ aperta tutta
alla visione di Dio. Vi fu, come nel tempio gotico anche nel mio destino,
una convergenza di linee di forza, che mi ha portato su su, lungo la navata
centrale, fin 1a dove la pianta dell’edificio spalanca le sue braccia in forma
di croce. Mi ha portato su fino a quel culmine sonoro della sinfonia
architettonica, in cui esplode il grido del Cristo morente, lassu nel centro
del tempio, ove sull’altare maggiore quel grido si ripete nel sacrificio della
messa. Ho vissuto in quell'anelito di forze convergenti verso l’alto, costretto
da un concatenamento compatto come una fuga di Bach. Mi son trascinato
lungo tutta la navata centrale, lasciando di me una striscia di sangue. Ma
giunto sul grande altare di centro, 'anima mia ha raccolto il grido del
Cristo morente e a quel capo reclinato si € stretta in un amplesso che non
avra mai fine. Andava intorno a me il respiro della pietra saliente. Nelle
armonie delle ultime luci, nel vago palpitar degli spazi supremi del tempio,
nell'indefinito dell’'ultimo sogno, si ¢ squarciata la volta e in me & apparso il
pensiero di Dio. Il mio corpo ¢ rimasto laggiu avvinghiato alla croce. Ma la
mia anima ¢ fuggita per sempre nella gloria dei cieli.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVI. Visao da catedral gotica

Um dia, senti o meu destino como um feixe de forcas convergentes e
ascendentes, e as reencontrei na poténcia e musicalidade arquitetdnica da
catedral gotica. As arcadas, sempre mais se restringindo rumo ao vao da
porta, exprimem as linhas de concentracio de fora para dentro. E eu entrei
jovem no templo austero da soliddo do pensamento. De fora havia, para
mim, estridor e dor, e ndo podia retornar as alegrias das ficeis alegrias do
mundo exterior. E desde jovem, me acostumei a respirar aquela atmosfera
severa, saturada de conceitos profundos; o meu olhar aprendeu a ver na
mistica penumbra e foi animado pelas luzes esplendentes do alto,
convidando-me a subir. O meu olhar foi embalado na musica harmoniosa
da arquitetura, no sonho didfano dos misticos vitrais, na dogura das
imagens das coisas eternas e santas. A minha alma se destacou assim,
lentamente da terra, se abriu toda a visdo de Deus. Ai houve, como no
templo gético, também no meu destino, uma convergéncia de linhas de
forca, que me levaram para cima, para cima, ao longo da nave central, até
onde a planta do edificio abre os bragos em forma de cruz. Me levou até
aquele climax sonoro da sinfonia arquitetdnica, na qual explode o grito de
Cristo moribundo, 14 em cima no centro do templo, onde no altar-mor
aquele grito se repete no sacrificio da missa. Vivi naquele anseio de forcas
convergentes para o alto, constrangido por um concatenamento compacto
como uma fuga de Bach. Me arrastei ao longo de toda a nave central,
deixando de mim um rastro de sangue. Mas, chegando ao grande altar de
centro, a alma minha recolheu o grito do Cristo moribundo e a aquela
cabeca reclinada se estreitou em um abrago que nio terd jamais fim.
Andava ao meu redor o hdlito da pedra saliente. Nas harmonias das
ultimas luzes, no vago palpitar dos espagos supremos do templo, no
indefinido do ultimo sonho, se despedacou a abébada em volta de mim e
apareceu o pensamento de Deus. O meu corpo permaneceu ali em baixo,
agarrado a cruz. Mas a minha alma fugiu para sempre na gléria dos céus.

305

327



306

328

329

330

331

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
XVII. Profetismo

Oggi son salito sulle alture del tempo e dagli orizzonti lontani odo
emergere risonanze profonde, richiamate a me da una sintonia di pensiero
imposta dal momento presente della vita del mondo. Odo il canto potente
della storia che torna e ritorna, si ripete in cicli titanici lentamente
ascendenti, in abbattimenti e risurrezioni, in un rinnovarsi sempre piu
alto di vita in cui pur riecheggia sempre il passato. A ondate giungono e
vanno, nascono e muoiono le civilta, sul gran mare del tempo: esse sono
il palpito della progrediente idea di Dio che va sempre verso la sua
realizzazione.

Tutto cio risuona in me, diviene una mia vibrazione in cui mi
inabisso. Allora il vortice mi prende, mi porta via in un turbine in cui odo
gli squilli invocanti della vita. Odo lincalzare dell'ora, I'imminente
precipitar degli equilibri, la tempesta che infuria alle porte, odo la voce di
Dio che annuncia la maturita del tempo. Gridano i segni interiori,
inavvertiti dai ciechi dell’'ora chiusi nel calcolo del momento. Sul cielo della
storia appaiono le procellarie annunciatrici, si destano le coscienze piu
pronte, le vedette della vita e lanciano il grido dallarme; si alzano le voci
ammonitrici e cadon come perle dalla magnificenza dei cieli, prima che
cada sventura.

Odo un rullare profondo, cadenzato, incessante; odo il passo del
tempo che avanza con ritmo fatale, come muraglia immensa di lava che
scende senza fretta e tutto sommerge. Dove sono le spalle per fermarla, i
petti per affrontarla? I tempi son gravi e il cielo lotta accanto alla terra.
Non si vive piu di solo pane, di solo numero, di sola ricchezza e potenza
umana. Possono le forze dello spirito non esser piu presenti sol perché un
secolo di materialismo le ha negate? Gli atteggiamenti del pensiero umano
non possono spostare la legge di Dio. E sempre, ogni volta che 'uvomo ha
violato i divini equilibri del giusto e del buono, la reazione giusta della
Legge si ¢ fatta sentire. Alzino dunque il capo i dormienti. Non ¢ piu il
momento di spiegare e dimostrare. Quella fatica & compiuta. E il momento
dell’urto fisico e tangibile, che tutti scuote e che tutti trascina.

Dio ci ama. E necessario destare i sordi, gli inerti, domare 1 ribelli.
E necessario che il mondo impari di nuovo a pregare, che nella
umiliazione e nella sventura si riaffratelli e ritrovi il suo Dio, che ha
dimenticato. Dio ¢ una via di passione e di amore che si percorre in
silenzio nel proprio cuore, ¢ una dedizione reale di sé, ¢ un umile
amplesso da fratello a fratello per aiutarsi a vicenda lungo il cammino

spinoso delle ascensioni umane.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVII. Profetismo

Hoje, ascendi as alturas do tempo e, dos horizontes distantes, ougo
emergir ressondncias profundas, atraidas a mim por uma sintonia de
pensamento imposta pelo momento presente da vida no mundo. Ougo o
canto potente da histéria que torna e retorna, se repete em ciclos titanicos
lentamente ascendentes, em abatimentos e ressurreig:()es, num renovar-se
sempre mais alto de vida, na qual porém reecoa sempre o passado. Em
ondas vém e vado, nascem e morrem as civilizacdes, no grande mar do
tempo: elas sdo a palpitagdo da progressiva ideia de Deus, que vai sempre
rumo a sua realizag@o.

Tudo isso ressoa em mim, torna-se uma minha vibragdo na qual me
abismo. Entao o vortice me arrebata, me leva num turbilhdo onde ougo os
tinidos invocantes da vida. Ougo a perseguicdo da hora urgente, o iminente
precipitar dos equilibrios, a tempestade que assola as portas, ouco a voz de
Deus que anuncia a maturidade do tempo. Gritam os sinais interiores,
despercebidos dos cegos da hora, fechados no cdlculo do momento. No céu
da histéria aparecem as procelas anunciadoras, se despertam as
consciéncias mais prontas, os vigias da vida, e lancam o grito de alarme; se
alcam as vozes anunciadoras e caem como pérolas da magnificéncia dos
céus, antes que caia a desventura.

Ouco um rufar profundo, cadenciado, incessante; ouco o passo do
tempo que avanga com ritmo fatal, como muralha imensa de lava que
desce sem pressa e tudo submerge. Onde estdo os ombros para deté-la, os
peitos para enfrentd-la? Os tempos sdo graves, e o céu luta ao lado da
terra. Ndo se vive mais s6 de pdo, s6 de ndmeros, s6 de riqueza e poder
humano. Podem as for¢as do espirito ndo estar mais presentes s6 porque
um século de materialismo as negou? As atitudes do pensamento humano
nio podem mudar a lei de Deus. E sempre, cada vez que o homem violou
os divinos equilibrios do justo e do bom, a reagdo justa da Lei se fez sentir.
Alcem, portanto, a cabeca os que dormem. Nio € mais 0 momento de
explicar e demonstrar. Aquele esforco est4 feito. E o momento do impacto
fisico e tangivel, que a todos abala e que todos arrasta.

Deus nos ama. E necessério despertar os surdos, os inertes, domar os
rebeldes. E necessirio que o mundo aprenda de novo a rezar, que na
humilhacdo e na desventura se irmane novamente e reencontre o seu Deus,
que esqueceu. Deus € uma via de paixdo e de amor que se percorre em
siléncio no proprio coragdo, € uma dedicacdo real de si, € um humilde
abraco de irmdo a irmdo para se ajudarem mutuamente ao londo do
caminho espinhoso das ascensdes humanas.

307

328

329

330

331



308

332

333

334

335

336

337

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Non tema chi ha Cristo nel cuore. La tempesta purifichera; voleran
via gli orpelli al vento furibondo e I'immaterialita dello spirito solo
resistera e sopravvivera. Cadra 'umano, perché Cristo splenda piu alto e
piu vero.

Osea, Osea! profeta d’Israele! Mi sembra udir la tua voce superar la
barriera del tempo e toccarmi: “Dio ¢ amore”. Questa tua grande parola,
annunciatrice del Cristo, che nessuno, nemmeno Mos¢ prima di te, aveva
detto e che ha sostenuto I'umanita per millenni, fu il verbo nuovissimo
esploso dall’effusione del tuo cuore di martire. I dolore ti fece profeta e
profeta d’amore.

Vi vedo tutti allineati nella vostra fatica, profeti d’Israele. Vi odo tutti
fondervi in quel linguaggio immenso in cui risuona la terra e il cielo.
Tempi in cui la parola dell’Alto scendeva palpitante e I'uomo viveva alleato
con Dio, tempi in cui l'anima si elevava fino a giungere in cielo. Che
grandezza questo continuo contatto con Dio! Egli sembra fuggito da noi,
fra tanta scienza e sapienza sembra ne abbiamo perduta la nozione, Egli
non ¢ piu presente nelle nostre azioni, né negli eventi della storia. Si
calcolano tutte le forze meno la suprema, in tutte le posizioni della vita non
si pensa mai alla spinta maggiore che ¢ Dio.

Odo Isaia: “un residuo si converte”, cio€ un seme rimane. Potremmo
oggi ripetere le sue parole che sono una presentimento del Regno di Dio,
promesso da Cristo e che il mondo attende: “...gli esseri non faranno
danno né rovina, poiché la terra sara piena della conoscenza di Dio come
l'acqua copre il fondo del mare”.

No. Dio non ¢ un elemento trascurabile nella vita del singolo e dei
popoli. E deve esser sentito, vicino, e lo €, solo se meritato. Solo un Dio
che ¢ nellanima, domina le passioni, guida le azioni, fa tremare i cuori,
solo questo Dio & vita. E necessaria dunque la sciagura perché lo spirito
getti il suo mantello e si ripresenti nudo dinanzi a Dio? Che importa la
forma quando noi nella sostanza sacrifichiamo a Moloch e solo
I'ammirazione del suo fasto ¢ nel nostro cuore? Allora anche nei templi
sontuosi Dio tace, perché ¢ fuggito dall’anima nostra. Allora Dio se ne va e
parla altrove, agli umili, agli affaticati viandanti dell’ideale che sono
sempre in cammino come frate Francesco, colpiti da tutti e soli con Dio.

Allora batte il destino alle porte della storia, squillan le trombe
annunciatrici, il profetismo risorge, perché il mondo si desti. Chi ascolta e
comprende tra tante voci false e confuse? Dovremo allora ripetere il fatale
“Dies irae dies illa”, ancor oggi vivo nell’arte, nella liturgia, nella musica, il
“Dies irae” del profeta Zefanjah? Di chi sara fatto questo popolo residuo
che sara seme della civilta futura? Sara un popolo oggi non visto, come era
il primo drappello di Cristo nella grandezza romana, un popolo fatto di



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Nao tema quem tem Cristo no coragdo. A tempestade purificard;
voardo longe os ouropéis ao vento furioso e s6 a imaterialidade do espirito
resistird e sobreviverd. Caird o humano, para que Cristo resplandeca mais
alto e mais verdadeiro.

Oseias, Oseias! profeta de Israel! Me parece ouvir a tua voz superar
a barreira do tempo e tocar-me: “Deus é amor”. Esta tua grande palavra,
anunciadora do Cristo, que ninguém, nem mesmo Moisés antes de ti, havia
dito e que sustentou a humanidade por milénios, foi o verbo novissimo
explodido pela efusdo do teu coracdo de martir. A dor te fez profeta, e
profeta do amor.

Vejo-vos todos alinhados na vossa tarefa, profetas de Israel. Vos
ouco todos fundir-vos naquela linguagem imensa na qual ressoa a terra € o
céu. Tempos nos quais a palavra do Alto descia palpitante e 0 homem vivia
aliado com Deus, tempos nos quais a alma se elevava até chegar no céu.
Que grandeza este continuo contato com Deus! Ele parece ter fugido de
nos, entre tanta ciéncia e sabedoria, parece que lhe perdemos a no¢do. Ele
ndo estd mais presente nas nossas acdes, nem nos eventos da histdria. Se
calculam todas as forcas menos a suprema, em todas as posi¢des da vida,
ndo se pensa jamais no impulso maior, que € Deus.

Ouco Isaias: “um residuo se converte”, i. €., uma semente
permanece. Poderiamos hoje repetir as suas palavras, que sdo um
pressentimento do Reino de Deus, prometido por Cristo e que o mundo
aguarda: “... os seres ndo fardo mal nem ruina, pois que a terra se sera
plena do conhecimento de Deus, como a dgua cobre o fundo do mar”.

Nao. Deus ndo € um elemento preterivel na vida do individuo e dos
povos. E ele deve ser sentido, proximo, e o €, s se merecido. S6 um Deus
que estd na alma, domina as paixdes, guia as a¢des, faz tremer os coragdes,
s6 este Deus ¢ vida. E necessdrio, portanto, o infortinio para que o espirito
se despoje do manto e se apresente nu diante de Deus? Que importa a forma
quando, nés na substancia, sacrificamos a Moloque e s6 a admiracgdo da sua
pompa permanece no nosso coragao? Entdo, mesmo nos templos suntuosos,
Deus cala, porque fugiu da nossa alma. Entdo, Deus se vai e fala em outro
lugar, aos humildes, aos cansados viandantes do ideal que estdo, sempre em
marcha como irméo Francisco, atingido por todos e a sés com Deus.

Entdo bate o destino as portas da histéria, soam as trombetas
anunciadoras, o profetismo ressurge, para que o mundo desperte. Quem escuta
e compreende entre tantas vozes falsas e confusas? Devemos entdo repetir o
fatal “Dies irae dies illa”, ainda hoje vivo na arte, na liturgia, na musica, o “Dies
irae” do profeta Sofonias? De quem serd feito este povo remanescente que serd
a semente da civilizacdo futura? Serd um povo hoje ndo visto, como foi o
primeiro grupo de Cristo na grandeza romana, um povo feito de

309

332

333

334

335

336

337



310

338

339

340

341

342

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

umili e pii che oggi soffrono, sentono e attendono. E che servira al mondo
la forza senza il diritto, la potenza senza la giustizia, la scienza senza la
coscienza? Guai a chi usera la spada perché perira di spada. Lordine etico
dilaniato portera rovina.

Come si prega diversamente quando il destino minaccia e il dolore
colpisce, che quando tutto ¢ tranquillo, il cielo sembra assicurato, la
vicinanza di Dio garantita dall’autorita della terra! Ma la fede ¢ tempesta,
non ¢ un trono di gloria, ¢ tormento di ascesa, non ¢ acquiescenza passiva, ¢
un dinamismo incessante e tremendo, uno spasimo di anima in cerca di Dio.

Vorrei gridare con Geremia: “Oh! il mio petto, il mio petto! Che
sofferenza terribile! Oh! il mio cuore! Come sussulta; i0 non posso stare
quieto, perché I'anima mia ha udito il suono della tromba, il grido della
guerra!”.

Geremia che tutto si plasmo su Osea, da riviverne tutto il dolore e
I'amore, Geremia, la piu alta e piu pura espressione del profetismo
ebraico! Vorrei ripetere i suoi concetti, che esprimono l'essenza delle
religioni, cioe la superiorita della sostanza sulla forma, di un cuore puro
sulle pratiche esteriori. Meglio: “... 1 pagani che osservano con vera
fedelta e con perfetta devozione la loro religione falsa e insensata: essi
sono in verita piu graditi a Dio di voi che possedete il vero Dio, ma lo
dimenticate e gli siete disobbedienti”. E Geremia che aveva osato cosi
gravi parole mori in terra straniera, lapidato dal suo popolo stesso!

Ma Geremia parlo anche alle porte dell'esilio babilonese che
trasformo il popolo d’Israele e la sua religione vagliandolo grano per grano,
separando il buono dal cattivo, 'essenziale dal superfluo. Alle grandi svolte
della storia la terra deve venire dolorosamente rimossa fin nel piu profondo
per prepararla alla nuova germinazione. E I'esilio nel dolore purifico Israele
fino a lasciare sussistere solo quel residuo, quel seme di cui parlo Isaia. E i
cicli ritornano e la storia si ripete. Tra le fiamme di Gerusalemme distrutta,
erano crollate anche le vecchie forme, ma lo spirito, che era nel profetismo
e non aveva potuto bruciare, sopravvisse. Lo stato era distrutto e la
religione se ne separo, ne rimase alleggerita. come liberata, e poté risalire e
rivivere piu in alto; finché Ezechiele non si piega sul suo popolo per
insegnargli 'amore del fratello al fratello e la potenza dei vincoli spirituali
che sanno fondere gli animi, formando e mantenendo le unita ideali al di
sopra di ogni forma e contro ogni assalto materiale. Come nella sua grande
visione della nuova Gerusalemme, aleggia oggi negli spiriti gia un vago
presentimento della nuova civilta del III millennio, in cui la Chiesa sara
veramente potente e invincibile, perché fatta di solo spirito.

Oh! quale tremenda fatica questo: nascere, vivere € morire, per
rinascere, rivivere e rimorire, questo dovere di evolvere per risalir la



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

humildes e piedosos que hoje sofrem, sentem e esperam. E de que servird
ao mundo a forca sem o direito, o poder sem a justica, a ciéncia sem a
consciéncia? Ai de quem usard a espada, porque perecerd pela espada. A
ordem ética dilacerada trard ruina.

Como se ora diversamente quando o destino ameaca e a dor golpeia,
que quando tudo estd tranquilo, o céu parece assegurado, a vizinhanga de
Deus garantida pela autoridade da terra! Mas a fé é tempestade, ndo é um
trono de gldria; € tormento de ascensdo, ndo a aquiescéncia passiva; € um
dinamismo incessante e tremendo, um espasmo de alma em busca de Deus.

Gostaria de gritar com Jeremias: “Oh! o meu peito, 0 meu peito!
Que sofrimento terrivel! Oh! o meu coracdo! Como se sobressalta! eu ndo
posso ficar quieto, porque a minha alma ouviu o som da trombeta, o grito
de guerra!”.

Jeremias, que tudo se plasmou sobre Oseias, para reviver-lhe toda a dor
e o amor, Jeremias, a mais alta e pura expressdo do profetismo hebraico!
Gostaria de repetir os seus conceitos, que exprimem a esséncia das religioes, 1.
€., a superioridade da substancia sobre a forma, de um corag¢@o puro sobre as
préticas exteriores. Ou melhor: “...0s pagdos que observam com verdadeira
fidelidade e com perfeita devog@o a sua religido falsa e insensata: eles sdo em
verdade mais agradéveis a Deus do que vis que possuem o verdadeiro Deus,
mas o esquecem e lhe sois desobedientes”. E Jeremias, que ousara proferir tao
graves palavras, morreu em terra estrangeira, lapidado pelo seu préprio povo!

Mas Jeremias falou também as portas do exilio babilonico, que
transformou o povo de Israel e a sua religido, joeirando grido por grio,
separando o bom do mau, o essencial do supérfluo. Nas grandes voltas da
histéria, a terra deve ser dolorosamente removida até no mais profundo
para prepard-la para a nova germinagao. E o exilio na dor purificou Israel
até que subsistisse apenas aquele residuo, aquela semente da qual falou
Isaias. E os ciclos retornam e a histéria se repete. Entre as chamas de
Jerusalém destruida, colapsaram também as velhas formas, mas o espirito,
que estava no profetismo e ndo pode queimar, sobreviveu. O Estado foi
destruido, e a religiao separou dele, lhe restou aliviada, como se liberta, e
pode se reerguer e reviver mais no alto; até que Ezequiel se inclina sobre
seu povo para ensinar-lhes o amor do irmdo ao irmdo e o poder dos
vinculos espirituais que sabem fundir as almas, formando e mantendo as
unidades ideais acima de qualquer forma e contra qualquer assalto
material. Assim na sua grande visao da nova Jerusalém, paira hoje nos
espiritos ja um vago pressentimento da nova civiliza¢do do Il milénio, no qual a
Igreja serd verdadeiramente potente e invencivel, porque feita s6 de espirito .

7z

Oh! que tremendo esfor¢co € este: nascer, viver e morrer, para
renascer, reviver e remorrer, este dever de evoluir para subir novamente a

311

338

339

340

341

342



312

343

344

345

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

discesa, per redimersi nel dolore, per liberarsi e ritornare allo spirito!

Ma anche la rovina di tutte le Babilonie ritorna, la mano di Dio
scuote la terra e tremano le civilta sconvolte dalle fondamenta. E crollano
gli dei falsi della materia e il vero Dio senza forma torna a parlare nel
profondo delle coscienze. Crolla Baal e Moloch e risorge la nuova
Gerusalemme che non pitt mura di pietra, ma mura di luce e di amore che
nessuna forza umana potra piu distruggere. E gli umili, gli incompresi, che
dolorando seminano in silenzio nei nuovi solchi della vita, saranno sollevati
e vedranno il Regno dei Cieli.

Ritorniamo alle fonti, alla verginita delle origini, alla purezza della
prima sorgente. Si desta l'eterna visione che scuoteva Zaccaria. E la storia
pulsa e palpita per gli stessi eterni moventi che la sospingono
laboriosamente avanti. Il male palesemente trionfa e i puri di cuore, che
soffrono chini sul solco, mentre irrorano col loro sudore la nuova
seminagione, guardano e dicono: dove ¢ il nostro Dio di giustizia, se il
malvagio ¢ felice e 1 violenti hanno successo? Ma essi non sanno quanto il
dolore ¢ fecondo; tutto germoglia bagnato da questa linfa divina. Solo cosi
nascono cose grandi e potenti che resistono al vento e sfidano 1 secoli,
mentre le creazioni del male son polvere che tornera alla polvere, spazzata
via dal turbine del tempo. Chi semina per le vie del bene, semina e va,
perché il germoglio spunta da s€ e il seme contiene gia nella traiettoria del
suo movimento, la sua legge di vita e la disciplina del suo sviluppo.

Questa idea della presenza di Dio nel destino dell’'uvomo e dei popoli,
questa idea che emerge da ogni pagina della Bibbia e che percorre e lega
tutto il profetismo d’Israele, non ¢ un assurdo anche se 0gg1 ¢ anacronismo.
E Iidea fondamentale che regge la vita e questa idea non ¢ morta. E I'idea-
asse intorno a cui il mondo gira: Dio e uomo, uomo e Dio. E la stessa
musica di spirito che dal profetismo israelitico si continua nel misticismo
cristiano, come stesso contatto con Dio, ¢ la stessa conquista di spirito che
st attua, ¢ sempre lo stesso problema che si agita e vive delle ascensione
umane.



Ascese Mistica - Pietro Ubaldi
descida, para redimir-se na dor, para libertar-se e retornar ao espirito!

Mas também a ruina de todas as Babilonias retorna, a mao de Deus
sacode a terra e tremem as civilizagdes sacudidas pelos fundamentos. E
desmoronam os falsos deuses da matéria e o verdadeiro Deus sem forma
torna a falar no profundo das consciéncias. Colapsa Baal e Moloque e
ressurge a nova Jerusalém que ndo tem mais muros de pedra, mas muros
de luz e de amor que nenhuma forca humana podera mais destruir. E os
humildes, os incompreendidos, que, na dor, semeiam em siléncio nos
novos sulcos da vida, serdo elevados e verdao o Reino dos Céus.

Voltemos as fontes, a virgindade das origens, a pureza da primeira
nascente. Se desperta a eterna visdo que abalou Zacarias. E a histdria pulsa
e palpita pelos mesmos eternos motivos que a impulsionam laboriosamente
avante. O mal obviamente triunfa e os puros de cora¢do, que sofrem
curvados sobre o sulco, enquanto irrigam com o seu suor a nova semente,
olham e dizem: onde estad o nosso Deus de justica, se o malvado € feliz e os
violentos t€m sucesso? Mas eles ndo sabem quio fecunda € a dor; tudo
germina, banhado nesta linfa divina. SO assim nascem coisas grandes e
potentes que resistem ao vento e desafiam os séculos, enquanto as criacdes
do mal sdo p6 que tornard ao pod, varrido pelo turbilhdo do tempo. Quem
semeia pelas vias do bem, semeia e vai, porque o broto desponta por si € a
semente ja contém, na trajetoria de seu movimento, a sua lei de vida e a
disciplina do seu desenvolvimento.

Esta ideia da presenca de Deus no destino do homem e dos povos,
esta ideia que emerge de cada pagina da Biblia e que percorre e liga toda o
profetismo de Israel, ndo € um absurdo, mesmo que hoje seja anacronismo.
E a ideia fundamental que rege a vida, e esta ideia nio estd morta. E a
ideia-eixo em torno da qual o mundo gira: Deus e homem, homem e Deus.
E a mesma musica de espirito que do profetismo israelita se continua no
misticismo cristdio, como o mesmo contato com Deus, é a mesma
conquista de espirito que ocorre, € sempre 0 mesmo problema que se agita
e vive das ascensOes humanas.

313

343

344

345



314

346

347

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
XVIII. Gli assalti

Un giorno mentre il mio spirito era prostrato per troppa intensita di
sua vita e giaceva abbattuto per la stanchezza della carne, uno spirito
malvagio, un aspetto di Satana, mi ¢ venuto incontro con lo sguardo
obliquo, mi ha riso in faccia e mi ha sussurrato nell’'orecchio: buffone! Era
falso e bugiardo e pareva avesse atteso astutamente questo momento per
cogliermi in fallo e godesse di trionfare della mia debolezza. Si sentiva
forte del momento, ma parlava con la fretta del ladro che ruba, che sa che
l'ora propizia & breve e non torna subito. Le forze piu basse, appena scenda
la tensione dell’ascesa e si apra una breccia nell’anima, possono affacciarsi
per la legge di equilibrio. Ero prostrato e triste, il cielo era chiuso e questo
era il conforto. “Buffone” udivo ripetermi. “Ove ¢ la tua potenza di spirito,
l'infinito, 'armonia del creato, la presenza della Legge? Se tu sei amico di
Dio, perché Dio non scende a confortarti?”. Il sogghigno atroce danzava
sulla mia sofferenza. Vi sono le ore tetre in cui 1 vasti orizzonti si chiudono,
il cielo resta inaccessibile alla percezione, diventa irreale e sfugge nel nulla.
Allora lo spirito del male mi alita in faccia il suo alito fetido e mi dice:
“Buffone”. Il mondo splendente dello spirito ¢ lontano; la carne ¢ vicina,
stanca, e grida il suo tormento. Nel mio orecchio non vi ¢ che lo scroscio
del crollo della mia anima abbattuta. Mi piego a terra; non so pill pregare.

Vi sono dei momenti paurosi nella vita di chi lotta per un ideale; si
formano nell’anima dei vuoti immensi e dei silenzi terribili; passano delle
ore di solitudine e di desolazione in cui I'io pit profondo si assenta
lasciando l'anima cieca e agonizzante. Il lampo dell'intuizione mi
abbandona, ho paura di quel coraggio che prima tutto osava, la mia fronte
& a terra a lacerarsi contro la pietra. E la rivolta delle forze biologiche, la
rivalsa, la disfatta di un'ora. Che avviene nel profondo e perché Dio mi
abbandona? Perché io so che in quei silenzi senza nome e senza speranza
vanno i tragitti sotterranei del cammino delle ascensioni, so che da questi
annullamenti risalgono le grandi marce turgide di pensiero e di passione,
emerge il vortice stupendo in cui splendono tutte le luci. E in fondo a
quegli abbattimenti in cui I'anima vive le sue ore piu atroci, che essa ode la
prima nota sublime da cui nascera la creazione. Poiché fede e concetto
sgorgano da questi spasimi di anima che, per mandare scintille, deve
urtarsi contro il sasso aspro e taglienti. I miei pensieri sono gocce di
sangue spremute da un tormento interiore, in cui la mia anima si dibatte
per dare alla luce il concetto. Questa fioritura di scritti € martirio e
olocausto di ogni giorno. Ogni affermazione spirituale ¢ un brano di carne
lasciato sui rovi lungo del cammino. Camminare e sanguinare, ¢ la vita del
pensiero. Produzione continua significa sofferenza continua.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XVIII. Os assaltos

Um dia, enquanto o meu espirito estava prostrado pela demasiada
intensidade de sua vida e jazia abatido pelo cansaco da carne, um espirito
malvado, uma aspecto de Satands, me veio ao encontro com o olhar obliquo,
riu na minha cara e me sussurrou no ouvido: bufio! Era falso e mentiroso, €
parecia ter esperado astutamente por este momento para me colher em falta e
gozar-se de triunfar da minha fraqueza. Se sentia forte no momento, mas
falava com a pressa do ladrio que rouba, que sabe que a hora propicia é breve
e ndo retorna subito. As forcas mais baixas, assim que caia a tensdao da
ascensao e se abra uma brecha na alma, podem apresentar-se por lei de
equilibrio. Estava prostrado e triste, o céu estava fechado, e este era 0 meu
conforto. “Bufao”, ouvi repetir-me. “Onde estd a sua poténcia de espirito, o
infinito, a harmonia da criaco, a presenca da Lei? Se tu € amigo de Deus, por
que Deus ndo desce para confortar-te?”. O escdrnio atroz dangava sobre o
meu sofrimento. Ha as horas tétricas nas quais os vastos horizontes se fecham,
o céu permanece inacessivel a percepg¢io, torna-se irreal e foge no nada. Entio
o espirito do mal sopra no meu rosto o seu hélito fétido e me diz: “Bufao”. O
mundo esplendoroso do espirito esta distante; a carne esta proxima, cansada, e
grita o seu tormento. No meu ouvido nido hd sendo o som estrondoso da
minha alma abatida. Me curvo ao chio; ndo sei mais rezar.

Ha momentos assustadores na vida de quem luta por um ideal; se
formam na alma vazios imensos e siléncios terriveis; passam-se horas de
soliddo e de desolacdo em que o eu mais profundo se ausenta, deixando a
alma cega e agonizante. O lampejo da intuicdo me abandona, temo aquela
coragem que outrora ousava tudo, a minha fronte jaz no chio a dilacerar-
se contra a pedra. E a revolta das forcas biolégicas, a vinganga, a derrota
de uma hora. O que acontece no profundo, e por que Deus me abandona?
Porque eu sei que naqueles siléncios sem nome e sem esperanga jazem 0s
atalhos subterraneos do caminho da ascensao, sei que destas aniquilagdes
se erguem as grandes marchas tdrgidas de pensamento e de paixdo, emerge
o vortice estupendo em que esplendem todas as luzes. E no fundo desses
abatimentos nos quais a alma vive as suas horas mais atrozes, que ela ouve
a primeira nota sublime da qual nascerd a criacdo. Porque fé e conceito
fluem destes espasmos de alma, que, para mandar centelhas, deve bater-se
contra a rocha dspera e cortante. Os meus pensamentos sdo gotas de
sangue espremidas por um tormento interior, no qual a minha alma se
debate para dar a luz o conceito. Esta floracdo de escritos € martirio e
holocausto de cada dia. Cada afirmacdo espiritual € um pedaco de carne
deixado sobre os espinhos ao longo do caminho. Caminhar e sangrar, € a
vida do pensamento. Produc¢do continua significa sofrimento continuo.

315

346

347



316

348

349

350

351

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Vi sono 1 momenti in cui la realta brutale della vita, il mondo delle
impellenti necessita riprende il sopravvento e ricorda aspramente allo spirito
libero la sua schiavitu e che essa ¢ la verita del momento. La materia ha le
sue rivalse, le sue vendette tremende. Le tenebre allora regnano, la
menzogna trionfa, lo scherno sorride, 'incomprensione dilaga. E I'ignorante,
il falso, il malvagio, che tiene in pugno i mezzi materiali, te li getta in faccia
gridando: danaro, danaro, io sono la forza. Piegati, vile, io regno. Allora la
terra € veramente un deserto senza speranza. Allora la vena si dissecca e il
canto tace. Le lacrime cadono sul suolo riarso e l'egoismo umano beve
avidamente l’altrui dolore. L'idea si disperde al vento, fugge la fede dubitosa.
Ed egli, l'eroe del pensiero e dell'amore, resta spossato e solo: solo con gli
occhi sbarrati nel buio, ove la luce del suo sogno si ¢ spenta, solo col cuore
spezzato, ove dall’alto piti non giunge I'amore, solo con la mente disfatta, ove
il canto dei cieli non ha piu risonanza.

Troppa bella era I'ebbrezza del sogno e la felicita di immolarsi lontano
dalla terra. Va, va, anima stanca, per la deserta terra, senza speranza. Dio ti
guarda, ma la tua pena ¢ di non piu vederlo. Dio ti aiuta, ma il tuo martirio &
di non saperlo. Dio ti ama, ma il tuo strazio ¢ di non sentirlo. La tua lira si &
spezzata. Nel tuo cuore ¢ uno schianto di passione che non sa piu piangere.
Quello sguardo scintillante di pensiero e di bonta si ¢ abbassato umiliato,
quel gesto proteso in atto di amore si ¢ abbattuto avvilito, quel capo che ha
concepito 1 piu alti concetti della vita, € coronato di spine.

Non lo confortate. E la sua ora. Si affrettino le tenebre ad esaurirla, si
affretti il dolore a levigare quell’anima con i suoi colpi maestri. Affrettatevi
voi forze del male perché siete chiuse nel tempo che vi insegue e vi
distrugge. Lo spirito tace e si sgomenta; ma voi vi esaurite ed esso si
concentra; attrae a sé le forze della vita, del vostro assalto egli si potenzia.
Si accumula la reazione e l'ora ¢ vicina in cui esplodera il suo grido che
squarcera le tenebre ritrovando la luce.

Lo spirito ¢ un angelo che ¢ disceso sulla terra dai suoi cieli
splendenti. Per amare si ¢ reso inerme e ha lasciato lontano, non sa piu
dove, tutte le armi della sua difesa e appare, fragrante come un fiore, buono
come un fanciullo. E giunge nell'inferno terrestre. Un ghigno di beffa lo
accoglie, un vento di tempesta da il primo colpo a quella fragilita di
sensitivo. Il dolce canto, che egli portava con sé, tace strozzato. Bisogna
imparare a cantarlo quaggiu, nellinferno terrestre. Quaggiu la materia
regna, piena di forza, armata di ogni scaltrezza, sapiente di strategiche
attese per cogliere lo spirito in fallo. Sa i varchi, 1 tranelli, la menzogna che
travisa, lo scherno che abbatte, il tradimento che uccide. Il primo incontro
¢ brutale. La belva risponde: non sono tuo simile, ti odio, non voglio la
luce. Sei tu creatura del cielo, discesa quaggiu? Ebbene, sei tu lo straniero,
non io. Accetta le leggi del mio mondo. Qui regna la forza; tienti la tua



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Ha os momentos nos quais a realidade brutal da vida, o mundo das
prementes necessidades, retoma o controle e recorda asperamente ao espirito
livre a sua escraviddo e que ela é a verdade do momento. A matéria tem as
suas desforras, as sua vingancas tremendas. As trevas, entdo, reinam, a
mentira triunfa, o escarnio sorri, a incompreensdo se alarga. E o ignorante, o
falso, o malvado, que t€ém em maos os meios materiais, os jogam na tua face,
gritando: dinheiro, dinheiro, eu sou a forca. Curve-se, covarde, eu reino. Entdo
a terra é verdadeiramente um deserto sem esperanca. Entdo a veia seca e o
canto cala. As ldgrimas caem sobre o solo ressecado e o egoismo humano
bebe avidamente a dor alheia. A ideia se dispersa ao vento, foge a fé duvidosa.
E ele, o herdi do pensamento e do amor, resta esgotado e s6: s6 com os olhos
arregalados na escuriddo, onde a luz do seu sonho se apagou, s6 com o
coragdo partido, onde do alto mais ndo chega o amor, s6 com a mente
desfeita, onde o canto dos c€us nfo tem mais ressonancia.

Bela demais era a euforia do sonho e a felicidade de imolar-se longe da
terra. Vai, vai, alma cansada, pela deserta terra, sem esperanca. Deus zela por ti,
mas a tua pena € de nao mais vé-lo. Deus te ajuda, mas o teu martirio é de ndo
sabé-lo. Deus te ama, mas o teu tormento € de ndo senti-lo. A tua lira se
quebrou. No teu coracio hd um estrondo de paixdo que ndo sabe mais chorar.
Aquele olhar, cintilante de pensamento e de bondade, abaixou-se humilhado,
aquele gesto estendido num ato de amor, se abateu desanimado, aquela cabeca
que concebeu os mais altos conceitos da vida, estd coroada de espinhos.

Nio o conforteis. E a sua hora. Se apressam as trevas a exauri-la, se
apressa a dor a suavizar aquela alma com os seus golpes de mestre.
Apressem-se, vos forcas do mal, pois estais presas no tempo que vos
persegue e vos destroi. O espirito cala e se consterna; mas vOs se exaurem,
e ele se concentra; atrai a si as forcas da vida, do vosso assalto ele se
fortalece. Se acumula a reacdo e a hora estd proxima na qual o seu grito
que dilacera as trevas reencontrando a luz.

O espirito € um anjo que desceu sobre a terra dos seus céus
esplendentes. Para amar se tornou inerme e deixou longe, ndo sabe mais onde,
todas as armas da sua defesa e aparece, perfumado como uma flor, bom como
uma crianga. E chega no inferno terrestre. Um galhofa de mofa o acolhe, um
vento de tempestade dd o primeiro golpe naquela fragilidade de sensitivo. O
doce canto que ele portava consigo, cala sufocado. Precisa aprender a canta-lo
aqui embaixo, no inferno terrestre. Aqui embaixo, a matéria reina, plena de
forca, armada com cada astucia, sabia de estratégicas esperas para colher o
espirito em falha. Sabe as aberturas, as armadilhas, as mentiras que distorcem,
0 escarnio que abate, a traicdo que mata. O primeiro encontro € brutal. A
besta responde: ndo sou teu semelhante, te odeio, ndo quero a luz. Sois tu
criatura do céu, descida aqui em baixo? Bem, sois tu o estrangeiro, no eu.
Aceite as leis do meu mundo. Aqui reina a forcar; tens a tua

317

348

349

350

351



318

352

353

354

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

giustizia, non serve. Qui regna la menzogna, tienti la tua verita, non serve.
Qui si maledice e si odia, tienti bonta e amore. Che vuoi, pazzo ridicolo? Il
tuo Vangelo & follia. Noi abbiamo una legge. E feroce, ma & nostra. Non
accettiamo la tua; vattene, straniero. Insisti? Noi ti schiacceremo.

Ma TI'angelo avanza. E incominciata la lotta, ma egli ha imparato a
soffrire. Allora l'assalto si muta. La materia si veste di allettamento e di
menzogna, la ferocia si nasconde e riappare sorridente di grazia. Il terreno
si fa pit infido. L'angelo avanza in un mondo di apparenze inconsistenti e
mutevoli, di forme fallaci; va per cogliere un fiore e coglie un ghigno
beffardo; crede di contemplare la verita ed ¢ una maschera che si invola
folleggiando. Ogni essere ha due volti, mostra il falso, nasconde il vero. E
un mondo irreale in cui tutto sfugge e si disfa, ¢ una danza macabra di
scheletri folli che credono di esser savi e belli; ¢ il trionfo dell’orpello, ¢ un
profumo che sa di fetore, un bacio che morde, una carezza che uccide, un
mondo di finte luci in cui tutto ¢ tenebra e silenzio.

Ma lo spirito avanza. Non lo ha vinto la forza, non lo vince la
menzogna. Vede il colore reale della vita e vorrebbe lenire la sofferenza di
cui ¢ fatta. Vede oro e fame, eserciti e croci, potenza e sangue. Sono pesanti
1 comandamenti del dio piacere! Il mondo gli chiede amore falso, non vero;
¢ fatto di forze inferiori, ma vuole realizzare se stesso. E la lotta continua.
Satana si affaccia negli infiniti suoi volti e muta l'assalto. Lo vedo tornare e
non mi dice: buffone. E ragionevole e scaltro: “Rifletti”, mi dice, “lascia le
utopie, affrettati, la vita & bella, bisogna goderla”. E lento e sapiente
l'accerchiamento della lusinga. E una immaginazione interiore; nasce
inavvertita alle radici del desiderio; si insinua subdola ovunque; sembra nulla
e gia avvolge lo spirito nelle sue spire. E quando questo si accorge, € gia
preso e stretto. Insinuazione prudente, del gesto lento, dalle mille braccia, del
polipo, stringe carezzando in un lungo soffocamento. Va cauta e ha fascino
come il serpente. Cosi si forma il gorgo in cui annega il mondo.

La lotta continua. Povera anima mia! Ha sete e non deve bere, la
sorgente ¢ inquinata; ha fame e non deve mangiare, il cibo ¢ avvelenato; ¢
spossata e non puo riposare, il terreno ¢ infido. Ma muta ancora il volto di
Satana. Il mio ventre ¢ sazio. Quale beatitudine! Inerzia di spirito, tutta la
sua vibrazione neutralizzata in una sorta di calma. L’animalita domina, il
gioco della vita ¢ ridotto ai piani piu bassi, la coscienza interiore
sonnecchia soddisfatta nell’equilibrio delle funzioni primordiali, nella
felicita del bruto. Le tempeste sono lontane; che gioia finalmente riposare!
Quanti ventri sazi vanno nella vita credendo di esser tutto, felici sol di
gonfiarsi! Piccole anime situate nel ventre! Il ventre desidera, giudica,
sceglie: beatitudine di carne sazia! Conobbi anche questo, nell’attesa che si
ridesti il leone, squarci I'inerzia col suo ruggito e torni ad affondare lo
sguardo nei cieli.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Justica, ndo serve. Aqui reina a mentira, tens a tua verdade, ndo serve. Aqui
se amaldigoa e se odeia, tens bondade e amor. Que queres, louco ridiculo? O
teu Evangelho € loucura. N6s temos uma lei. E feroz, mas é nossa. Nao
aceitamos a tua; vd embora, estrangeiro. Insistes? N&s te esmagaremos.

Mas o anjo avanca. Comecou a luta, mas ele aprendeu a sofrer.
Entdo o assalto se muda. A matéria se veste de seducdo e de mentira, a
ferocidade se esconde e reaparece sorridente de graca. O terreno se faz
mais trai¢oeiro. O anjo avan¢a em um mundo de aparéncias inconsistentes
e mutéveis, de formas falaciosas; vai para colher uma flor e colhe uma
galhofa zombeteira; cré contemplar a verdade € uma mdscara que se voa
na loucura. Cada ser tem duas faces, mostra a falsa, esconde a verdadeira.
E um mundo irreal no qual tudo foge e se desfaz, é uma danca macabra de
esqueletos loucos que se creem sdbios e belos; € o triunfo do ouropel, é um
perfume que cheira a fedor, um beijo que morde, uma caricia que mata,
um mundo de falsas luzes onde tudo € treva e siléncio.

Mas o espirito avanca. Nao o venceu a forga, ndo o venceu a mentira.
Ve a cor real da vida e gostaria de lenir o sofrimento da qual € feita. V€ ouro
e fome, exércitos e cruzes, poder e sangue. Sdo pesados os mandamentos do
deus prazer! O mundo os quer amor falso, ndo verdadeiro; € feito de forgas
inferiores, mas quer realizar a si mesmo. E a luta continua. Sata aparece nas
suas infinitas faces e muda o assalto. O vejo retornar e ndo me diz: bufdo. E
razodvel e esperto: “Reflete”, me diz, “deixe as utopias, depressa, a vida é
bela, precisa gozi-la”. E lento e sibio o cerco da bajulacio. E uma
imaginacdo interior; nasce despercebida nas raizes do desejo; se insinua
dissimulada em todos os lugares; parece nada e ja envolve o espirito nas suas
espirais. E quando este se percebe, ja estd preso e apertado. Insinuacdo
prudente, do gesto lento, dos mil bracos, do polvo, aperta acariciando em um
longo sufocamento. Vai cautelosamente e tem o fascinio como a serpente.
Assim se forma o redemoinho em que se afoga o mundo.

A luta continua. Pobre alma minha! Tem sede e ndo deve beber, a
fonte estd poluida; tem fome e ndo deve comer, o alimento estd
envenenado; estd exausta € ndo pode repousar, o terreno € traicoeiro. Mas
muda ainda o rosto de Satands. O meu ventre estd saciado. Que beatitude!
Inércia de espirito, toda a sua vibracdo neutralizada em uma espécie de
calma. A animalidade domina, o jogo da vida € reduzido aos planos mais
baixos, a consciéncia interior dorme satisfeita no equilibrio das funcdes
primordiais, na felicidade do bruto. As tempestades estdo longe; que
alegria finalmente repousar! Quantos ventre saciados vao na vida crendo
ser tudo, felizes s6 por inchar! Pequenas almas situadas no ventre! O
ventre deseja, julga, escolhe: beatitude da carne saciada! Conheci também
isto, na espera que se despertasse o ledo, rasgasse a inércia com O seu
rugido e voltasse a afundar o olhar nos céus.

319

352

353

354



320

355

356

357

358

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Lo spirito avanza, ma anche lassalto cammina e sale sin nella
fortezza della mente. La fede si disgrega nel dubbio. Non avro io tanto
sofferto e lottato invano? La polvere delle cose non coprira anche tutte le
mie fatiche? Ho investito tutto i miei capitali di pensiero e di attivita nel
Vangelo. Per questa inversione dei valori umani ho perduto i vantaggi
positivi, tangibili, riconosciuti. E se poi fosse illusione? Mi son trascinato
tutta la vita cosi umanamente rovesciato e sol per un sogno? E se lo spirito
poi mi tradisse? Dove & Cristo se io non lo vedo? Perché mai un segno
evidente? Dove ¢ questo mondo che nessuno tocca e che tutti nei fatti
negano? Perché, perché credere? Che delusione tremenda raccogliere
chimere! E quel mondo ¢ cosi pronto a svanire e io detti e soffrii nel reale,
e ultimo compenso giungera la sconfitta! “Sciocco non ti fidare”, sibila
Satana. “Perché credere? Era una chimera e ora sei un vinto. Lo hai
meritato. Ribellati, liberati, sconquassa e distruggi I'edificio delle illusioni,
salva almeno le ultime ore, godi; non essere tradito per sempre. Questa ¢ la
vita, non vedi? Non vi ¢ altra vita che questa. La mia gioia ¢ vicina, il cielo
¢ lontano”.

Ma lo spirito avanza. Allora, dopo l'assalto dello scherno, del dolore,
del bisogno, della forza, della menzogna, del godimento, dell'inerzia, del
dubbio, si sferra lassalto della disperazione. Lo sento avvicinarsi sotto
forma di incubo e ne ho terrore. S’addensano le tenebre intorno all’anima
mia. Son cieco e muto in balia della bufera. Mi penetra uno squassamento
diabolico di tutto me stesso, la mia anima sprofonda nell’inferno. E un
precipitare involutivo di piano in piano, una perdita di luce, di leggerezza,
sempre piu in basso, in un involucro sempre piu denso. L'assalto mi ha
preso, mi stringe nelle sue spire, mi trascina di gorgo in gorgo,
mutilandomi e soffocandomi ad ogni respiro. Il nemico ha rotte le catene
ed ¢ in me per far scempio; ¢ la sua ora, l'ora delle tenebre, l'ora tetra della
sua vendetta. Mi si avventa contro. La mia anima si dibatte nella sua
stretta. Vanno 1 giorni trascinati nel duro necessario lavoro, vanno le notti
senza riposo, va il tempo che mi lascia disfatto. La tenebra mi strozza;
debbo correre e non posso andare, vorrei fuggire e sono legato. Impietrisco
in un dolore muto, cupo, senza lacrime, senza speranza. Ignoro Dio,
agghiaccio, sono perduto.

Allora la mia sensibilita diventa un porto aperto a tutti gli approdi.
Mille forze barontiche appaiono tremende e confuse, mille visi si
affacciano nel raggio della mia coscienza. Vo in una scia di bufera che mi
attraversa lo spirito.

Poi, quando la potenza del male ¢ sazia di tutti 1 suoi assalti in tutti 1
suoi aspetti, 'odo fuggire sghignazzando, felice della splendida beffa.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

O espirito avanca, mas também o assalto caminha e penetra na
fortaleza da mente. A fé se desagrega na divida. Nao sofri eu tanto e lutei
em vao? O pd das coisas ndo cobrird também todos as minhas fadigas?
Investi todo o meu capital de pensamento e de atividade no Evangelho. Por
esta inversdo dos valores humanos, perdi as vantagens positivas, tangiveis,
reconhecidas. E se depois fosse ilusdo? Me arrastei toda a vida tdo
humanamente emborcado e s6 por um sonho? E se o espirito entdo me
traisse? Onde estd Cristo se eu ndo o vejo? Por que jamais um sinal
evidente? Onde estd este mundo que ninguém toca e que todos, nos fatos,
negam? Por que, por que crer? Que desilusdo tremenda recolher quimeras!
E aquele mundo esté tao pronto a desaparecer, e eu ditei e sofri no real, e a
ultima compensagdo serd a derrota! “Tolo, ndo te confies”, sibila Satanés.
“Por que acreditar? Era uma quimera, e agora sois um vencido. O
mereceste. Rebela-te, libera-te, estilhaca e destréi o edificio das ilusdes,
salva a0 menos as ultimas horas, goze; ndo seja traido para sempre. Esta é
a vida, ndo vés? Ndo hd outra vida sendo esta. A minha alegria estd
préxima, o céu estd distante”.

Mas o espirito avanca. Entdo, apds o assalto do escédrnio, da dor, da
necessidade, da forca, da mentira, do gozo, da inércia, da divida, se
desferra o assalto do desespero. O sinto aproximar-se sob a forma de
incubo e lhe tenho terror. Se adensam as trevas em torno da alma minha.
Estou cego e mudo, a mercé da tempestade. Me penetra um choque
diabdlico de todo o meu ser, a minha alma aprofunda no inferno. E um
precipitar involutivo de plano em plano, uma perda de luz, de leveza,
sempre mais em baixo, num inv6lucro sempre mais denso. O assalto me
agarrou, me aperta nas suas espirais, me arrasta de redemoinho em
redemoinho, mutilando-me e sufocando-me a cada respiracdo. O inimigo
quebrou as suas cadeias e estd em mim para causar estragos; € a sua hora, a
hora das trevas, a hora tétrica da sua vinganga. Lanca-se sobre mim. A
minha alma se debate nas suas garras. Vao os dias arrastados no duro
necessdrio trabalho, v3o as noites sem repouso, vai o tempo que me deixa
desfeito. A treva me estrangula; devo correr € ndo posso andar; gostaria
fugir e estou preso. Petrifico em uma dor muda, sombria, sem lagrimas,
sem esperancga. Ignoro Deus, congelo, estou perdido.

Entdo a minha sensibilidade se torna uma porta aberta a todos os que
atracam. Mil forcas barOnticas aparecem, tremendas e confusas, mil faces
se espreitam no raio da minha consciéncia. Vou em uma esteira de
tempestade que me atravessa o espirito.

Entdo, quando o poder do mal estd saciado de todos os seus assaltos
em todos os seus aspectos, o ouco fugir zombando, feliz da espléndida mofa.

321

355

356

357

358



322

359

360

361

362

363

364

365

366

367

368

369

370

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XIX. Tentazione

Quanto pit l'anima sale, tanto piu ¢ aggredita dalle forze del male.
La legge di equilibrio contiene le sue reazioni. Piu soffri e piu sali, piu sali
e piu sei tentato, ma piu forte sei per vincere.

Queste forze assumono un volto concreto: Satana. E il volto
dell'uvomo quando il male lo afferra, la forza si personifica quindi in noi
quando siamo malvagi. Egli ¢ quindi reale, vicino; ¢ una vibrazione
presente nella nostra coscienza; ¢ tra noi, dentro di noi.

Appare anche nei grandi mistici il momento segreto e terribile in cui il
gran sogno, sentito nell'ardore della fede, si scompone in un caos orrendo. E
la rivalsa del baso, l'ora delle tenebre, ¢ il Getsemani, ¢ lo sghignazzare della
folla briaca e trionfante che si sollazza nel martirio del santo.

Quell’insulto ¢ Satana. E una forza bassa, bruta, grezza, oscura,
immersa nell'incoscienza. E un scatenarsi stupido e feroce: esplode, si
sfoga, si stanca, si spegne e tace, stupidamente, senza aver toccata una
meta, senza aver nulla capito di sé.

Ho vissuto queste lotte. Allora I'anima si sente oscillare sull'orlo di
un abisso, che spalanca la gola per inghiottirla. Il gran sogno realizzato nel
tormento di ogni giorno sembra minacciare rovina.

k ok ok

Incomincia la lotta. Il nemico scende sin dentro di me e prende
stanza nel mio cuore.

Sono i0 o ¢ lui? Chi ¢ che nega e chi ¢ che afferma dentro di me?
Come posso i0 scindermi cosi tra la mia gioia e il mio tormento, tra il
trionfo e la sconfitta, tra la mia ascesa e la mia abiezione?

Dentro di me si sono date convegno le forze del bene e del male; io
sono esse e queste due meta di me stesso si dilaniano spaventosamente.

E incominciata la zuffa e da ambedue i lati io riporto ferite profonde.

Tu mi hai tradito, dice in me I'nvomo allo spirito. Sii maledetto
traditore della vita mia.

Io sono stanco, dice lo spirito; non so pil, non vedo pil. Signore,
abbi pieta di me.

La mia anima si trascina, inseguita per I'inferno terrestre. La realta di
tutti mi insulta e mi caccia. Sciocco, mi dice. La folla ripete: pazzo. Muori,
lo hai meritato.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XIX. Tentacao

Quanto mais a alma sobe, tanto mais € agredida pelas forcas do mal. A
lei de equilibrio contém as suas reacdes. Quanto mais sofreres e mais subires,
mais subirds e serds tentado, mas mais forte sereis para vencer.

Essas forcas assumem uma face concreta: Satands. E a face do homem
quando o mal se apossa dele, a forca se personifica, portanto, em nés quando
somos malvados. Ele &, portanto, real, pr6ximo; € uma vibragdo presente na
nossa consciéncia; esta entre nos, dentro de nos.

Aparece mesmo nos grandes misticos, 0 momento secreto e terrivel no
qual o grande sonho, sentido no ardor da fé, se decompde num caos horrendo.
E a desforra do baixo, a hora das trevas, € o Getsémani, € o escarnio da
multiddo embriagada e triunfante que se deleita no martirio do santo.

Aquele insulto é Satands. E uma forca baixa, bruta, grosseira,
obscura, imersa na inconsciéncia. E um desencadear-se estiipido e feroz:
explode, se desafoga, se cansa, esmaece e cala, estupidamente, sem ter
atingido uma meta, sem nada ter entendido de si.

Vivi estas lutas. Entdo a alma se sente oscilar sobre a beira de um
abismo, que abre a garganta para engoli-la. O grande sonho realizado no
tormento de cada dia parece ameacar ruina.

k ok ok

Comeca a luta. O inimigo desce até dentro de mim e se instala no
meu coracao.

Sou eu ou € ele? Quem € que nega e quem € que afirma dentro de
mim? Como posso eu cindir-me tdo entre a minha alegria € o meu tormento,
entre o triunfo e a derrota, entre a minha ascensdo e a minha abjecio?

Dentro de mim se convergem as forcas do bem e do mal; eu sou elas,
e estas duas metades de mim mesmo se digladiam assustadoramente.

Comecou a contenda e em ambos os lados eu noto feridas profundas.

Tu me traiu, diz em mim o homem ao espirito. S€ maldito traidor da
minha vida.

Eu estou cansado, diz o espirito; ndo sei mais, nao vejo mais. Senhor,
tem piedade de mim.

A minha alma se arrasta, perseguida pelo inferno terrestre. A
realidade de todos me insulta e me afugenta. Tolo, me diz. A multiddo
repete: louco. Morra, o mereceste.

323

359

360

361

362

363

364

365

366

367

368

369

370



324

371

372

373

374

375

376

377

378

379

380

381

382

383

384

385

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Il mio corpo ha fame, ¢ stanco, la vena del mio canto ¢ secca nella
gola riarsa. Il mondo mi risponde: muori. Eppure per il suo dolore, che io
avevo udito, mi ero commosso € mi ero donato.

Invoco aiuto. Il sogghigno di Satana sussurra: Se tu sei dalla parte di
Dio, pregalo che ti salvi e ti sollevi.

Ma tutto resta indifferente al di fuori. Io ho dunque torto, la realta
degli altri ha ragione.

Alzo allora gli occhi in alto e grido: Signore! E il cielo si schiude e
una voce discende dall’alto che dice: figlio, pace!

Allora trovo la forza di dire: Vade retro, Satana. E il male si
allontana.

%k ok k

Ma Satana ritorna. La mia mente dubita e il mondo mi grida ancora:
pazzo. 1l tuo ideale ¢ assurdo; non ¢ quaggilu che si puo realizzare. Dove ¢
I'vomo che tu dici e dove ¢ la punizione profetizzata, la giustizia di Dio?
Utopie. Il mondo nel male va piu allegramente che mai. Va, stolto, cammina
solo, il mondo sa godersela senza di te.

Dubiti? Ma invoca il tuo Dio che ti illumini, che scateni la tempesta
risanatrice, che rifaccia I'uvomo. Il mondo sa bene la sua strada e non ha
bisogno di te.

E veramente il mondo va e non chiede salvezza.

Allora grido: Signore, aiutami, io mi smarrisco. Che cosa posso io
solo e stanco contro il male organizzato e potente, desto e tenace? E il cielo
si schiude e una luce scende dall’alto che scrive nel mio cuore: figlio, pace!

Allora ritrovo la luce e so dire: Vattene Satana. Ed esso va via.

% ok 3k

Ma Satana ritorna ancora. Il mio cuore ¢ un deserto. Ogni amore
umano vi si ¢ dovuto dentro disseccare. Sono solo e smarrito. Ho freddo.
Prima ho gridata la fame del corpo e ho vinto; poi ho gridata la cecita della
mente e ho vinto; ora grido la passione del cuore e non so vincere.

Il mondo mi dice ancora: pazzo. Chi vuoi che risponda al tuo amore?
Cammina, cammina. Il mondo sa ben amare bene senza di te.

I1 tuo cuore geme? Ebbene invoca il tuo Dio, che Egli ti risponda e ti
sazi e insegni agli uomini il Suo amore.

E vedo il mondo indifferente correr dietro solo alle sue passioni.

Allora sollevo il mio cuore in alto e grido: Signore, ti amo! E il cielo



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

O meu corpo tem fome, estd cansado, a veia do meu canto estd seca na
garganta ressecada. O mundo me responde: morra. No entanto, foi pela sua
dor, que eu ouvi, me comovi e me doei.

Invoco ajuda. A risota de Satands sussurra: Se tu sois da parte de
Deus, pede-lhe que te salve e te levante.

Mas tudo permanece indiferente ao de fora. Eu estou, portanto,
errado, a realidade dos outros tem razéo.

Levanto, entdo, os olhos ao alto e grito: Senhor! E o céu se descerra e
uma voz que desce do alto, diz: filho, paz!

Entdo encontro a forca para dizer: Vade retro, Satana. E o mal se
afasta.

% sk ok

Mas Satands retorna. A minha mente duvida, e o mundo me grita ainda:
louco. O seu ideal € absurdo; ndo € aqui em baixo que se pode realizar. Onde
estd 0 homem que tu diz e onde esta a punicio profetizado, a justica de Deus?
Utopias. O mundo no mal vai mais alegremente do que nunca. V4, tolo,
caminha s6, o mundo sabe gozd-la sem ti.

Duvida? Mas invoca o teu Deus para que te ilumine, para que
desencadeie a tempestade saneadora, para que refaca o homem. O mundo
conhece bem a sua estrada e ndo precisa de ti.

E verdadeiramente o mundo vai e ndo pede salvagao.

Entdo grito: Senhor, ajuda-me, eu me perco. O que posso eu sO e
cansado contra o mal organizado e poderoso, desperto e tenaz? E o céu se
descerra e uma luz desce do alto que escreve no meu coragao: filho, paz!

Entao reencontro a luz e sei dizer: Vai-te, Satanas. E ele vai embora.

* %k 3k

Mas Satands retorna ainda. O meu coragdo € um deserto. Cada
amor humano secou-se dentro dele. Estou s6 e perdido. Tenho frio.
Primeiro, clamei a fome do corpo e venci; depois, clamei a cegueira da
mente e venci; agora, clamo a paix@o do coragdo e nio sei vencer.

O mundo me diz ainda: loucura. Quem queres que corresponda ao
seu amor? Caminha, caminha. O mundo sabe bem amar sem ti.

O teu coragao geme? Entdo invoca o teu Deus, para que Ele te
responda e te satisfaca e ensine aos homens o Seu amor.

E vejo o mundo indiferente correr atrds s das suas paixdes.

Entdo elevo o meu coragdo no alto e clamo: Senhor, te amo! E o céu

325

371

372

373

374

375

376

377

378

379

380

381

382

383

384

385



326 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

si schiude e un palpito discende dall’alto che freme nel mio cuore e dentro
vi canta: figlio, pace!

386 Allora io ritrovo I'amore e lancio a Satana uno sguardo di fuoco e gli
dico: Vattene, Satana, per sempre, perché ho vinto; unito con me nel mio
cuore ¢ il mio Dio. Le forze tue non prevarranno. E Satana fugge a
precipizio, sconfitto.

387 Il mio corpo, la mia mente, il mio cuore, non hanno potuto rinnegare
Dio. La via del dolore era la vera.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 327

se descerra e um palpitar desce do alto que freme no meu coracdo e dentro
ai canta: filho, paz!

Entdo eu reencontro o amor e lango a Satands um olhar de fogo e lhe **°
digo: Vai-te, Satands, para sempre, porque venci; unido comigo no meu
coracdo estd o meu Deus. As forcas tuas ndo prevalecerdo. E Satands foge
precipitadamente, derrotado.

O meu corpo, a minha mente, 0 meu coragdo, ndo podiam renegar **’

Deus. A via da dor era a verdadeira.



328 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
XX. Inferno

388 Dal lontano passato della mia involuzione, per l'oceano sterminato
del tempo, un'onda si ¢ staccata, mi & venuta incontro avvolgendomi
minacciosa, mi ha aggredito, mi ha sommerso.

389 Era una forza reale, una spinta da me una volta innestata nel mio
destino, emergente dal mio passato, dall’animalita non ancora vinta.

390 Signore, non ho saputo e voluto vincere le potenze del male.

391 Il mio cuore che era tuo, io ’ho gettato nel mare.

392 Allora I'onda mi ha ingoiato e sono sprofondato nell’abisso.

393 La fiaccola del mio amore si & spenta. Le acque cupe mi han

circondato, i flutti si sono ammassati sopra il mio capo, la desolazione mi
ha agghiacciato fino nel centro dell'anima.

394 Il gorgo immenso mi ha preso, mi ha avvolto, e i0 mi sono inabissato
fino alle radici dei monti.

395 Le alghe si sono attorcigliate intorno al mio capo, hanno chiusa la mia
bocca, chiuso il mio respiro e il mare sopra di me si ¢ richiuso per sempre.

396 Dal profondo dell’abisso la mia voce non puo piu salire fino al mio
Signore. Sono impietrito dallo sgomento. La mia disperazione ¢ senza
speranza. L’anima mia si spegne.

397 Che terrore non poter piu dire: “Signore. Signore”.

398 Ma I'ho meritavo. Egli deve punirmi. Sento solo la giustizia, non piu
I'amore.

399 Muoio per la mancanza della Sua vista.

400 Tra me e Dio vi ¢ un abisso che non so piu superare.

401 Non so piu pregare, non 0so piu invocarlo; son qui solo nel profondo

del mio inferno.

402 Dove ¢ il mio Signore? Lo cerco, ma son cieco € piu non so vederlo.
Sono sordo e pit non so udirlo. Sono muto, si ¢ spezzata la lira del mio
canto. Sono Morto eppur son vivo € vorrei poter morire.

403 Ho conosciuto Dio e ’ho perduto. La mia anima € uno schianto di
disperazione.
404 Inferno, inferno, annientami nelle tue spire, distruggi 'anima mia, purché

abbia fine la mia disperazione.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 329
XX. Inferno

Do passado distante da minha involucdo, pelo oceano ilimitado do **°

tempo, uma onda se destacou, me veio ao encontro, envolvendo-me
ameacadoramente, me agrediu, me submergiu.

Era uma forga real, um impulso que uma vez enxertei no meu destino, **°

emergente do meu passado, da animalidade nao ainda vencida.

Senhor, ndo soube e quis vencer os poderes do mal. 390

O meu coragdo, que era teu, eu 0 joguei no mar. 391

Entdo a onda me engoliu e afundei no abismo. 392

A tocha do meu amor se apagou. As dguas escuras me circundaram, >°°

as ondas se acumularam sobre a minha cabeca, a desolagdo me gelou até o
amago da alma.

O redemoinho imenso me levou, me envolveu, e eu me abismei até >°*

as raizes das montanhas.

As algas se enrolaram na minha cabega, fecharam a minha boca, fecharam *°°

a minha respiragfo, € 0 mar sobre mim se fechou novamente para sempre.

Das profundezas do abismo, a minha voz nio pode mais subir até ao *°°

meu Senhor. Estou petrificado pelo desanimo. O meu desespero € sem
esperan¢a. A minha alma se esvai.

Que terror nao poder mais dizer: “Senhor. Senhor”. 397

Mas o mereci. Ele deve punir-me. Sinto s6 a justica, ndo mais o >°°

amor.

Morro por falta da Sua vista. 392

Entre mim e Deus hd um abismo que ndo sei mais superar. 400

Ndo sei mais rezar, ndo ouso mais invocd-lo; estou aqui s6 nas “°*

profundezas do meu inferno.

Onde estd 0 meu Senhor? O procuro, mas estou cego e mais ndo sei *%?

vé-lo. Estou surdo e mais ndo sei ouvi-lo. Estou mudo, se quebrou a lira do
meu canto. Estou morto, mas estou vivo, e gostaria de poder morrer.

Conheci Deus e o perdi. A minha alma é um estrondo de *°°

desespero.

Inferno, inferno, aniquile-me nas tuas espirais, destrua a minha alma, para “%*

que acabe 0 meu desespero.



330

405

406

407

408

409

410

411

412

413

414

415

416

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XXI. Caduta di anime

Che cosa ¢ avvenuto in me? Ero felice, padrone della luce e della
potenza dello spirito, dominavo un panorama immenso, ero libero e sovrano
e sono precipitato in basso da quella luminosa altezza in un mare di tenebre.

Mi sveglio stanco, assonnato, nauseato di me e della vita.

Che torpore nelle membra! Il dinamismo dello spirito ¢ fuggito; in
me non ¢ rimasta che la materia pigra e inerte. Non so pil trascinarla.
Sono pietra tra pietre, abbandonato sulla via.

Nelle mie viscere ¢ un gelo di morte, nelle ossa un senso di vuoto.
Striscio sulla terra viscida, avvolto di fango; nel cuore un senso di inutilita
di tutto me stesso.

Signore, cacciami, ’ho meritato.

Ero nella gioia della Tua luce, quando una lusinga vana ma tenace,
traditrice ma intensa di attrattive, come una piovra mi si ¢ avvicinata man
mano, mollemente mi ha stretto come una carezza, poi, mi ha stretto piu
forte, in me ha paralizzato ogni moto di difesa, mi ha avvinto. Troppo tardi
ho voluto e mi ha trascinato cieco e muto, stordito e legato, nel profondo.

La stanchezza mi ha vinto, ha rallentata la tensione dell’ascesa e la
materia, pronta alle rivalse, mi ha attratto.

Dio mio! Come sono triste senza di Te!

Perché al fine il veleno dolce e traditore ha esaurita la sua virulenza e
lo spirito ha ricominciato a ridestarsi e solo allora ho visto il mio squallore.

Non ho piu coraggio di pregare, non ho piu forza per risalire, non ho
pil speranza per agire.

Quaggit il mio bel sogno ¢ una beffa. Cristo ¢ un assurdo, qui regna
una verita fatta di stridor di lotta e di egoismo. Qui non vi ¢ la pace
dell’anima.

Qui tutto insulta il mio passato; I'ideale per cui vissi e per cui tutto
detti, si ¢ rovesciato in un ideale di follia. Ho riaperto gli occhi in una
luce tanto pilu torbida che ¢ quasi spenta, sbarrata da zone e strisce
immense di opacita. Un subbuglio di forze caotiche contorce in me in una
dissonanza penosa la divina armonia della vita. Vedo quelle forze
intrecciarsi in deformazioni orrende che mi feriscono in angolosita
pungenti, in guizzi aspri e disordinati, in urti di lotta e ribellione. Esse mi

riddano intorno in vortici vertiginosi che mi avvolgono con un senso di



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XXI. Queda de alma

O que aconteceu comigo? Era feliz, senhor da luz e da poténcia do
espirito, dominava um panorama imenso, era livre e soberano, e precipitei
em baixo daquela luminosa altura em um mar de trevas.

Acordo-me cansado, sonolento, nauseado de mim e da vida.

Que torpor nos membros! O dinamismo do espirito fugiu; em mim
ndo resta sendo a matéria preguicosa e inerte. N@o sei mais arrastd-la. Sou
pedra entre pedras, abandonada na via.

Nas minhas visceras hd um frio de morte, nos 0ssos, uma sensacao
de vazio. Rastejo pela terra viscosa, envolto em lama; no meu coragdo,
uma senso de inutilidade de todo o meu ser.

Senhor, expulsa-me, eu 0 mereco.

Estava na alegria da Tua luz, quando uma tentacdo vd, mas tenaz,
traicoeira, mas intensa de atrativos, como um polvo, aproximou-se de mim aos
poucos, gentilmente me abragando como uma caricia, depois, me abragou mais
forte, em mim paralisou cada movimento de defesa, me cativou. Tarde demais
eu desejei, e me arrastou, cego € mudo, atordoado e atado, para as profundezas.

O cansago me venceu, diminuiu a tensdo da subida, e a matéria,
pronta para a desforra, me atraiu.

Deus meu! Como estou triste sem Ti!

Porque afinal o veneno doce e traigoeiro exauriu a sua viruléncia e o
espirito recomegou a despertar-se, e s6 entdo vi a minha miséria.

Nao tenho mais coragem de rezar, ndo tenho mais forca para
reascender, ndo tenho mais esperanca de agir.

z

Aqui embaixo, o meu belo sonho € uma zombaria. Cristo é um
absurdo; aqui reina uma verdade feita de estridor de luta e de egoismo.
Aqui ndo hd paz de alma.

Aqui, tudo insulta 0 meu passado; o ideal pelo qual vivi e pelo qual tudo
dei transformou-se num ideal de loucura. Reabri os olhos em uma luz tdo mais
turva que € quase apagada, bloqueada pelas zonas e faixas imensas de
opacidade. Um turbilhdo de forcas cadticas contorce em mim numa dissonancia
penosa a divina harmonia da vida. Vejo aquelas forcas entrelacarem-se em
deformacdes horrendas que me ferem em angulosidades pungentes, em
espasmos asperos e desordenados, em choques de luta e rebelido. Eles me giram
em volta em vortices vertiginosos que me envolvem com uma sensacio de

331

405

406

407

408

409

410

411

412

413

414

415

416



332

417

418

419

420

421

422

423

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

spasimo, con una emanazione feroce di grida disperate, 1a dove erano canti
armoniosi e pace piena di gaudio. Quelle forze scivolano lungo una china
sempre piu ripida, protese verso paurose profondita abissali e laggiu la
tenebra assume solidita di materia che nessuna spada flammeggiante di
luce puod piu spezzare. E il vortice ¢ aperto e attivo e, una volta prese le
anime nelle sue spire, la sua attrazione le sospinge verso quell'abisso
tenebroso. E un vortice di forze in cui precipita una marea palpitante di
anime urlanti e disperate, aggrappate alla lor disperazione.

Nel terrore di questa vista il mio spirito si ridesta e dal terrore
reagisce in me la forza per risalire in tensione nell’atmosfera rarefatta da
cui era piombato.

Si ridesta e, mentre lotta per riprendere l'ascesa, ancor l'eco delle
beffe I'insegue: illuso, illuso! Mentre tu dai, non vedi che gli altri son tutti
intenti a prendere? E quando tutto avrai donato, resterai solo e deriso. Si!
Deriso dalla terra e deriso anche dal cielo che, quando vuole, chiude le sue
porte anche a chi tanto ha lottato e sofferto.

Ma l'ascesa ¢ iniziata e si potenzia della sua stessa spinta e 'eco delle
grida selvagge di insulto si perde sempre piu lontano, sommerso dal canto
delle armonie dominanti.

La mia anima ha ripresa la sua ascesa, ha ritrovata la tensione, ha
raggiunta la sua atmosfera ove brilla la piu alta verita del Vangelo e l'eco
non pil ripete 'urlo selvaggio dell’egoismo che insulta, ma ripete il canto
che dice: dona e ti sara donato, ama e sarai amato, perdona e sarai
perdonato.

Sono giunto. Sono in un‘aurora iridescente di luci. In Dio tutto
risplende in una gioia infinita, riposa in una armonia suprema. La mia
anima ha ritrovata la sua pace.

Non sono sogni questi, o fantasie di poeti. Sono forze vive in azione
tra cui mi son mosso, che mi hanno abbattuto e risollevato; queste sono
realta sia pur imponderabili, ma non per questo meno vere e attuali.

Vero ¢ questo dramma che la mia anima ha vissuto, che I’ha distrutta
e I'ha rigenerata, I'ha frustrata sempre perché nella sconfitta imparasse il
terrore della tenebra che non ha speranza.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

espasmo, com uma emanagao feroz de gritos desesperados, 14 onde havia cantos
harmoniosos e paz cheia de alegria. Aquelas forcas deslizam ao longo de uma
ladeira sempre mais ingreme, projetada sobre assustadoras profundezas abissais,
e 14 embaixo a treva assume solidez de matéria que nenhuma espada flamejante
de luz pode despedacar. E o vortice estd aberto e ativo, € uma vez presas as
almas nas suas espirais, a sua atracio as empurra para aquele abismo tenebroso.
E um vértice de forcas para o qual precipita uma maré palpitante de almas
urrantes e desesperadas, agarradas ao seu desespero.

No terror desta visdo o meu espirito se desperta e pelo terror reage
em mim a forga para reascender em tensdo na atmosfera rarefeita da qual
havia tombado.

Se desperta e, enquanto luta para retomar a ascensdo, ainda o eco das
zombarias o segue: iludido, iludido! Enquanto tu d&, ndo v€ que os outros
estdo todos decididos a tirar? E quando tudo tiver dado, restards sé e
escarnecido. Sim! Escarnecido pela terra e escarnecido também pelo céu,
que, quando quer, fecha as suas portas também a quem tanto lutou e sofreu.

Mas a ascensdo iniciou e se fortalece pelo seu proprio impulso e o
eco dos gritos selvagens de insulto se perde sempre mais longe, submerso
pelo canto das harmonias dominantes.

A minha alma retomou a sua ascensio, reencontrou a tensao, atingiu
a sua atmosfera onde brilha a mais alta verdade do Evangelho e o eco ndo
mais repete o urro selvagem do egoismo que insulta, mas repete o canto
que diz: doa e te serd doado, ama e sereis amado, perdoa e sereis
perdoado.

Cheguei. Estou em uma aurora iridescente de luzes. Em Deus, tudo
resplandece em alegria infinita, repousa em harmonia suprema. A minha
alma reencontra a sua paz.

Nao sdo sonhos, ou fantasias de poetas. Sao forcas vivas em acdo, entre
as quais me movi, que me abateram e reergueram; estas sdo realidades, por
mais imponderaveis que sejam, mas nem por isto menos verdadeiras e atuais.

Verdadeiro € este drama que a minha alma viveu, que a destruiu e a
regenerou, a frustrou sempre para que na derrota aprendesse o terror da
treva que nédo tem esperanca.

333

417

418

419

420

421

422

423



334 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
XXII. Mea culpa

424 Ho peccato, Signore. Mea culpa, mea culpa.

425 Il cielo e la terra sorridevano prima in me nel Tuo sorriso. Ora tutto
¢ tetro, squallido e deserto; ho perduta ogni luce e ogni risonanza nella mia
desolazione.

426 Muoio. Non posso vivere senza di Te, Signore.

427 Dal profondo della mia colpa, non oso piu alzare lo sguardo, né oso
piu dirigerti la mia preghiera.

428 Agghiaccio, ora che la Tua luce pill non mi riscalda.

429 Sono vile. So di averti ancora tradito e rinnegato.

430 Non ho pit nulla da darti oramai, altro che la mia colpa.

431 Lo spirito era pronto a seguirti e a salire con Te. Ma la carne non si ¢
mossa, ¢ voluta tornare al fango.

432 Mi ha trattenuto in basso, mi ha vinto. Non ho avuto la forza di trascinarla.

433 Ho terrore della mia bassezza, perché Tu sei ancora vicino e mi
guardi.

434 Mi guardi ugualmente, come sempre, con occhio d'amore.

435 Quel tuo sguardo dolce di perdono mi penetra I'anima, mi annienta
piu di qualsiasi rimprovero.

436 Sul mio cuore ¢ il peso grave del rimorso di chi ha tradito il suo piu
dolce amico.

437 Io Ti offendo e Tu mi accarezzi, io T1 insulto € Tu mi perdoni, io Ti
abbandono e Tu torni a cercarmi.

438 Non Ti accostare, Signore. Non sono degno di implorare perdono.
Non sono degno, Signore.

439 Allora Tu mi sei venuto incontro e mi hai detto: Ho bisogno
dell’anima tua. E io ancora Ti ho detto: Signore, prendi I'anima mia.

440 Ma essa ¢ sudicia di colpa. Non hai Tu schifo di scendere su tal
letamaio?

441 Ti amo, mi hai detto.

442 E hai ripresa la mia anima con le sue brutture e I’hai sanata col Tuo

amore. Tu solo potevi, non 10, Signore.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 335
XXII. Mea culpa

Pequei, Senhor. Mea culpa, mea culpa. 424

O céu e a terra sorriram antes em mim no Teu sorriso. Agora tudo é *?°

tétrico, esqudlido e deserto; perdi cada luz e cada ressonancia na minha
desolacio.

Morro. Nao posso viver sem Ti, Senhor. 426

Do profundo da minha culpa, ndo ouso mais al¢ar os olhos, nem “*’

ouso mais dirigir-te a minha prece.

Congelo, agora que a Tua luz mais ndo me aquece. 428

Sou covarde. Sei que te trai e reneguei. 429

N3o tenho mais nada para dar-te agora, sendo a minha culpa. 430

O espirito estava pronto a seguir-te ¢ a ascender Contigo. Mas a ***

carne ndo se moveu; queria retornar a lama.

Me segurou em baixo, me venceu. Nio tive a for¢a de arrasti-la. 432

Tenho horror da minha baixeza, porque Tu ainda estd perto e me “*°

olhas.

Me olhas igualmente, como sempre, com olho de amor. 434

O teu olhar doce de perddo me penetra a alma, me aniquila mais do **°

que qualquer reprovagao.

Sobre 0 meu coragdo estd o peso grave do remorso de quem traiu o **°

seu mais doce amigo.

Eu Te ofendo e Tu me acaricias, eu Te insulto e Tu me perdoas, eu “*’

Te abandono e Tu voltas para procurar-me.

Nio Te aproximes, Senhor. Nfo sou digno de implorar perddo. Nao “*®

sou digno, Senhor.

Entdo Tu me veio ao encontro e me disse: Preciso da tua alma. E eu *3°

ainda Te disse: Senhor, tome a minha alma.

Mas ela esta imunda de culpa. Nio ficas Tu enojado por descer sobre ““°

tal esterqueira?

Te amo, me disse. 441

E tomastes a minha alma com as suas feiuras e a curaste com o Teu **2

amor. S6 Tu poderias, ndo eu, Senhor.



336 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

443 Non ho altro, non so essere altro.

444 Prendi la mia anima, prendi la vita mia, essa ¢ tua fino all’'ultimo suo
brivido.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 337

Nio tenho mais nada, ndo sei ser outra coisa. 443

Tome a minha alma, tome a minha vida, ela é tua até o dltimo ***

respiro.



338

445

446

447

448

449

450

451

452

453

454

455

456

457

458

459
460
461

462

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XXIII. Il cantico dell’unificazione

Odo la voce di Dio cantar per 'universo, odo gli esseri rispondere un
canto senza fine.

Vedo la luce di Dio diffondersi e dar vita, vedo del suo riflesso gli
esseri nutrirsi e progredire in schiere senza fine.

Sento il ritmo dell'ordine divino palpitare nell'Infinito, sento le
armonie echeggiante di sfera in sfera.

Mi rapisce la musica delle divine cose, il Vero ¢ disceso fin
nell’anima mia.

Il centro della mia vita si ¢ ritirato nel profondo, ove Dio tutti ci
attende.

Ho superato il confine e sono caduti tutti i diaframmi. Ho toccato
I'ultimo termine delle ascensioni umane.

Si ¢ aperto il firmamento e Tu sei apparso, Signore, sublime nei cieli
e 10 mi sono prostrato per adorarti.

Tu mi hai rapito e i0 vo canto un cantando di cielo in cielo che Ti ho
ritrovato.

Ma io ho perduta coscienza di me stesso, tutto Tu sei, i0 sono in Te e
Tu sei in me.

Il mi nulla in Te e divenuto il tutto. Esso si identifica in me, i0 mi
identifico in Esso.

Oltre il mutevole ho raggiunto I'immutabile, oltre il relativo
I’Assoluto, oltre la diversita ho toccata 'unita.

N

In me ¢ cessata ogni separazione. Si ¢ compiuto in me il mistero
dell’'unificazione.

Non mi avvolgo piu tra le spire del dolore, poiché il Tuo amore lo ha
vinto, il Tuo amore mi ha redento.

La Tua volonta, Signore, si ¢ impossessata di me e i0 non so piu
distinguermi e resistere.

I1 Tuo pensiero ¢ disceso in me e i0 non so piu pensare che in Te.
I1 Tuo amore mi ha vinto e io non so pit amare che Te.
Sono morto e poi risorto. Poiché Tu vivi in me, io rivivo in Te.

La tua mano, o Signore, ha tutto frugato e rovesciato nel profondo



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XXIII. O cantico da unificacao

Ougo a voz de Deus cantar pelo universo, ouco os seres responder
num canto sem fim.

Vejo a luz de Deus difundir-se e dar vida, vejo do seu reflexo os seres
nutrirem-se e progredirem em fileiras sem fim.

Sinto o ritmo da ordem divina palpitar no Infinito, ouco as harmonias
ecoantes de esfera em esfera.

Me arrebata a musica das coisas divinas, a Verdade desceu a minha
alma.

O centro da minha vida se retirou para as profundezas, onde Deus a
todos nos espera.

Superei os confins e cairam todos os diafragmas. Toquei o tltimo
termo das ascensdes humanas.

Se abriu o firmamento e Tu apareceste, Senhor, sublime nos céus, e eu
me prostrei para adorar-te.

Tu me arrebataste, e eu canto um cantico de céu a céu que Te
reencontrei.

Mas eu perdi a consciéncia de mim mesmo. Tu és tudo, eu estou em
Ti e Tu estds em mim.

O meu nada em Ti se tornou o tudo. Ele se identifica em mim, eu me
1dentifico Nele.

Além do mutavel, alcancei o imutavel, além do relativo, o Absoluto,
além da diversidade, toquei a unidade.

Em mim, cessou cada separacdo. Se realizou em mim o mistério da
unificagdo.

Nao me enrolo mais entre as espirais da dor, pois o Teu amor a
venceu, o Teu amor me redimiu.

A Tua vontade, Senhor, se apossou de mim e eu ndo sei mais
distinguir-me e resistir.

O Teu pensamento desceu em mim e eu nfo sei mais pensar sendo em Ti.
O Teu amor me venceu € eu nao sei mais amar sendo Ti.
Morri e depois ressuscitei. Porque Tu vives em mim, eu revivo em Ti.

A Tua mio, 6 Senhor, procurou tudo e revolveu nas profundezas

339

445

446

447

448

449

450

451

452

453

454

455

456

457

458

459
460
461

462



340 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

del mio cuore, per tutto ricostruire. Tu ti sei posto nel centro di me stesso,
per operarvi da padrone.

463 La mia gioia ¢ nel mio abbandono in Te, nel non sapere piu separare
da Te il mio piccolo me stesso.

464 Sono trasparente alla Tua luce, che tutto mi pervade.

465 Vivo nel ritmo del Tuo ordine, che tutto vibra in me.

466 Mi nutro del Bello e del Vero di cui Tu splendi, il Tuo amore mi
sazia.

467 Sto nel Tuo grembo, o Signore, e non voglio pill ritrovare me stesso.

468 Vedo il disegno dell’'universo, odo il respiro della creazione, in me

sento echeggiare il Tuo pensiero.

469 Mi hai rivelata la trama divina di amore che regge gli esseri e in essi
Ti ritrovo; siamo tutti operai di un grande organismo, assorti nella fatica di
ritornare a Te.

470 Salire, salire, canta l'universo. Il Tuo amore ci stringe tutti
fratelli.
471 Vivo della Tua Legge, poiché in me ¢ il palpito del Tuo pensiero e

del Tuo volere.

472 Nel profondo della mia anima ¢ la Tua pace.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

do meu coracdo, para tudo reconstruir. Tu te colocaste no centro de mim
mesmo, para operar ali como mestre.

A minha alegria estd em meu abandono em Ti, no ndo saber mais
separar de Ti o meu pequeno eu mesmo.

Sou transparente a Tua luz, que tudo me pervade.
Vivo no ritmo da Tua ordem, que tudo vibra em mim.

Me nutro do Belo e da Verdadeiro dos quais Tu esplendes, o Teu
amor me sacia.

Estou no Teu colo, 6 Senhor, e ndo quero mais reencontrar -me.

Vejo o designio do universo, ou¢o o sopro da cria¢cdo, em mim sinto
ecoar o Teu pensamento.

Me revelaste a trama divina de amor que rege os seres, € neles Te
reencontro; somos todos operdrios de um grande organismo, absortos no
esfor¢o de retornar a Ti.

Subir, subir, canta o universo. O Teu amor nos estreita a todos como
1rmaos.

Vivo pela Tua Lei, pois em mim estd o palpitar do Teu pensamento e
da Tua vontade.

No profundo da minha alma esté a Tua paz.

341

463

464
465

466

467

468

469

470

471

472



342 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XXTV. Beatitudini

473 Che importa se ho guadagnato o perduto, se sto bene o male, se sono
ricco o povero, amato o maledetto, se qui sei Tu, Signore, € i0 non sono
pit solo e Tu mi sei accanto e mi scaldi?

474 Che importa ricchezza o miseria esteriore, se dentro di me canta la
magnificenza dell’'universo?

475 Che importa se nulla io pill posseggo, son disprezzato e ignoro il mio
domani, se io sono giunto alla sorgente delle cose eterne?

476 Fa freddo, ma 1o ardo perché mi scalda il Tuo amore.

4717 Qui ¢ buio, ma 10 vedo perché mi illumina la Tua luce.

478 Qui ¢ silenzio, ma io odo la musica dolce della Tua voce.

479 La mia carne ¢ spossata sulla via del dovere, ma lo spirito esulta.

480 Son vuoti 1 miei sensi, ma € sazia I'anima mia.

481 Di Te ¢ pieno I'universo e io Ti posseggo.

482 Accorrete, creature sorelle; venite a gioire con me, aiutatemi a
cantare il canto dell’amore divino.

483 Udite: tanti, tanti anni fui solo ed ora ¢ con me il mio Signore.

484 Tanto, tanto cammino ho percorso ed ora son giunto.

485 Tanto, tanto ho lottato e sofferto cercando e ora ho trovato e sono felice.

486 Dove ¢ la mia disperazione? Pil non la trovo.

487 Dove sono le spine pungenti del mio tormento? Non vedo che
rose.

488 Dove ¢ I'urlo delle forze scatenate del male?

489 Venite ad udire. In me canta la musica della creazione.

490 Venite, aiutatemi a gioire, non ho pit forza di essere tanto felice.

491 Venite, stringetevi a me, creature di Dio, aiutatemi a cantare, a

pregare, ad amare.

492 Udite il miracolo. Ero chiuso in un castello di dolore e il castello €
crollato. Ero cieco e vedo. Ero sordo e odo. Il mio cuore era stretto in una
morsa di ferro e la morsa si & spezzata. Ero immerso in un mare di
ghiaccio e sono ora avvolto in un incendio d’amore.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

XXITV. Bem-aventurancas

Que importa se ganhei ou perdi, se estou bem ou mal, se sou rico ou
pobre, amado ou amaldigoado, se aqui estds Tu, Senhor, e eu ndo estou
mais sO e Tu estds ao meu lado e me aquece?

Que importa riqueza ou miséria exterior, se dentro de mim canta a
magnificéncia do universo?

Que importa se nada eu possuo, sou desprezado e ignoro o meu
amanha, se alcancei a fonte das coisas eternas?

Esta frio, mas eu ardo porque me aquece o Teu amor.

Aqui esta escuro, mas eu vejo porque me ilumina a Tua luz.

Aqui estd silencioso, mas eu ouco a musica doce da Tua voz.

A minha carne estd cansada na via do dever, mas o espirito exulta.
Estdo vazios os meus sentidos, mas esta saciada a minha alma.

De Ti esta pleno o universo, e eu Te possuo.

Acorrei, criaturas irmas; venham alegrar-se comigo, ajudem-me a
cantar o canto do amor divino.

Escutai: tantos, tantos anos fui sd, e agora estd comigo o meu Senhor.
Tanto, tanto caminho percorri e agora cheguei.

Tanto, tanto lutei e sofri buscando e agora encontrei, e estou feliz.
Onde esta o meu desespero? N@o o encontro mais.

Onde estdo os espinhos pungentes do meu tormento? Nao vejo sendo
rosas.

Onde esta o grito das forcas desencadeadas do mal?
Venha e ouga. Em mim canta a musica da criagdo.
Venha, ajudar a alegrar-me, ndo tenho mais forgas para ser tao feliz.

Venha, estreita-me, criaturas de Deus, ajude-me a cantar, a rezar, a
amar.

Ouca o milagre. Estava encerrado em um castelo de dor e o castelo
desabou. Era cego, e vejo. Era surdo, e ouco. O meu coragdo estava preso
em uma morsa de ferro, e a mosa se despedacou. Estava imerso em um
mar de gelo, e estou agora envolto em um incéndio de amor.

343

473

474

475

476
477
478
479
480
481

482

483
484
485
486

487

488
489
490

491

492



344 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

493 Sulla mia fronte si ¢ posato il bacio dell’Eterno e io sono risorto.
494 Basta, Signore, frena l'estasi del mio cuore che si sta spezza.
495 Fammi ancora soffrire, solo perché 1o impari ancora piu

intensamente ad amarti.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 345

Sobre a minha fronte pousou o beijo do Eterno e eu ressuscitei. 493

Basta, Senhor, freia o éxtase do meu coragio, que se partiu. 494

Faz-me ainda sofrer, s6 para que eu aprenda ainda mais “°°

intensamente a amar-te.



346

496

497

498

499

500

501

502

503

504

505

506

507

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

XXV. Il canto della morte e dell’amore

Si snoda l'ultimo canto della vita.

Tu sei buono e grande, o mio Signore; Ti ho concepito nell’'infinita
Tua potenza, nello stupendo rotear dell’'universo. Ma tutto in me ¢ stanco e
non so piu che questo: io muoio e T’amo.

Odo come un grido nella notte, tutta la bufera del mio corpo che non
vuol morire. Ma io innalzo a Te la mia anima e dico: Signore, prendi
I’anima mia, sono stanco.

Sui rovi ho lacerate le vesti e le ho perdute lungo il cammino, sul
sasso della via ho lasciato la mia carne a brandelli e ho versato tutto il mio
sangue, per giungere a Te, Signore. Son polveroso e disfatto per la fatica
lunga. Non ho piu lacrime per piangere, non ho piul voce per invocarti, non
ho piu forza per andare e per soffrire.

Ho affrontato le forze titaniche della vita per superarle. Esse si son
ribellate e han fatto scempio di me. Ho tremato, solo, nelle notti insonni,
mi son trascinato sulla via del mio dovere, a gomiti e a unghiate, quando il
piedi pit non poteva. Ho vissuto per soffrire e ho sofferto per amarti. Ho
creduto in Te senza che mai potessi aver diritto al segno esteriore che
persuade 1 sensi. Perdutamente Ti ho amato senza poter mai sentir la gioia
dell’amore che ritorna.

L'ultimo sforzo della mia vita & per sollevare il mio cuore, per
gettarlo in grembo a Te, Signore. E I'ultimo mio dono.

k ok ok

Signore, perdona il mio affanno. La mia carne & debole, la sua
tempesta ¢ atroce.

Sale dalle mie viscere una tristezza di morte, le mie membra sono
spezzate, umamarezza senza nome mi sommerge. Nella lotta estrema
I'anima mia si prostra.

Solleva, Signore, la Tua creatura che Ti invoca.

Sulla soglia della morte Ti cerco con lo sguardo, Signore, perché la
Tua vista mi salvi.

E gia Ti vedo, splendente in fondo al mio dolore; odo gia la voce
della Tua risurrezione.

Il mio corpo muore e nel profondo della mia anima Tu canti; si
intona in fondo alla mia agonia di corpo, il canto della piu grande vita.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 347

XXV. O canto da morte e do amor

Se desenrola o dltimo canto da vida. 496

Tu sois bom e grande, 6 meu Senhor; Te concebi na Tua infinita *°’

poténcia, no estupendo girar do universo. Mas tudo em mim estd cansado e
nao sei mais sendo isto: eu morro e Te amo.

Ougo como um grito na noite, toda a tempestade do meu corpo que *°®

ndo quer morrer. Mas eu elevo a Ti a minha alma e digo: Senhor, toma a
minha alma, estou cansado.

Entre os espinhos dilacerei as minhas vestes e as perdi ao longo do *°?

caminho, sobre os seixos da via deixei a minha carne em farrapos e verti
todo o meu sangue, para chegar a Ti, Senhor. Estou empoeirado e desfeito
pela longa fadiga. Ndo tenho mais lagrimas para chorar, ndo tenho mais
voz para invocar-te, ndo tenho mais for¢a para andar e para sofrer.

Enfrentei as forcas titAnicas da vida para vencé-las. Elas se °°°

rebelaram e me ultrajaram. Tremi, sO, nas noites insones, arrastando-me
sobre a via do meu dever, a cotovelos e a garras, quando os meus pés ndo
mais podiam. Vivi para sofrer e sofri para amar-te. Acreditei em Ti sem
jamais ter tido direito ao sinal exterior que persuade os sentidos.
Perdidamente Te amei sem poder jamais sentir a alegria do amor que
retorna.

O tltimo esfor¢co da minha vida € para elevar o meu coragdo, para °°*

langé-lo no Teu colo, Senhor. E o Gltimo meu dom.

k ok ok

Senhor, perdoa a minha angistia. A minha carne € fraca, a sua °%

tempestade € atroz.

Sobe das minhas visceras uma tristeza de morte, os meus membros °°°

estdo despedagcados, uma amargura sem nome me submerge. Na luta
extrema, a minha alma se prostra.

Levanta, Senhor, a Tua criatura que Te invoca. 504

No limiar da morte Te procuro com o meu olhar, Senhor, para que a °°°

Tua vista me salve.

E jd Te vejo, esplendente no fundo da minha dor; jd ougo a voz da >°°

Tua ressurreigao.

O meu corpo morre € no profundo da minha alma Tu cantas; se °°’

entoa no fundo da minha agonia de corpo, o canto da vida maior.



348 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

508 Risuona nei cieli nelle notti scintillanti, lo bisbiglia la fronda alla
fronda nel tramonto, la racconta la creatura alla creatura sorella; e lo ripete
londa all'onda per gli sconfinati mari, lo cantan le luci che vanno in
firmamento, lo saetta la folgore tonante, lo irradiano i soli ai soli e tutto ne
echeggia e splende I'universo, che non ha confini. Il canto sale dalle cose in
me, nella mia agonia si dilata, nella mia morte trionfa.

509 E la mia vita nuova. Dio di potenza e di amore, finalmente Ti sento.
Il mio corpo ¢ disfatto, ma la mia anima ¢ giunta. Finalmente, nel gran
canto dell’'universo tutto, odo la voce dell’'amore che ritorna: “Creatura mia,
ti amo”.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 349

Ressoa nos céus nas noites cintilantes, o sussurra folha a folha ao por °%°

do sol, o conta a criatura a criatura irmd; e o repete a onda a onda pelos
ilimitados mares, o cantam as luzes que vao no firmamento, o propaga o
raio tonante, o irradiam os sdis aos sois e tudo lhe ecoa e esplende o
universo, que ndo tem confins. A canto sobe das coisas em mim, na minha
agonia se dilata, na minha morte triunfa.

E a minha vida nova. Deus de poténcia e de amor, finalmente Te °°7

sinto. O meu corpo estd desfeito, mas a minha alma chegou. Finalmente,
no grande canto do universo todo, ouco a voz do amor que retorna:
“criatura minha, te amo”.



350

510

511

512

513

514

515

516

517

518

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi
XXVI. Passione

Assisi, Giovedi Santo, 1937.

Giungo a Te, Signore, pellegrino di dolore e di passione.

Tutti 1 miei amori umani Tu hai stroncati ad uno ad uno, perché
I'amore Tuo solo volevi che restasse.

E quando il mio cuore ¢ rimasto a terra, sanguinante, sulla strada
polverosa, calpestato da tutti, Tu allora lo hai raccolto per dirmi: “lo sono
il tuo amore. Me solo tu puoi amare”.

Tu hai stretta la mia passione in una morsa di ferro, mentre essa
voleva esplodere nel mondo Tu le hai chiuse tutte le porte e I’hai ricacciata
dentro di me perché nella costrizione, comprimendosi, si approfondisse e si
potenziasse il suo fuoco e ardesse un incendio sempre pill grande e di
dentro divampasse, lanciando fiamme fino a giungere a Te, Signore.

Tu hai dosato il mio tormento, hai proporzionato il soffocamento
lento, hai voluto che io giungessi a Te per mia ricerca e per mia fatica.

Ora comprendo che al Tuo amore divino non potevo giungere che per
lo strazio di ogni amore umano.

A Te non si arriva che dalla tempesta, poiché Tu sei il turbine e la
potenza, Tu sei 'essenza della forza.

Sento che la vampa del Tuo incendio si avvicina e lancia fiamme
verso di me. A tratti un di esse mi lambisce, si attorciglia attorno alla mia
anima, la stringe e l'afferra per attrarla a sé, nel centro dell’incendio.

Si avvicina l'ora santa in cui Tu, Signore, nella Tua agonia, hai lanciato al mondo il grido di
redenzione e di amore'.

1 N.T. Testo e particolare della figura che compare solo nell'opera pubblicata dalla Fondazione Pietro Ubaldi.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 351
XXVI. Paixao

Assis, Quinta-feira Santa, 1937. °*°

511

Venho a Ti, Senhor, peregrino de dor e de paixdo.

Todos os meus amores humanos Tu esmagaste, um a um, porque °*

querias que s6 o Teu amor permanecesse.

E quando o meu cora¢do permanecia na terra, sangrando, na estrada °**

empoeirada, pisoteado por todos, Tu entdo o recolheste para dizer-me: “Eu
sou o teu amor. S6 a Mim tu podes amar”.

Tu seguraste a minha paixdo em uma morsa de ferro, enquanto ela °**

queria explodir no mundo. Tu lhe fechaste todas as portas e a forcaste de volta
para dentro de mim para que, na constricdo, comprimindo-se, se aprofundasse
e se fortalecesse o seu fogo e ardesse em um incéndio sempre maior e de
dentro irrompesse, lancando chamas até chegar a Ti, Senhor.

Tu dosaste 0 meu tormento, proporcionaste a sufocagio lenta, quiseste ">

que eu alcancasse a Te pela minha busca e pelo meu esforco.

Agora compreendo que ao Teu amor divino ndo poderia alcangar sendo °*°

pelo tormento de cada amor humano.

A Ti se chega sendo pela tempestade, pois Tu és o turbilhdo e a °*’

poténcia, Tu és a esséncia da forga.

Sinto que o irromper do Teu incéndio se aproximando e langa chamas °*®

rumo a mim. As vezes, uma delas me lambe, se enrodilha entorno da minha
alma, a aperta e a agarra para atrai-la para si, no centro do incéndio.

Aproxima-se a hora santa em que Tu, Senhor, na Tua agonia, lancaste a0 mundo o grito
da redengdo e do amor’.

1 N.T. Texto e detalhe da figura que aparece apenas na obra publicada pela Fundagéo Pietro Ubaldi.



352 LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

519 Poi rallenta la stretta e mi lascia ricadere nelle cose umane, per poi
riprendermi ancora, ancora, sempre piu forte.

520 E quell'incendio ¢ la che mi attende e io vi cadro.

k ok ok

521 E settimana di passione, si avvicina l'ora santa in cui Tu, Signore,
nella Tua agonia lanciasti al mondo il grido della redenzione e dell’amore.

522 In questi giorni hai maciullata la mia anima perché anche io vivessi
la Tua passione di dolore e di amore.

523 Sulla mia sensibilita vibrante e risuonante ¢ passato 'urto brutale e
I'insulto feroce e vi si ¢ adagiato, affondandolo gaudente nel mio spasimo.

524 Tu eri presente e vicino, ma per mia pena io non lo sentivo.

525 Ma il dolore nuovo ha risollevata fino a Te la mia sensazione e nel

profondo del mio smarrimento Ti ho ritrovato, cosi come tante volte Ti ho
perduto e nella mia prostrazione mi sei venuto incontro € sei riapparso.

526 Che cosa vuoi da me, Signore?
%k %k ok
527 Ecco, giungo in Assisi, la sera del Giovedi Santo.
528 Sette e sette candele, in due ordini salienti, ardono sole nella basilica

di Francesco'.

529 Si spengon lente ad una ad una con un salmodiar lungo e triste in cui
piange la Chiesa e il mondo implora; si spegne dal di fuori tristemente il
giorno e filtra la sua agonia attraverso le storiche vetrate.

530 La sinfonia di liturgia, di luci, di pianto, canta concorde un lento
assopimento di morte in cui si spegne I'agonia della passione.

531 Ma quando con l'ultima luce del giorno si estingue I'ultima candela,
I'ultimo canto del salmo esplode cosi tragico e straziante, spezzato dal
battere cupo in terra delle verghe, che I'anima mia turbinosa si abbatte,
perché vi odo gridar dentro il dolore del mondo, che invoca e piange col
Cristo morente.

532 E gia notte di fuori taccion le luci delle vetrate, tutto & spento sugli
altari nudi. La Chiesa, che in questora raccoglie il dolore di un Dio e il
dolore dell'uomo, ha deposto gli orpelli e si abbatte nuda ai piedi di Cristo.

533 In questaria triste ma calma; in questa atmosfera di dolore grande
1 In questa basilica giottesca si fa, la sera del Mercoledi e Giovedi Santo, al tramonto, la funzione dell*Ufficio delle

Tenebre”, estremamente suggestiva per I'ambiente artistico, la liturgia e il canto solenne, e soprattutto per la quasi
assenza di popolo che per la sua distratta incomprensione sempre disturba.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Entao ele afrouxa o aperto e me deixa recair nas coisas humanas, para
depois retomar-me ainda, sempre mais forte.

E aquele incéndio estd 14 a minha espera, e eu nele cairei.

%k sk

E semana da paix@o, se aproxima a hora santa na qual Tu, Senhor, na
Tua agonia, langastes ao mundo o grito de redencdo e de amor.

Nestes dias, macerastes a minha alma para que também eu vivesse a
Tua paixao de dor e de amor.

Sobre a minha sensibilidade vibrante e ressonante passou o choque brutal
e o insulto feroz e ali se instalou, afundando-o alegremente no meu espasmo.

Tu estavas presente e proximo, mas, para minha pena, ndo o senti.

Mas a dor nova elevou a Ti a minha sensacio, e no profundo da
minha perplexidade Te reencontrei, assim como tantas vezes Te perdi, e na
minha prostracdo, me vieste ao encontro e reapareceste.

O que queres de mim, Senhor?

k ok ok

Eis, chego a Assis, na noite da Quinta-feira Santa.

Sete e sete velas, em duas fileiras salientes, ardem sozinhas na
basilica de Sdo Francisco'.

Se apagam lentamente, um a um, com um salmodiar longo e triste no
qual chora a Igreja e o mundo implora; se esvai de fora tristemente o dia e
filtra a sua agonia através dos histdricos vitrais.

A sinfonia da liturgia, das luzes, do pranto, canta concorde um lento
sono de morte no qual se extingue a agonia da paixao.

Mas quando, com a ultima luz do dia, se extingue a dltima vela, o
ultimo canto do salmo explode, tdo tragico e comovente, quebrado pelo
bater surdo na terra das vergas, que a minha alma turbulenta se abate, pois
ai ouco clamar dentro a dor do mundo, que invoca e chora com o Cristo
moribundo.

Ja é noite 14 fora, calam as luzes dos vitrais, tudo apagou os altares
nus. A Igreja, que nesta hora recolhe a dor de um Deus e a dor do homem,
depOs os ouropéis e se abate nua aos pés de Cristo.

Neste ar triste, mas calmo; nesta atmosfera de grande dor,
! Nesta basilica giottesca se faz, nas noites de Quarta-feira e Quinta-feira Santas, ao p6r do sol, a fungéo do "Oficio

das Trevas", extremamente sugestiva pelo ambiente artistico, a liturgia e o canto solene, e sobretudo pela quase
auséncia de povo, que pela sua distraida incompreensdo sempre perturba.

353

519

520

521

522

523

524

525

526

527

528

529

530

531

532

533



354

534

535

536

537

538

539

540

541

542

543

544

545

546

547

548

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

ma cosciente e rassegnato, io odo giunger I'urlo delle folle lontane che non
vogliono e non sanno soffrire, sento lo spasimo delle maree umane che il
dolore e la passione incalza e tormenta.

La mia anima trema.

Giace abbattuta al pie’ della croce e guarda in alto al dramma di un
Dio agonizzante per amore. Il Suo sguardo solo mi da forza di vivere.

Vivo il Tuo tormento, mio Signore, sono salito con Te sulla croce, il
Tuo dolore ¢ il mio, agonizzo € muoio con Te.

Vorrei invocare pieta per tutti € non ho coraggio. Non hai piu sangue
da dare, muori nudo e maledetto e sei innocente. Che cosa mai posso piu
chiederti per 'amore dell'uomo?

Lo so: mi darai ancora degli strappi tremendi. Ma ad ogni
lacerazione nuova della mia carne io Ti diro: “Per 'amor Tuo, Signore”.

E quando spossato cadro, e mi vedro giungere incontro allettante la
lusinga delle cose umane, 'anima mia dovra rifiutare ogni riposo e conforto
e dire: “Per 'amor Tuo, Signore”.

Flagella ogni giorno il mio spirito, perché sia desto e pronto al Tuo
comando.

Nutrird ogni giorno la fiamma del mio amore per Te, con la mia
rinuncia.

No! non ¢ rinuncia, non ¢ dolore, ma ¢ espansione e gioia. “E per
I'amor mio, Signore”.

Che cosa posso io fare? E inutile resistere oramai. Precipito in Te,
Signore, le orbite si stringono vertiginosamente, la maturazione incalza nel
mondo e in me, per opposte vie.

Lora ¢ intensa per tutti. Non si pud fermare. Preparata da tempo,
precipita. Ho paura di guardare.

% %k 3k

Il cerchio si stringe. Il dramma della passione di Cristo si fa intenso
dentro di me, il dramma delle tempeste umane incalza al di fuori.

Scendo nella cripta, mi accascio ai piedi della tomba di Francesco.

Mi investe in pieno lo spirito del luogo, cosi forte che mi getta a
terra. Appoggio contro la pietra nuda la fronte accesa, per calmare la
febbre e mitigare I'incendio.

Mi hai Tu condotto qui e perché? Che cosa vuoi da me, Signore?



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

mas consciente e resignado, eu ouco o clamor das multiddes distantes que
nao querem e nao sabem sofrer, sinto o espasmo das marés humanas que a
dor e a paixd@o pressionam e atormentam.

A minha alma treme.

Jaz abatida aos pés da cruz e olha no alto ao drama de um Deus
agonizante por amor. SO o seu olhar me da forca para viver.

Vivo o Teu tormento, meu Senhor, subi Contigo a cruz, a Tua dor € a
minha, agonizo e morro Contigo.

Gostaria de invocar piedade para todos e ndo tenho coragem. Nao
tens mais sangue para dar, morres nu e amaldigoado, e sois inocente. O
que mais posso Te pedir pelo amor do homem?

O sei: me dards ainda laceracdes tremendas. Mas a cada laceracdo
nova da minha carne, eu Te direi: “Pelo amor Teu, Senhor”.

E quando, exausto, cair, € me vir chegar ao encontro o fascinio das
coisas humanas, a minha alma deverd refutar cada repouso e conforto e
dizer: “Pelo amor Teu, Senhor”.

Flagela cada dia o meu espirito, para que ele esteja pronto e desperto
ao Teu comando.

Nutrirei cada dia a chama do meu amor por Ti, com a minha
rendncia.

Nao! Nao ¢ rentncia, ndo € dor, mas expansao e alegria. “E pelo
meu amor, Senhor”.

O que posso eu fazer? E inatil resistir agora. Precipito em Ti,
Senhor, as Orbitas se contraem vertiginosamente, a maturagdo prossegue
no mundo € em mim, por oposta vias.

A hora € intensa para todos. Nao se pode parar. Preparada ha tempo,
precipita. Tenho medo de olhar.

% 3k sk

O circulo se aperta. O drama da paixdo de Cristo se faz intenso
dentro de mim, o drama das tempestades humanas acossa os de fora.

Desco na cripta, me abato aos pés da tumba de Francisco.

Me invade plenamente o espirito do lugar, tao forte que me joga na
terra. Apoio contra a pedra nua minha a fronte ardente, para acalmar a
febre e mitigar o incéndio.

Tu me conduziste aqui, e por qué? O que queres de mim, Senhor?

355

534

535

536

537

538

539

540

541

542

543

544

545

546

547

548



356
549
550
551

552

553

554

555

556

557

558

559

560

561

562

563

L'Ascesi Mistica — Pietro Ubaldi
Incomincio a balbettare: “Prendi I'anima mia”.
Sono in attesa, vibrante, in tensione, senza parola.
Ricordo. Gia mi dicesti in un'ora di tenebre: “Seguimi, seguimi”.

Incombe su me qualcosa di grave e di grande che non so. Sento l'ora
solenne. Tu mi sei vicino, Cristo, Ti sento. Francesco ¢ una forza viva,
vibrante da quella tomba e mi guarda e mi aiuta.

Qualcosa di potente, di immenso, vuol salire dal profondo del mio
cuore e non sa. Troppo intenso ¢ per le sue forze. L'idea si agita, preme di
dentro per esplodere, cerca la parola che la esprima, la leghi nell’ultima sua
forma.

Finalmente la voce emerge e la mia anima grida: “Signore! Ti
seguiro fin sulla croce”.

Allora sento dentro di me cantarmi: “Tu sei nel centro del mio
cuore”.

L’anima mia, liquefatta in lacrime di gioia, di amore, di passione, si
prostra sgomenta.

Ma ecco in quellinstante squilla dall’alto, dal tempio di sopra', dalla
chiesa bassa dipinta da Giotto, nel canto salmodiante giunto al vertice della
sua passione, squilla, come folgore in cui echeggia tutta l'esplosione del
mio tormento e che tutta riassume la mia tempesta, squilla, nell’'urlo
supremo della musica e delle verghe battute a terra, il grido estremo del
Cristo morente.

Mi giunge e mi percuote. Qualcosa si lacera in me, come uno
squarcio si apre nell'anima mia.

Lappello estremo mi chiama: ¢ il lamento di Cristo, ¢ il dolore del
mondo, ¢ una convergenza di forze dall’alto e dal basso verso di me; sento
I'anima mia fuggirmi portata via in un vortice di forze titaniche, sento la
voce incalzare di dentro e ripeto: “Signore, Ti seguiro fin sulla croce”.

Resto schiacciato dal peso di una promessa solenne.
k ok ok
Risalgo nella chiesa di mezzo dipinta da Giotto.

Si spegne l'ultima candela. E notte. Si ripete, ¢ I'odo ancor pit
vicino, in me, il grido del Cristo morente.

Egli ¢ qui, attuale, presente.

! LaBasilica di S. Francesco & composta da tre chiese sovrapposte. La scena awviene nella chiesa di mezzo e nella
sottostante cripta dove & la tomba del Santo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Comeco a balbuciar: “Toma a minha alma”.
Estou a espera, vibrante, em tensdo, sem palavra.
Recordo. Ja me dissestes em uma hora de trevas: “Siga-me, siga-me”.

Paira sobre mim algo de grave e de grande que nio sei. Sinto a hora
solene. Tu me sois vizinho, Cristo, Te sinto. Francisco € uma forga viva,
vibrante daquela tumba e me observa e me ajuda.

Algo de potente, de imenso, quer surgir do profundo do meu
coracio, e ndo sabe. E intenso demais para as suas forcas. A ideia se agita,
pressiona de dentro para explodir, busca a palavra que a exprima, a ligue
na sua ultima forma.

Finalmente, a voz emerge e a minha alma grita: “Senhor! Te seguirei
até a cruz”.

Entdo sinto dentro de mim cantar-me: “Tu estas no centro do meu
coragdo”.

A minha alma, liquefeita em lagrimas de alegria, de amor, de paixao,
se prostra consternada.

Mas eis que, naquele instante, ressoa do alto, do templo de cima', da
igreja baixa pintada por Giotto, no canto salmodiante chegado ao vértice
de sua paixdo, ressoa, como relampago no qual ecoa toda a explosdo do
meu tormento e que resume toda a minha tempestade, ressoa, no urro
supremo da musica e das vergas batidas na terra, o grito extremo do Cristo
moribundo.

Me alcanca e me atinge. Algo se dilacera em mim, como um rasgo
se abre na minha alma.

O apelo extremo me chama: é o lamento de Cristo, é a dor do
mundo, é uma convergéncia de forcas do alto e de baixo de mim; sinto a
minha alma fugir-me, arrebatada num vortice de forgas titanicas, ougo a
voz pressionar dentro de mim e repito: “Senhor, Te seguirei até a cruz”.

Fico esmagado pelo peso de uma promessa solene.
k ok ok
Torno a subir na igreja do meio pintada por Giotto.

Se apaga a ultima vela. E noite. Se repete, e o ouco ainda mais
préximo, em mim, o grito do Cristo moribundo.

Ele estd aqui, atual, presente.

! ABasilica de S. Francisco é composta por trés igrejas sobrepostas. A cena acontece na igreja do meio e na cripta
abaixo, onde esta a tumba do santo.

357

549
550
551

552

553

554

555

556

557

558

559

560

561

562

563



358

564

565

566

567

568

569

570

571

572

573

574

575

576

577

578

579

580

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Si squarcia allora dinanzi a me la visione della terra e del cielo. Il
cielo piange l'agonia e la passione damore di un Dio, la terra trema
convulsa nel presentimento di una bufera senza nome.

Il dramma dell'uomo e il dramma di Dio si congiungono in quest’ora
suprema di passione.

Guardo sgomento. Vedo un turbine di forze che si proietta verso la
terra e vedo la terra squassata, sconvolta, sommersa in un mare di sangue.

Tetra ¢ l'ora della passione del mondo. E sembra senza speranza. Il
cerchio si stringe, si stringe, e presto sara chiuso e sara tardi per sfuggire
alla stretta.

La mano dell’Eterno impugna il destino del mondo, son pronte a
scatenarsi le forze per l'urto fatale. E vicina l'ora delle tenebre, del male
trionfante, della prova suprema. Beato chi allora non sara vivo sulla terra.

L’amore di Dio deve ritrarsi un momento, perché giustizia sia fatta e
il destino, voluto dall'uomo, si compia.

Gia dissi da tempo: preparatevi, preparatevi, € non avete udito.
Presto sara troppo tardi.

Il dramma ¢& vicino, lo sento, diventa mio, lo tocco, tutto risuona
disperatamente nel profondo di me.

Ripeto: “Signore, prendi I'anima mia”.

E tre volte ripeto: “Signore, Ti offro me stesso per la salvezza del
mondo”.

“T1 seguiro fin sulla croce”.

Tre volte ripeto e sento che Tu, Cristo, mi ascolti, mi accetti, e che
mi sono legato alla Tua passione.

Comprendo che Tu mi hai guidato sin qua nel tempio di Santo
Francesco, perché sulla Sua tomba, a Lui vicino, 1o ripetessi a Te questa
nuova promessa, solenne, decisiva, dopo la prima, dopo cinque anni di
duro cammino.

Comprendo che Tu attendevi questo mio nuovo donarmi, perché ora
un pill aspro peregrinare incomincia e una pill ardua fatica mi attende.

Il canto ¢ cessato dopo l'ultimo suo parossismo. Le luci tutte sono
spente. Il tempio € muto e buio.

L’anima mia tocca, accanto a quella di Cristo nel Getsemani, 'ultima
sua desolazione.

Mi scuote l'ultimo scroscio delle verghe battute sul suolo.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi

Se desenrola, entdo, diante de mim a visdo da terra e do céu. O céu
chora a agonia e a paixdo do amor de um Deus, a terra treme convulsa no
pressentimento de uma tempestade sem nome.

O drama do homem e o drama de Deus se conjugam nesta hora
suprema da paixao.

Observo consternado. Vejo um turbilhio de forcas que se projeta rumo
a terra, e vejo a terra abalada, convulsionada, submersa em um mar de sangue.

Tétrica € a hora da paixdo do mundo. E parece sem esperanca. O
circulo se aperta, se aperta, e logo sera fechado e serd tarde para fugir das
garras.

A mao do Eterno empunha o destino do mundo; forgas estdo prontas
para desencadearem-se para o golpe fatal. Estd préxima a hora das trevas, do
mal triunfante, da prova suprema. Abencoado quem nao estard vivo na terra.

O amor de Deus deve retirar-se por um momento, para que a justica
seja feita e o destino, desejado pelo homem, se cumpra.

Ja disse faz tempo: preparai-vos, preparai-vos, € ndo ouvistes. Logo
serd tarde demais.

O drama estd préximo, o sinto, se torna meu, o toco, tudo ressoa
desesperadamente no profundo de mim.

Repito: “Senhor, toma a minha alma”.

E trés vezes repito: “Senhor, Te ofereco a mim mesmo pela salvacio
do mundo”.

“Te seguirei até a cruz”.

Trés vezes repito e sinto que Tu, Cristo, me ouves, me aceitas, € que
estou ligado a Tua paix3o.

Compreendo que Tu me guiaste até aqui, no templo de Sao
Francisco, para que sob Sua tumba, a Ele vizinho, eu repetisse a Ti esta
nova promessa, solene, decisiva, depois da primeira, depois de cinco anos
de drdua jornada.

Compreendo que Tu aguardavas esta minha nova oferta, porque agora
uma mais drdua peregrinagdo comeca e uma mais drdua tarefa me aguarda.

O cantico cessou apds seu ultimo paroxismo. Todas as luzes se
apagaram. O templo estd mudo e escuro.

A minha alma toca, ao lado daquela de Cristo no Getsémani, a sua
tltima desolagdo.

Me sacode o ultimo estrondo das vergas batidas no solo.

359

564

565

566

567

568

569

570

571

572

573

574

575

576

577

578

579

580



360

581

582

583

584
585

586

587

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

In quel momento ho sentito tremare la terra.

% ok sk

Come era bello di fuori, prima il tramonto sulla dolce vallata umbra
e i riflessi del Tescio', i pini che ondeggiavano al vento contro i diafani
splendori dell’'ontano! E, piu tardi, la luna piena sorgente dal Subasio e la
mole del tempio, irreale nelle pallide luci e lI'immensa campagna
addormentata.

Ora di dolci colloqui di spirito con I'anima del creato, nell'intenso
presentimento di primavera. Ora di dolci ricordi per me, di questa dolce
terra assisana dove tanto profondo ho vissuto e che tanto ho amata. Ora in
cui il cielo e la terra rispecchiano, amici, un comune sorriso € si stringono
in un fraterno amplesso.

Sembrano in pace, ma ¢ 'apparenza del momento.
Dentro di me ¢ la visione del reale.

Ho sentito veramente la terra tremare.

FINE

! Torrente presso Assisi.



Ascese Mistica — Pietro Ubaldi 361

Naquele momento senti tremer a terra. 281

k ok ok

Como era belo 14 fora, primeiro o por do sol sobre o doce vale °%?

tmbrico e os reflexos do Tescio!, os pinheiros ondeavam ao vento contra
os didfanos esplendores do amieiro! E, mais tarde, a lua cheia surgindo do
Subasio e a massa do templo, irreal nas pélidas luzes e a imensa campina
adormecida.

Agora de doces coloquios de espirito com a alma da cria¢do, no °%°

intenso pressentimento da primavera. Agora de doces lembrangas para
mim, desta doce terra de Assis, onde tdo profundamente vivi e que tanto
amei. Agora em que o céu e a terra refletem, amigos, um comum sorriso e
se apertam em um fraterno amplexo.

Parecem em paz, mas € a aparéncia do momento. o84

Dentro de mim estd a visdo do real. 585

Senti verdadeiramente a terra tremer. 586

FIM 587

! Riacho perto de Assis.



362

LAscesi Mistica — Pietro Ubaldi

Sobre o Tradutor

ANDRE RENE BARBONI nasceu em Ribeirdo Preto - SP em
1963. Professor Pleno da Universidade Estadual de Feira de Santana
(UEFS) € graduado em Engenharia Elétrica (UnB - 1986) com mestrado
em Telecomunicacdes (UnB - 1992), trabalhou na Rede SARAH de
Hospitais do Aparelho Locomotor (1992-1996) onde atuou como Lider de
Pesquisa da Rede e na Coordenagdo do Laboratério de Movimento do
hospital de Salvador. Apés o seu ingresso na carreira académica como
Professor Visitante do Departamento de Saidde da UEFS (1996), se
efetivou através de concurso (1997), na condi¢@o de Professor Assistente e
ao longo da sua carreira, complementou a sua forma¢do com um doutorado
em Sadde Publica — Epidemiologia (USP - 2002), um bacharelado em
Biologia (UEFS - 2006 - semestre 2005.2) e outro em Filosofia (UEFS -
2014.2). Estudioso da obra de Pietro Ubaldi desde 1987 é cofundador do
Grupo de Pesquisa e Extensio em Filosofia, Saude, Educagdo e
Espiritualidade da UEFS - NFSEE.




