
PIETRO UBALDI

Ascese Mística
Do Plano Conceitual Humano ao Super-humano

L’Ascesi Mistica
Dal Piano Concettuale Umano al Superumano

Edição Bilíngue
Edizione Bilingue

Tradução
Traduzione

André Renê Barboni

Núcleo de Pesquisa e Extensão em Filosofia, Saúde, Educação e Espiritualidade
da UEFS (NFSEE)



COPYRIGHT © da tradução liberado para domínio público por André Renê Barboni.

Todos os direitos  de reprodução,  cópia,  comunicação ao público e  exploração econômica  
desta obra estão liberados para domínío público. É liberada a reprodução parcial ou total da  
mesma,  por  meio  de  qualquer  forma,  mediante  processo  eletrônico,  digital,  fotocópia,  
microfilme, Internet, CD-ROM, sem a prévia e expressa autorização do tradutor, desde que 
citado as fontes, nos termos da lei 9.610/98, que regulamenta os direitos de autor e conexos.

ISBN: 978-65-01-76274-6

Título original
L’ASCESI MISTICA
Dal Piano Concettuale Umano al Superumano

Tradução: André Renê Barboni

Capa: André Renê Barboni
Projeto Gráfico: André Renê Barboni

Edição: NFSEE
Av. Transnordestina, S/N – CRIS – Anexo do MT6
Novo Horizonte – CEP: 44.360-900
Feira de Santana – BA
Tel.: (75) 3161-8380 | E-mail: barboni@uefs.br
http://fsee.uefs.br/

Dê o seu retorno para: barboni@uefs.br

Ficha Catalográfica – Biblioteca Central Julieta Carteado – UEFS

Ubaldi, Pietro, 1886-1972.
U13a      Ascese Mística [recurso eletronico]: do plano conceitual humano 

ao super-humano = L’Ascesi Mistica: dal piano concettuale umano al 
superumano  /  Pietro  Ubaldi;  tradução  de  André  Renê  Barboni.  – 
Edição bilíngue. – Feira de Santana: NFSEE, 2025.

362 p.: il.; 23 cm

Título e texto em português e italiano.
Ebook: https://cris.uefs.br/pdfs/AM.pdf
Formato PDF
ISBN 978-65-01-76274-6

1. Evolucionismo (filosofia). I. Barboni, André Renê, trad. II. Título.

CDU: 141.155
CDD: 146.4

Rejane Maria Rosa Ribeiro CRB-5/695



Apresentação

Caríssimos  leitores,  este  quarto  volume  das  obras  completas  de 
Pietro Ubaldi é  o meu nono trabalho de tradução que, independentemente 
da minha vontade, segue uma programação própria fora do meu controle e 
que também depende do meu acesso aos originais, em italiano, e de outros 
recursos  que  me vão  chegando  pelas  vias  mais  inusitadas.  Gratidão a 
todos  aqueles  que  de  uma  forma  ou  de  outra,  tem colaborado  com a 
execução desta imensa tarefa.

Esta obra, segundo o Autor, conclui a primeira trilogia italiana e tal 
como  “A  Grande  Síntese”,  também  foi  incluída  no  Index  Librorum 
Prohibitorun. Isso certamente trouxe uma grande dor e sofrimento ao seu 
Autor, que apesar de opiniões contrárias, não tinha a menor intenção de se 
autopromover,  mas  sim,  a  mais  sincera  vontade  de  contribuir  para  a 
divulgação  e  vivência  do  Evangelho  como  forma  de  transformação  da 
sociedade e construção da Nova Civilização do III Milênio (a civilização 
do espírito).

O  leitor  pode  estranhar  a  forma  de  escrever  e  o  sistema  de 
investigação que o Autor usa, mas com certeza, se não tiver preguiça de 
ler, vai aprender amar o que ele nos revela e vai conseguir compreender 
que somente  uma alma das  mais  altas  esferas  terrestres  seria  capaz  de 
captar tão grandiosa mensagem.

Tal como as outras obras que a antecederam e as que depois vieram, 
esta  não  é  simplesmente o produto do intelecto humano.  Pietro Ubaldi 
pode  ser  considerado  uma  grande  antena  psíquica,  um  fiel,  sensível  e 
refinado instrumento de captação das grandes correntes de pensamento (As 
Noúres) e, mais do que isso, um ser humano extraordinário que vivenciou 
e pôs em prática, no seu dia a dia, tudo aquilo que ele tão gentilmente nos 
convida a  também vivenciar.  Um convite que nos leva a dar um salto 
quântico na nossa trajetória evolutiva rumo ao Sistema e a Deus, nosso  Pai 
Maior que pacientemente nos aguarda de braços abertos.

Esta  apresentação,  porém,  não  foi  escrita  pelo  professor  Pietro 
Ubaldi  e  nem  por  uma  antena  psíquica  da  sua  envergadura  e, 
propositadamente,  ela  não  foi  traduzida  para  o  italiano  porque  é  uma 
construção minha, do tradutor/editor que para reduzir a possibilidade de 
traição da própria obra do Autor, tomou a decisão de evitar ao máximo 
comentários que, de alguma forma, traísse a obra.



Portanto,  esta  Apresentação  é  uma “contribuição”  minha,  um ser 
humano falho, que já  entendeu alguma coisa de evolução, cristianismo e 
das leis e mecanismos necessários para evoluir, mas que ainda está  muito 
longe de não mais errar. Então, seja cuidadoso, caríssimo leitor, com o que 
dissemos aqui e não tome nada do que eu digo como verdade, aliás este 
é  justamente  o  acordo  que  todo  semestre  eu  estabeleço  com os  meus 
alunos na Universidade Estadual de Feira de Santana, instituição pública de 
Ensino, Pesquisa e Extensão na qual sou professor e pesquisador a quase 
trinta anos. A esse posicionamento de não se tomar nada do que eu digo 
como verdade eu denomino “assumir uma postura  não-dogmática”, algo 
que eu considero fundamental para se criar um ambiente rico de discussão 
e se evitar a cristalização de posições que podem tornar o debate inviável.

Mas,  isso  também tem um outro  fundamento:  o  não-dogmatismo 
possibilita a construção de um conhecimento que evolui ao longo do tempo 
e “Tudo aquilo que não se atualiza, morre ou cai no esquecimento”. 
Defendi  isso,  ardorosamente  no  meu  Trabalho  de  Conclusão  de  Curso 
(TCC) do Bacharelado em Filosofia na UEFS e se a gente observar melhor 
a  história  da  humanidade,  vai  facilmente  constatar  que  a  inovação  é 
necessária, mas ai daquele que inova! É , como diria Jesus: “é inevitável que 
venha escândalos, mas ai do homem pelo qual eles vêm! Melhor fora que se  
lhe pendurasse ao pescoço uma pedra de moinho, e fosse atirado ao mar,  
do que fazer tropeçar a um destes pequeninos”.

Então, é  facilmente compreensível, mas para mim, não aceitável a 
posição da Igreja Cató lica Apostó lica Romana de se criar uma Comissão, 
Tribunal, ou seja lá  o que for, para analisar e julgar quais são e quais não 
são os conteúdos que a sua congregação deve ter acesso. Essa tutoria nada 
tem a ver com a mensagem de Jesus Cristo ou com o Cristianismo original, 
mas nasceu,  na minha opinião,  a de alguns que não pertencem a esta 
congregação,  da  tentativa  bem  sucedida  do  Império  Romano  de  se 
perpetuar até os nossos tempos e isso se deu no século quarto da era cristã, 
com a criação de uma instituição humana que até hoje se pretende divina e 
infalível, mas cujo discurso está muito longe de condizer com a prática.

O que estou dizendo aqui, certamente Pietro Ubaldi teria restrições 
em afirmar, mas quem afirma não é ele e você, caríssimo leitor se tiver um 
pouco de paciência com um cristão não-cató lico que é tão cheio de falhas, 
talvez  possa  ganhar  alguma  coisa  para  refletir  e  tirar  as  suas  próprias 
conclusões.

É  oportuno afirmar aqui que eu não tenho o menor interesse num 
ecumenismo do tipo desejado por certos ramos do catolicismo que querem 
trazer para o seio da sua Igreja, todos aqueles que se dizem cristãos, mas não 
aqueles  de  outras  vertentes  religiosas,  como o Budismo,  o  Islamismo,  o 
Induísmo, os cultos afros brasileiros, etc., isso se dá  não por preconceito ou 
intransigência da minha parte, mas simplesmente porque não aceito dogmas.



Para  mim,  e  eu  defendi  isso  no  meu  TCC1 no  Bacharelado  de 
Filosofia,  só  tem sentido uma Ciência,  uma Filosofia,  uma Arte e uma 
Religião  não-dogmáticas.  Certamente  um  absurdo  e  uma  heresia  para 
quem vive e sempre viveu com a ideia de que não se pode falar de religião 
sem se falar dos seus dogmas. Mas este tipo de religião foi historicamente 
pensado para ser o “ópio do povo”, controlá-lo e é  justamente isso que 
Roma fez depois de séculos de perseguição aos cristãos: reuniu o seu clero 
politeísta que controlava as massas com a ameaça de punições terríveis 
para quem não se ajustasse às determinações de poucos e, criou a Igreja 
Cató lica Apostó lica Romana, onde este clero assume os altos cargos numa 
nova  configuração  de  controle  e  poder  que  irá  se  provar  muito  mais 
eficiente. Portanto uma construção humana e não divina, para atender à 
interesses humanos, não divinos, mas que explora a fé  e a ignorância das 
massas tutoradas por um eficiente sistema hierárquico de dominação.

Esta nova instituição precisa agora de toda uma elite de intelectuais 
para conciliar as questões de razão e fé. Certamente um dos grandes foi 
Santo Agostinho que se valeu dos textos de Platão, que argumentava que a 
virtude  não  pode  consistir  em  “fazer  o  bem aos  amigos  e  o  mal  aos 
inimigos, porque o mal não é um bem, então, a virtude só  pode ser: fazer o 
bem sem olhar a quem” e isso se alinha com o mandamento do Cristo: 
“Ama o teu próximo como a ti mesmo”.

Mas Platão tinha um problema, pois a sua teoria do conhecimento 
era baseada no princípio da transmigração das almas (reencarnação) e isso 
não era  conveniente para compor um sistema de dominação das massas. 
As elites, inclusive a romana, a grega e a egípcia estudavam e debatiam 
esse conhecimento “Esotérico” secretamente e delegavam o conhecimento 
“Exotérico”, não reencarnacionista para as massas a serem controladas. E, 
isso também se deu na fundação do Catolicismo, onde um grupo seleto de 
“inspirados” decidiu o que ficava e o que não ficava nos cânones da Igreja 
nascente e a intenção era impor uma dominação “Universal” (significado 
da palavra “Cató lica”).

Santo Agostinho, então, teve que dar o seu jeito, mas o princípio de 
reencarnação, tal como o  posicionamento do nosso Sol no centro do nosso 
Sistema planetário,  tornava tudo mais  simples  e  racional,  se  mostrando 
talvez, ser algo mais condizente com a realidade. E, de fato, era e resolvia 
os problemas da Dor, do Poder e da Justiça Divina sem ter que apelar para 
a fé em um dogma que não se mantém diante de uma análise mais séria.

Somente oito séculos depois é  que Tomás de Aquino encontra uma 
nova “solução satisfatória” trocando o “Pilar de Conhecimento” baseado 
em Platão, pelo de Aristó teles, seu discípulo, que pensava mais com base 
num mundo  sensível  e  desvinculava  o  conhecimento  do  tão  incômodo 
princípio da reencarnação.
1 https://cris.uefs.br/pdfs/barboni_2014.pdf.



A obra de Aristó teles foi tão ú til  à  Igreja que atacá-la em algum 
ponto era como se o ataque fosse desferido contra a própria Igreja e/ou 
contra as  verdades da Bíblia.  Consistindo,  então,  este ataque em crime 
grave (uma heresia) que jamais poderia ficar impune.

Foi com isso que Galileu Galilei teve que lidar quando percebeu que 
o  Sistema  Copernicano  (heliocêntrico)  fazia  muito  mais  sentido  que  o 
Sistema Ptolomaico (geocêntrico),  para  descrever  as  órbitas  dos  corpos 
celestes e o Modernismo de Galileu,  René  Descartes e Francis Bacon, só  
para  citar  alguns,  representava  uma  verdadeira  revolução  na  forma  de 
pensar e ver o mundo o que me levou a utilizar da figura A como “chave 
de conhecimento” para tentar entender como chegamos até aqui.

Figura A – Quadro de fragmentação do conhecimento, proposto por Pierre 
Weil em 1993 e modificado por André Renê Barboni em 2014.

A primeira coisa que a gente observa nesta figura é  que para Pierre 
Weil,  Filosofia,  Ciência,  Arte  e  Religião  são  áreas  produtoras  de 
conhecimento que se valem de “ferramentas” especiais,  para obter  esse 
conhecimento (Razão, Sensação, Sentimento e Intuição). O quadro original 
não  tinha a linha tracejada em vermelho e no centro da figura havia o 
símbolo do infinito para representar a matriz de conhecimento original. 
Podemos vê-la como o campo de informação do  Sistema,  ou num nível 
mais  próximo  a  nós,  como  as  Noúres de  Pietro  Ubaldi.  A  linha  em 
vermelho é  minha contribuição para demarcar o “muro da vergonha” que 
foi historicamente construído para separar Ciência e Religião.



O quadro também é  bem ú til para se compreender a obra de Pietro 
Ubaldi e como ela é tão importante.

Na  Modernidade  se  estabelece  essa  linha  para  garantir  a 
independência necessária para a Ciência se desenvolver, e isso de fato se 
deu e, por ter um método eminentemente não-dogmático o conhecimento 
daquele tempo se aprimorou e evoluiu a ponto de já  no início do século 
XX, boa parte das pessoas acharem que só  o conhecimento científico tem 
valor, inclusive, ao que parece, pelo menos para parte da banca avaliadora 
desta obra, quando Pietro Ubaldi à submeteu à avaliação.

Mas  isso  só  é  assim  se  a  Filosofia,  a  Arte  e  a  Religião  forem 
dogmáticas o que vai fazer com que os conhecimentos que estes campos 
produzem se cristalizem e, repetimos: “Tudo aquilo que não se atualiza, 
morre ou cai no esquecimento”.

Então, para mim, toda e qualquer criação de artifícios para blindar 
um conhecimento só  faz um desserviço a ele e isso inclui o Tribunal do 
Santo Ofício, seus dogmas, sua ação e o Index Librorum Prohibitorun, que 
tentava  negar  aos  Cató licos  o  direito  sagrado  concedido  por  Deus de 
pensarem-por-si-mesmos e, como diria Immanuel Kant, com o seu lema 
Sapere aude, precisamos assumir a nossa maioridade.

Um estudo mais aprofundado da obra de Pietro Ubaldi vai mostrar 
que  isso  é  tudo  o  que  Jesus  Cristo  não  queria,  pois  o  “Conhecereis  a 
verdade e ela vos libertará”, pode e deve, também, ser compreendido no 
seu sentido mais literal, mas certamente isso não interessa a quem nos quer 
mansos cordeirinhos para nos conduzir até mesmo ao matadouro.

E para não dizer que eu estou sendo preconceituoso contra a religião 
Cató lica,  isso  também  acontece  no  próprio  Espiritismo,  uma  doutrina 
filosófico-científica, no seu nascimento, que no Brasil, no querer de alguns, 
é  uma Religião  dogmática, pois para eles: certas “verdades” precisam ser 
ensinadas/aprendidas ao/pelo seu “rebanho”.

Nos opomos seriamente a  isso,  pois  entendemos que as  possíveis 
vantagens  que podem ser  obtidas,  não  se  comparam com o muito  que 
podemos  auferir  se  deixarmos  a  nossa  “preguiça”  de  lado  e  nos 
esforçarmos  verdadeiramente  para  evoluir.  A  Obra  completa  de  Pietro 
Ubaldi tem tudo para nos ajudar nesse quase que interminável processo de 
evolução que se dá  por duas vias: a do Amor que é  o convite feito por 
Jesus e Pietro Ubaldi; ou a da Dor, que é  o que na nossa teimosia nos 
impõe ao tentarmos fugir da primeira.

Mas  se  até  aqui  empreendemos  um  primeiro  movimento  de 
desconstrução, mostrando que as Igrejas são instituições humanas que nada 
tem de sagrado a não ser reunir pessoas que buscam sinceramente algo que 
lhes  é  muito caro,  para  sermos justos,  precisamos agora empreender o 



movimento de construção que apontará  caminhos para que estas mesmas 
instituições  possam  se  alinhar  ao  que  fará  delas  algo  que  realmente 
conduza a este sagrado.

No caso do Cristianismo é muito simples, basta ser coerente em tudo 
com os dois  mandamentos  que Jesus  Cristo  nos  legou:  1-  “Amarás ao 
Senhor, teu Deus, de todo o teu coração, de toda a tua alma e de todo o teu  
entendimento” e; 2- “Amarás o teu próximo como a ti mesmo”. Isso resume, 
também, toda a Lei e os Profetas e note que existe neles uma hierarquia: 
amar à  Deus, depois a si mesmo e em seguida ao teu próximo. Isso foi 
mantido por todas as Igrejas cristãs e traz a base dos ensinamentos de Jesus 
que substitui a imagem de um Deus de poder e vingança pela imagem de 
um Deus Pai todo, justo, bom e amoroso.

Assim,  para  não  morrer  ou  cair  no  esquecimento as  Igrejas 
precisam  se  atualizar  se  tornando  não-dogmáticas,  pois  num  mundo 
superconectado isso não tem mais lugar. E elas precisam compreender que 
se  Deus  é  único  e  onipresente,  então,  não  estamos  sós  neste  imenso 
universo de trilhões de galáxias, pelo que se sabe até  agora, e que, então, 
admitindo a nossa real ignorância, podemos não-dogmaticamente dialogar 
e  construir  um  conhecimento  mais  completo  e  substancioso  que  irá 
contribuir para a formação de seres mais evoluídos que, seguindo os passos 
de Jesus Cristo, irão ser mais empáticos e colaborativos assumindo funções 
complementares  em uma sociedade cada vez mais  orgânica  e  afinizada 
com as  Leis universais que Pietro Ubaldi nos aponta em sua obra.

Entre  essas  leis,  está  a  lei  da  reencarnação que,  para  mim,  é  a 
verdadeira graça divina, pois me ajuda a compreender que, como é  justo, 
colhemos  o  que  plantamos,  não  existe  privilégios,  mas  méritos 
conquistados com o duro esforço num processo de evolução que segue uma 
lei de Amor. Um trabalho árduo mas cuja jornada se faz sempre com o 
apoio dos nossos irmãos espirituais dos planos evolutivos mais altos e que 
podem mais do que aqueles, ainda resistentes na ignorância do impulso de 
uma revolta, sem sentido e por inveja, vaidade e orgulho, contra Deus.

Assim, tal como Pietro Ubaldi, acreditamos que o homem do futuro 
será melhor que o que encontramos aqui hoje, pois o constante trabalho da 
Luz, pouco a pouco, sobrepuja o trabalho das trevas e a medida em que a 
humanidade se esclarece as barreiras para o verdadeiro entendimento caem 
e  as  pessoas  tendem  a  se  unir  para  superar  as  suas  dificuldades  e 
vulnerabilidades e a obra de Pietro Ubaldi nos ajuda quanto a isso.

Uma obra que parte do princípio de que antes de tudo tinha um 
Ente, Deus, o Criador que cria fora do tempo e do espaço (o Sistema) e sua 
perfeita criação  orgânica,  hierárquica onde as inúmeras individualidades 
são  perfeitas  na  sua  função,  mas  que  fora  delas  produzem o  caos  e  a 
confusão, algo que elas são livres para escolher e escolheram, mostra que o 



livre arbítrio é  algo sagrado e que é  respeitado por Deus e está  inserido na 
sua própria substância que gerou estas individualidades (imanência) e que a 
escolha feita por parte destas individualidade gerou o Antissistema que é  o 
Universo que achamos que conhecemos,  mas que a nossa compreensão 
ainda é  muito tacanha. E nesse processo de tentar compreender tudo isso, 
Pietro Ubaldi nos aponta um método investigativo que privilegia a intuição, 
instrumento compartilhado entre a Filosofia e a Religião”, em relação aos 
métodos racionais da Ciência/Filosofia, por eles serem mais apropriados 
para investigar as coisas do Espírito (da res cogitans de René Descartes), e 
se tomarmos como referência a figura A, notaremos que eles de fato o são.

Por isso, entendemos que é  um erro tentar enquadrar os fenômenos 
psíquicos no campo investigativo do lado esquerdo da  figura A, que diz 
respeito à  res estensa enquanto que eles se referem à  res cogitans que, por 
princípio é  mais estudável pelo lado direito da referida figura. Isso é  claro 
de mantivermos uma visão fragmentada do conhecimento e continuarmos 
trabalhando de forma fragmentada. Mas a conclusão a que chegamos, ao 
estudarmos  a  obra  de  Pietro  Ubaldi  e  de  outros  autores  é  de  que 
precisamos unir o que se fragmentou e ao fazer isso, chegamos à  imagem 
da figura B, onde tudo é integrado. Então, fico por aqui e, boa leitura!

Figura B – Quadro de fragmentação do conhecimento, proposto por Pierre 
Weil em 1993 e atualizado por André Renê Barboni.

André Renê Barboni

Feira de Santana, 22 de outubro de 2025.



Prefazione

Relazione della Giuria del Concorso indetto dalla Società di 
Biopsichica

(Dalla 1ª edizione Hoepli, 1939)

L’opera  in  esame  solleva  problemi  sì  numerosi  ed  importanti, 
tanto di natura scientifica quanto di natura spirituale, che un esame critico 
approfondito di essa richiederebbe una trattazione superante di gran lunga i 
limiti concessi ad una semplice relazione.

Dobbiamo  perciò  limitarci  ad  un  apprezzamento  generale  e 
sintetico dell’opera ed a brevi considerazioni su pochi punti, scelti fra i più  
notevoli e caratteristici.

Lo scritto è  diviso in due parti nettamente diverse: la prima di 
carattere descrittivo ed interpretativo,  la  seconda di  carattere mistico e, 
sotto certi rispetti, artistico. Riteniamo perciò  opportuno dividere in due 
parti anche il nostro esame ed il nostro giudizio sull’opera e soffermarci 
maggiormente sulla prima, che più  si presta a considerazioni di carattere 
scientifico.

Anzitutto è  doveroso segnalare il valore che ha il fatto di trovar 
presenti  in  uno  stesso  uomo  tanto  una  esperienza  mistica  e  la  sua 
espressione diretta, quanto un grande potere d’introspezione psicologica ed 
un’intelligenza capace di riflettere su di essa, di farne oggetto di studio.

Inoltre riteniamo che sia in piena armonia con la visione biosofica 
della  vita  la  concezione  chiaramente  esposta,  e  sostenuta  in  modo 
persuasivo nell’opera in esame, che le manifestazioni intuitive, ispirative e 
mistiche costituiscono lo sviluppo graduale e necessario delle precedenti 
fasi biologico-psichiche.

Tale  sviluppo è  prodotto – come giustamente sostiene l’autore, 
Pietro  Ubaldi,  in  questa  e  nelle  sue  precedenti  opere  –  da  una grande 
corrente  evolutiva,  diretta  da  una  legge  la  quale  porta  gli  esseri  a 
raffinamenti ed espansioni di coscienza sempre maggiori.

A  proposito  di  tali  espansioni  di  coscienza,  riteniamo  che  il 
contributo forse più  originale e pregevole di questa prima parte dell’opera sia 
quello  che  illustra  la  “sovrapposizione  di  individuazioni  e  fusione  di 
coscienze in forme di esistenza collettiva” Questo è uno dei fenomeni che la 
mente  umana,  per  la  sua  natura  individualistica,  è  più  riluttante  ad 
ammettere e che più  difficilmente riesce a spiegarsi, ma che è  tuttavia una 
delle realtà  fondamentali della vita spirituale, nella sua essenza sintetica ed 
unitaria. Orbene l’autore, con un perspicuo ed ingegnoso diagramma (fig. 1),

pr1

pr2

pr3

pr4

pr5

pr6

pr7



Prefácio

Relatório do Júri do Concurso divulgado pela Sociedade de 
Biopsíquica

(Da 1ª edição Hoepli, 1939)

A obra em exame levanta problemas tão numerosos e importantes, 
tanto de natureza científica quanto de natureza espiritual, que um exame 
crítico aprofundado dela exigiria um tratamento que supera em grande parte 
os limites de um simples relatório.

Devemos, portanto, limitar-nos a uma apreciação geral e sintética 
da obra e a breves considerações sobre alguns pontos, escolhidos entre os 
mais notáveis e característicos.

O  escrito  é  dividido  em  duas  partes  nitidamente  distintas:  a 
primeira de caráter descritivo e interpretativo, a segunda de caráter místico 
e,  sob  certos  alguns  aspectos,  artístico.  Acreditamos  por  isso  oportuno 
dividir em duas partes o nosso exame e o nosso juízo sobre a obra e nos 
demorarmos  majoritariamente  sobre  a  primeira,  que  mais  se  presta  a 
considerações de caráter científico.

Antes de tudo, é  importante destacar o valor de encontrar presente 
no mesmo homem tanto uma experiência mística e a sua expressão direta, 
quanto um grande poder de introspecção psicológica e uma inteligência capaz 
de refletir sobre ela e fazer dela um objeto de estudo.

Além disso, acreditamos que esteja em plena harmonia com a visão 
biosófica  da  vida  a  concepção  claramente  exposta  e  sustentada de  modo 
persuasivo na obra em exame, que as manifestações intuitivas, inspirativas e 
místicas constituem o desenvolvimento gradual e necessário das precedentes 
fases biológico-psíquicas.

Tal desenvolvimento é produto – como bem sustenta o autor, Pietro 
Ubaldi,  nesta  e  nas  suas  precedentes  obras  –  por  uma  grande  corrente 
evolutiva, dirigida por uma lei que conduz os seres a refinamentos e expansões 
de consciência sempre maiores.

A propósito de tais expansões de consciência, acreditamos que a 
contribuição talvez mais original e preciosa desta primeira parte da obra seja 
aquela que ilustra a “superposição de individuações e fusão de consciências 
em formas de existência coletiva”. Este é  um dos fenômenos que a mente 
humana, por sua natureza individualista, é  mais relutante em admitir e que 
mais dificilmente tem sucesso para se explicar, mas que é  todavia uma das 
realidades fundamentais da vida espiritual, na sua essência sintética e unitária. 
Ou  bem  o  autor,  com  um  perspicaz  e  engenhoso  diagrama  (fig.  1),

pr1

pr2

pr3

pr4

pr5

pr6

pr7



oltre a  raffigurare in modo semplice ed evidente l’ascensione dell’essere 
lungo  i  varî  piani  di  evoluzione  e  la  corrispondente  dilatazione  della 
coscienza, illustra, mediante parziali ma sempre più  ampie sovrapposizioni 
di  aree,  la   crescente  interpenetrazione  degli  individui,  via  via  che 
raggiungono livelli più  alti di vita. Così si producono i varî intimi scambi 
fra le entità  spirituali, e si formano esistenze o anime di gruppo, in cui i 
varî individui tendono sempre più  a fondersi, senza però  confondersi né 
perdere il loro centro individuale.

Ora questo fatto, collegato con la concezione delle noúri, cioè  le 
correnti di pensiero emanate da centri superiori di coscienza, con le quali 
possiamo  venire  in  intima  comunione  intuitiva  ed  ispirativa,  ci  mostra 
come ogni  senso  di  separazione,  di  isolamento,  di  solitudine  morale  è 
illusorio, dovuto alla temporanea opacità  dei nostri corpi, alla deficiente 
sensibilità  recettiva  e  radiante  della  coscienza,  ma  che invece viviamo 
immersi in uno sterminato oceano di Vita.

Intorno a questa, che è linea principale e, potremmo quasi dire, la 
spina  dorsale  della  trattazione,  l’Autore  fa  una  serie  di  considerazioni 
esplicative ed anche polemiche di vario valore ed interesse, su molte delle 
quali non possiamo soffermarci.

Ne prenderemo in  esame soltanto  una  che  ci  sembra  abbia  la 
massima importanza sia teorica che pratica.

Essa riguarda i metodi di purificazione, di catarsi interiore e di 
elevazione  spirituale,  i  quali  rendono  possibile  una  più  diretta,  vasta  e 
profonda conoscenza della realtà. L’Autore sostiene che una simile opera di 
affinamento e di elevazione è  condizione necessaria per divenire capaci di 
penetrare sempre più  il mistero che ci circonda, di accogliere nella nostra 
coscienza,  di  comprendere  e  far  nostre,  verità  sempre  più  ampie  e 
luminose. Questa tesi è  in contrasto con le varie teorie della conoscenza e 
sviluppo etico-spirituale, ma è  a nostro parere assai giusta e prettamente 
biosofica1.

Come scrive il Trespioli nel volume programmatico Biosofia: “La 
Metodologia  non  può  arrestarsi  all’empirico:  il  grado  raggiunto  dalla 
mentalità  umana  esige  l’elemento  spirituale:  s’impone  sempre  più  la 
trascendenza  etnologica;  quindi  l’Induzione  e  la  Deduzione  sono 
insufficienti  e  bisogna  ricorrere  all’Intuizione,  all’Ispirazione,  alla 
Rivelazione, mezzi correlativi, consoni, quindi efficaci alla ricerca di Verità  
d’ordine  trascendentale,  quali  sono  la  Supercoscienza,  l’Anima, 
l’Immortalità, Dio. Mezzi trascendentali, ho detto, quindi appartenenti al 
Mistico: e tuttavia la Biopsichica dimostrerà  che la Rivelazione è  un fatto, 
e come tale è oggetto di osservazione e di  esperimento, e che l’Intuizione e

1 Una critica serrata della gnoseologia filosofica e una rigorosa dimostrazione della necessità dello sviluppo di facoltà 
conoscitive supernormali sono contenute negli scriti di uno studioso molto diverso dall’Ubaldi e sotto certi rispetti  
assai discutibile: J. Evola. Si vedano soprattutto i suoi Saggi sull’idealismo magico. Todi, Athanor.

pr8

pr9

pr10

pr11

pr12



além de retratar de modo simples e evidente a ascensão dos seres ao longo 
dos vários planos de evolução e a correspondente dilatação da consciência, 
ilustra, mediante parciais mas sempre mais amplas sobreposições de áreas, 
a crescente interpenetração dos indivíduos à  medida que alcançam níveis 
mais altos de vida. Assim, se produzem as várias íntimas trocas entre as 
entidades espirituais, e se formam existências ou almas de grupo, nas quais 
os vários indivíduos tendem sempre mais a fundir-se,  sem, contudo, se 
confundirem ou perderem o seu centro individual.

Ora, esse fato, conectado com a concepção das noúri,  i.  é.,  as 
correntes de pensamento emanantes de centros superiores de consciência, 
com as quais podemos entrar em íntima comunhão intuitiva e inspirativa, 
nos mostra como cada senso de separação, de isolamento, de solidão moral 
é  ilusório, devido à  temporária opacidade dos nossos corpos, à  deficiente 
sensibilidade receptiva e radiante da consciência, mas que, em vez disso, 
vivemos imersos em um ilimitado oceano de Vida.

Em torno a  esta,  que é  a  linha principal  e,  poderíamos quase 
dizer,  a  espinha  dorsal  da  discussão,  o  Autor  faz  uma  série  de 
considerações explicativas e até  polêmicas, de variado valor e interesse, 
muitas das quais não podemos nos deter.

Nós  tomaremos  em exame  apenas  uma  que  nos  parece  ter  a 
máxima importância seja teórica como prática.

Ela diz respeito aos métodos de purificação, de catarse interior e 
de elevação espiritual, os quais tornam possível um mais direto, amplo e 
profundo conhecimento da realidade. O Autor sustenta que uma tal obra 
de refinamento e de elevação é condição necessária para nos tornar capazes 
de penetrar sempre mais o mistério que nos circunda, de acolher na nossa 
consciência, de compreender e fazer nossa, verdades sempre mais amplas e 
luminosas. Esta tese é um contraste com as várias teorias de conhecimento 
e desenvolvimento ético-espiritual, mas é, em nossa opinião, assaz correta 
e puramente biosófica1.

Como  escreve  Trespioli  no  volume  programático  Biosofia:  “A 
Metodologia  não  pode  parar  no  empírico:  o  grau  alcançado  pela 
mentalidade humana exige o elemento espiritual: impõe-se sempre mais a 
transcendência  etnológica;  portanto,  a  Indução  e  a  Dedução  são 
insuficientes e precisa recorrer à  Intuição, à  Inspiração, à  Revelação, meios 
correlativos, consonantes, portanto, eficazes à  busca de Verdades de ordem 
transcendental,  quais  são  a  Superconsciência,  a  Alma,  a  Imortalidade, 
Deus. Meios transcendentais, eu disse, portanto pertencentes ao Místico: e, 
todavia, a Biopsíquica demonstrará que a Revelação é um fato e, como tal, 
é  objeto  de  observação  e  de  experimentação,  e  que  a  Intuição  e

1 Uma crítica serrada da epistemologia filosófica e uma rigorosa demonstração da necessidade de desenvolvimento 
de faculdades cognitivas supranormais estão contidas nos escritos de um estudioso muito diferente de Ubaldi e, sob  
certos aspectos, assaz discutível: J. Evola. Veja sobretudo os seus Ensaios sobre o idealismo mágico. Todi, Athanor.

pr8

pr9

pr10

pr11

pr12



l’Ispirazione, se pure hanno origine nel mondo etereo, se sono nell’intimo 
della  spiritualità  dell’individuo,  sono energie di  cui  si  può  avere,  per la 
ragione, conoscenza. Perciò  diventano elementi di valore scientifico”.

* * *

Ma se da tale punto di partenza passiamo a considerare i metodi di 
sviluppo  interiore,  troviamo  che  l’Autore  ne  dà  solo  un’indicazione 
piuttosto  generica  e  limitata  alla  corrente  ascetico-mistica  tradizionale. 
Egli non prende in esame i numerosi e varî metodi di concentrazione, di 
meditazione, di illuminazione, di yoga, che vanno dai classici Yoga Sutras 
di  Patanjali  e  dagli  strani  ma  efficaci  metodi  del  Buddhismo Zen  agli 
esercizi spirituali di S. Ignazio e di altri dottori di ascetica religiosa, fino ai 
diversi  metodi  psico-spirituali  insegnati  da  varî  movimenti  spiritualisti 
moderni.

È  vero che ciò  forse usciva dal quadro dell’opera in esame, che si 
proponeva solo di esporre e di commentare un’esperienza individuale; pure 
costituisce  una  non  piccola  lacuna  in  una  trattazione  scientifica  ed 
impersonale del tema, lacuna che ci auguriamo possa essere in qualche 
modo colmata in avvenire. Infatti vi è  grande bisogno, ed una crescente 
richiesta, di un’opera scientifica che esponga e valuti i diversi metodi di 
sviluppo  interiore  in  modo  obiettivo  ed  imparziale,  indipendentemente 
dalle dottrine filosofiche e religiose con le quali sono collegati, e ne indichi 
la  scelta  più  adatta  secondo  i  varî  tipi  psicologici  di  coloro  che  si 
dispongono a praticarli.

Crediamo opportuno segnalare un fatto che presenta un particolare 
interesse dal punto di vista ultrafanico, poiché reca una notevole conferma 
all’esistenza delle noúri, di correnti di pensiero che soggetti diversi possono 
captare  indipendentemente  l’uno  dall’altro.  Si  tratta  delle  singolari 
coincidenze fra alcune delle concezioni esposte ne L’Ascesi mistica e quelle 
trasmesse  telepaticamente  da  un  Istruttore  tibetano  alla  scrittrice 
spiritualista Alice Bailey e da questa fedelmente trascritte e pubblicate in 
una serie di importanti volume1. Tali coincidenze meriterebbero di esser 
fatte oggetto di uno studio speciale. Si potrebbero segnalare anche altre 
affinità  degne  di  nota  con  le  idee  esposte  in  varie  opere  recenti  ed  in 
particolare con la nuova concezione psico-sintetica che si va affermando 
nel campo della psicologia.

* * *

Passando  alla  seconda  parte  dell’opera,  le  riserve,  soprattutto  da 
parte  di  qualche membro della  Giuria,  sono più  ampie e  fondamentali. 
Nell’ampia discussione in seno alla Giuria, dopo accennato che “il lavoro 
può  essere, e indubbiamente sarà  oggetto di critica”, fu osservato che la

1 Initiation human and solar: Letters on occult meditation. A Treatise on Cosmic Fire; A Treatise on White Magic; etc. 
New York, Lucius Publishing Company.

pr13

pr14

pr15

pr16



a inspiração, mesmo que se origine no mundo etéreo, se estiver dentro da 
espiritualidade do indivíduo, são energias das quais se pode ser, pela razão, 
compreendida. Por isso, tornam-se elementos de valor científico”.

* * *

Mas se de tal ponto de partida passamos a considerar os métodos de 
desenvolvimento interior, descobrimos que o Autor nos dá  só  uma indicação 
bastante genérica e limitada à  corrente ascético-mística tradicional. Ele não 
toma  em  exame  os  numerosos  e  variados  métodos  de  concentração,  de 
meditação, de iluminação, de ioga, que vão desde os clássicos Yoga Sutras de 
Patanjali e os estranhos mas eficazes métodos do Zen Budismo aos exercícios 
espirituais de S. Inácio e de outros doutores do ascetismo religioso, até  os 
diversos  métodos  psicoespirituais  ensinados  pelos  vários  movimentos 
espiritualistas modernos.

É  verdadeiro que isso talvez saia do quadro da obra em exame, que 
se propunha só  expor e comentar uma experiência individual; no entanto, 
constitui uma não pequena lacuna numa discussão científica e impessoal do 
tema, lacuna que nós esperamos possa ser, de alguma modo, preenchida no 
futuro. De fato, há  uma grande necessidade, e uma crescente demanda, por 
uma  obra  científica  que  exponha  e  avalie  os  diversos  métodos  de 
desenvolvimento interior de modo objetivo e imparcial, independentemente 
das doutrinas filosóficas e religiosas com as quais são vinculados, e indique a 
escolha mais adequada segundo os vários tipos psicológicos daqueles que se 
disponham a praticá-los.

Acreditamos oportuno assinalar um fato que apresenta um particular 
interesse do ponto de vista ultrafânico, pois fornece uma notável confirmação 
da existência das noúres, de correntes de pensamento que sujeitos diversos 
podem captar  independentemente  uns  dos  outros.  Se  trata  das  singulares 
coincidências entre alguns dos conceitos expostos na Ascese Mística e aqueles 
transmitidos  telepaticamente  por  um  Instrutor  tibetano  à  escritora 
espiritualista Alice Bailey, e por esta fielmente transcritas e publicadas em 
uma série de importantes volumes1. Tais coincidências mereceriam ser feitas 
objeto  de  um  estudo  especial.  Se  poderiam  assinalar  também  outras 
afinidades dignas de nota com as ideias expostas em várias obras recentes, e 
em particular com a nova concepção psicossintética que se vai afirmando no 
campo da psicologia.

* * *

Passando à  segunda parte  da  obra,  as  ressalvas,  sobretudo por 
parte de qualquer membro do Júri, são mais amplas e fundamentais. Na 
ampla discussão no seio do Jú ri, após mencionar que “o trabalho pode ser, 
e  indubitavelmente  será,  objeto  de  crítica”,  foi  observado  que  a

1 Iniciação humana e solar: Cartas sobre meditação oculta. Um Tratado sobre o Fogo Cósmico; Um Tratado sobre  
Magia Branca; etc. Nova York, Lucius Publishing Company.

pr13

pr14

pr15

pr16



forma è di un lirismo che ricorda quello delle antiche profezie; non perché  
essa non sia efficace ai fini stessi della Biosofia, ma perché questa deve, per 
quanto  possibile,  usare  il  linguaggio  adatto  al  tempo  nostro,  adatto 
soprattutto al metodo che intende seguire.

La  Biosofia,  pur  spaziando  oltre  i  limiti  della  filosofia,  e  pur 
rifuggendo anche dal linguaggio, troppo spesso astruso di quella, vuole e 
deve seguire il metodo scientifico e, pur sollevando critiche alla Scienza 
che  rifugge  dalla  ricerca  non  controllabile  dal  sensorio,  non  può  non 
riconoscere  nella  Scienza  l’altissimo  pregio  di  essere  quella  che  va 
risolvendo dei problemi e di essere causa del sorgere e del moltiplicarsi di 
problemi novelli;  partendo dal  noto,  essa penetra,  sia  pur parzialmente, 
nell’ignoto.

L’Autore cade in un difetto che non da tutti gli sarà  perdonato; 
vuole imporre a tutti la propria credenza. La Biosofia esige contrario una 
obiettività,  una  serenità,  una  transigenza  tali,  per  cui  deve  lasciarsi  a 
ciascuno  il  “diretto  di  credere  o  di  non  credere”,  pur  svolgendo  una 
dialettica che guidi verso la credenza coloro i quali, pel raggiunto loro ciclo 
evolutivo, sono idonei a credere. Perciò  la Biosofia deve basarsi sui fatti, 
far tesoro dell’esperienza collettiva e delle conquiste del pensiero umano, 
penetrare  le  verità  che  nelle  opere  dei  pensatori  sono  additate, 
comprendere il perché  della riserva della Scienza e con abilità,  che non 
riveli  l’egocentrismo  troppo  evidente  dell’Autore,  discutere,  confutare, 
illuminare, sì che quelle riserve, man mano, siano combattute e vinte.

La Biosofia mira bensì all’alleanza fra Scienza e Fede, nel senso 
che  deve  mirare  anch’essa  a  riconoscere  la  realtà  del   Trascendentale, 
poiché  se si ammette Dio, sarebbe assurdo il  divorzio, anzi l’antitesi,  la 
inimicizia della Scienza per tutto ciò  che può  essere intuizione, ispirazione 
e rivelazione. Ma se vi possono essere degli  umani,  come l’Autore, che 
sono ascesi oltre ogni sfera, essi debbono considerare che la massa degli 
umani non li possono seguire ed intendere se parlano un linguaggio agli 
altri incomprensibile, e se offrono di sé  medesimi esempio non di umiltà 
quando affermano di avere “perduto la faccia di Dio”, che persino Mosè 
confessa di non avere veduta mai.

In quest’opera, fu osservato, l’Autore si è  lasciato trasportare oltre 
le linee programmatiche della nuova dottrina, affermando di essersi elevato 
fino  a  Dio,  e  non  ha  saputo  contenere  la  piena  del  suo  entusiasmo di 
veggente,  che  avrebbe  dovuto  essere  tutto  intimo;  agli  uomini  avrebbe 
dovuto  esporre  la  bellezza  e  la  grandezza  dei  suoi  sentimenti  in  forma 
umana, per quanto elevata, e rifuggire dal dare come risoluti quei problemi 
eccelsi, massimi, che devono essere oggetto di esame lento e ponderato, 
perché  si svolga e maturi la dottrina biosofica. Questa – come del resto 
l’umanità  –  deve  ascendere  per  evoluzione  e  non  per  rivoluzione; 
un’umanità intera che pensa in estasi non è possibile.

pr17

pr18

pr19

pr20



forma é de um lirismo que lembra aquele das antigas profecias; não porque 
ela não seja eficaz para os fins mesmos da Biosofia, mas porque esta deve, 
na medida do possível,  usar  uma linguagem adequada ao nosso tempo, 
adequada sobretudo ao método que pretende seguir.

A Biosofia,  embora se  estenda além dos limites  da filosofia,  e 
embora rejeitando também da linguagem, muito frequentemente abstrusa 
daquela,  deseja e deve seguir o método científico e,  embora levantando 
criticas à  Ciência que rejeita a pesquisa não controlável do sensório, não 
pode deixar de reconhecer na Ciência o altíssimo mérito de ser aquela que 
vai resolvendo os problemas e de ser causa do surgir e do multiplicar-se 
dos  problemas  novos;  partindo  do  conhecido,  ela  penetra,  ainda  que 
parcialmente, no ignorado.

O Autor cai no defeito que nem todos lhe perdoarão; quer impor 
a todos a própria crença. A Biosofia exige, ao contrário, uma objetividade, 
uma serenidade, uma tolerância tais, pela qual deve deixar-se a cada um o 
“direito de crer ou de não crer”, mesmo desenvolvendo uma dialética que 
guia rumo a crença aqueles os quais, tendo alcançado seu ciclo evolutivo, 
são aptos à crer. Por isso, a Biosofia deve basear-se sobre fatos, valer-se da 
experiência coletiva e das conquistas do pensamento humano, penetrar as 
verdades  que  nas  obras  dos  pensadores  são  apontadas,  compreender  o 
porquê  das  reservas  da  Ciência  e  com  habilidade,  que  não  revele  o 
egocentrismo muito evidente do Autor, discutir, refutar e iluminar, para 
que essas reservas, gradualmente, sejam combatidas e vencidas.

A Biosofia visa,  de fato, a uma aliança entre Ciência e Fé,  no 
sentido  de  que  deve  visar  também  a  reconhecer  a  realidade  do 
Transcendental,  pois,  se  admite  Deus,  seria  absurdo o  divórcio,  aliás  a 
antítese,  a  inimizade  da  Ciência  por  tudo  o  que  pode  ser  intuição, 
inspiração e revelação. Mas se pode haver humanos, como o Autor, que 
ascenderam além de cada esfera, eles devem considerar que a massa dos 
humanos não lhes podem seguir e compreender se falarem uma linguagem 
aos outros incompreensível, e se oferecerem de si mesmos exemplo não de 
humildade  quando  afirmam ter  “perdido  a  face  de  Deus”,  a  quem até 
Moisés confessa nunca ter visto.

Nesta obra, foi observado, o Autor deixou-se transportar além das 
linhas programáticas da nova doutrina, afirmando ter-se elevado à  Deus, e 
não soube conter a plenitude do seu entusiasmo de vidente, que deveria ter 
sido todo íntimo; aos homens deveria expor a beleza e a grandeza dos seus 
sentimentos em forma humana, por quanto elevada, e fugir de dar como 
resultados aqueles problemas excelso, máximos, que devem ser objeto de 
exame lento e ponderado, para que se desenvolva e amadureça a doutrina 
biosófica.  Esta  – como  de  resto  a  humanidade  – deve  ascender  por 
evolução  e  não  por  revolução;  uma  humanidade  inteira  que  pensa  em 
êxtase não é possível.

pr17

pr18

pr19

pr20



Ma la critica e la scienza debbono ammettere che vi sono uomini 
eccezionali, superiori, che pensano in estasi: non soltanto l’agiografia ne fa 
testimonianza, ma la storia degli uomini di genio; e autori nostri, del nostro 
tempo,  dal  letterato  Luigi  Capuana  al  biosofo  Pietro  Ubaldi,  ne  sono 
attuale conferma.

Questi  uomini  debbono  essere  ascoltati;  essi  precorrono  un 
periodo lontano ancora, ma che dovrà  essere quello dell’umanità  evoluta. 
Cadono in gravi errori, perché  non sanno tenere presenti le esigenze e le 
realtà  della vita contingente: ma comunque sono da ritenersi cooperatori 
potenti alla ricerca delle Verità  e quindi precursori di un più  alto avvenire 
umano.

Persino le affermazioni azzardate che troviamo in Ascese mistica 
possono  essere  oggetto  di  discussioni  e  di  obiezioni  che  varranno  a 
contributo della Biosofia, sebbene per qualche membro della Giuria siasi 
rivelato che in Ascesi mistica, in confronto di Le Noúri e di La Grande 
Sintesi,  il  valore  ultrafanico  di  La  Sua  Voce  (l’eccelsa  guida  spirituale 
dell’Ubaldi)  siasi  fatta  troppo  spesso  muta  e  l’orgoglio  troppo  spesso 
invadente: ciò  fa temere la penetrazione di correnti  contrastanti,  troppo 
umane.

La severità  della critica, in opere come questa, si imponeva per 
fare presente che la Biosofia è una dottrina agli inizi, che deve sui principî 
appresi untrafanicamente avere uno sviluppo, il quale non può  non essere 
lento e faticoso; quindi non è  a meravigliare se troviamo nei primi seguaci 
delle subcoscienza. È  la lotta che si apre, che si impone. Verranno poi altri, 
più  evoluti  ed  eletti,  che  sapranno  coordinare,  chiarire  ed  offrire  nella 
Biosofia la traccia giusta della condotta.

Ed è  per tutte queste considerazioni che la Giuria fu unanime nel 
convenire che “vi sono opere – come questa – che vanno prese come si 
presentano;  indifferenti  alla  critica,  invulnerabili,  perché  si  credono  o 
altrimenti non si credono”.

* * *

In base a questo è  stato esposto e ad altri elementi di giudizio 
omessi, per brevità, in questa relazione, crediamo di poter contemperare e 
riassumere  i  pareri  dei  membri  della  Giuria,  formulando  la  seguente 
conclusione:

Riteniamo  l’opera  presa  in  esame  degna  di  esser  premiata  e 
pubblicata  –  malgrado  le  riserve  e  le  obiezioni  fatte  –  perché:  1º) 
Costituisce un contributo pregevole ed utile sotto varî rispetti allo sviluppo 
della Biosofia. 2º) È  comunque un documento umano e psico-spirituale, in 
gran parte genuino e sincero di grande valore, che può  formare oggetto di 
importanti studi da parte di psicologi e di spiritualisti.  3º) Per il  calore 
lirico che lo pervade e per l’efficacia espressiva che raggiunge in alcune sue

pr27

pr21

pr22

pr23

pr24

pr25

pr26



Mas  a  crítica  e  a  ciência  devem  admitir  que  há  homens 
excepcionais, superiores, que pensam em êxtase: não só  a hagiografia dá 
testemunho disso, mas a história dos homens de gênio; e nossos autores, do 
nosso tempo, do literato Luigi Capuana ao biósofo Pietro Ubaldi, lhe são 
atual confirmação.

Esses homens devem ser ouvidos; eles prenunciam um período 
distante ainda, mas que deverá  ser aquele da humanidade evoluída. Caem 
em graves erros por não considerarem as exigências e as realidades da vida 
contingente:  mas  de  qualquer  forma  são  considerados  colaboradores 
potentes na busca da Verdade e, portanto, precursores de um mais alto 
futuro humano.

Mesmo  as  afirmações  ousadas  que  encontramos  em  Ascese 
mística podem ser objeto de discussões e de objeções que servirão de 
contribuição à Biosofia, embora alguns membros do Jú ri tenham revelado 
que  em  Ascese  mística,  em  confronto  com  As  Noú res  e  A  Grande 
Síntese, o valor ultrafânico de A Sua Voz (o excelso guia espiritual de 
Ubaldi) muitas vezes se tornou mudo e o orgulho muitas vezes invasivo: 
isso  faz  temer  a  penetração  de  correntes  contrastantes,  demasiado 
humanas.

A severidade da crítica, em obras como esta, se impunha para fazer 
presente que a Biosofia é  uma doutrina em estágio inicial, que deve sobre 
princípios aprendidos ultrafanicamente ter um desenvolvimento, o qual não 
pode deixar de ser lento e trabalhoso; portanto, não é  de se maravilhar que 
encontremos entre os primeiros seguidores a subconsciência. É  a luta que se 
abre, que se impõe. Virão depois outros, mais evoluídos e seletos, que saberão 
coordenar, esclarecer e oferecer na Biosofia o caminho certo da conduta.

E é  por  todas  essas  considerações  que o  Jú ri  foi  unânime em 
concordar que “há  obras – como esta – que devem ser tomadas como se 
apresentam; indiferentes à  crítica, invulneráveis, porque se acreditam ou 
não se acreditam”.

* * *

Com  base  no  que  foi  exposto  e  em  outros  elementos  de 
julgamento  omitidos,  por  brevidade,  neste  relatório,  acreditamos  poder 
conciliar  e  resumir  os  pareceres  dos  membros  do  Jú ri,  formulando  a 
seguinte conclusão:

Acreditamos  que  a  obra  em  exame  merece  ser  premiada  e 
publicada – apesar das reservas e objeções feitas – porque: 1º) Constitui 
uma contribuição valiosa e ú til sob vários aspectos ao desenvolvimento da 
Biosofia. 2º) É , em todo caso, um documento humano e psicoespiritual, em 
grande parte genuíno e sincero, de grande valor, que pode ser objeto de 
importantes estudos da parte de psicó logos e espiritualistas. 3º) Pelo calor 
lírico que a pervade e pela eficácia expressiva que alcança em algumas suas

pr27

pr21

pr22

pr23

pr24

pr25

pr26



parti, può  risvegliare profonde risonanze interiori nei lettori e dar loro un 
vivo senso del valore e della realtà delle esperienze spirituali.

ROBERTO ASSAGIOLI, relatore

UGO MATTEUCCI

GINO TRESPIOLI

pr28

pr29

pr30



partes, podem despertar profundas ressonâncias interiores nos leitores e dar-
lhes um vivo senso do valor e da realidade das experiências espirituais.

ROBERTO ASSAGIOLI, relator

UGO MATTEUCCI

GINO TRESPIOLI

pr28

pr29

pr30



Indice

PARTE PRIMA
IL FENOMENO

I Impostazione del problema.............................................................30
II Evoluzione della medianità.............................................................36
III Medianità – Ultrafania – Misticismo..............................................42
IV La catarsi mistica e il problema della conoscenza...........................48
V Obiettivismo e subiettivismo...........................................................52
VI Il metodo dell’unificazione..............................................................60
VII Struttura del fenomeno mistico.......................................................70
VIII Corollari – Fede e ragione..............................................................78
IX Diagramma dell’ascensione spirituale..............................................86
X Primo aspetto: Piani di coscienza...................................................94
XI Secondo aspetto: Espansione di coscienza....................................100
XII Terzo aspetto: Coscienze collettive...............................................104
XIII Ergo sum qui sum..........................................................................112
XIV Dalla terra al cielo.........................................................................120
XV Metodologia mistica.....................................................................130
XVI La notte dei sensi..........................................................................138
XVII L’unificazione................................................................................148
XVIII Incomprensione moderna..............................................................158
XIX Il subcosciente..............................................................................162
XX Il supercosciente...........................................................................168

PARTE SECONDA
L’ESPERIENZA

I In cammino...................................................................................180
II Nel profondo.................................................................................186
III Dolore...........................................................................................196
IV Risurrezione..................................................................................204
V L’espansione..................................................................................212
VI L’armonizzazione..........................................................................220
VII L’unificazione................................................................................228
VIII La sensazione di Dio.....................................................................238
IX Cristo............................................................................................ 244
X Amore...........................................................................................250
XI La redenzione...............................................................................260
XII Ascesa di anime............................................................................272
XIII La mia posizione...........................................................................280
XIV Momenti psicologici.....................................................................294



Índice

PRIMEIRA PARTE 
O FENÔ MENO

I Definição do problema...................................................................31
II Evolução da mediunidade..............................................................37
III Mediunidade – Ultrafania – Misticismo.........................................43
IV A catarse mística e o problema do conhecimento..........................49
V Objetivismo e subjetivismo............................................................53
VI O método da unificação.................................................................61
VII Estrutura do fenômeno místico......................................................71
VIII Corolários – Fé e Razão.................................................................79
IX Diagrama da ascensão espiritual....................................................87
X Primeiro aspecto: Planos de consciência........................................95
XI Segundo aspecto: Expansão da consciência.................................101
XII Terceiro aspecto: Consciências coletivas......................................105
XIII Ergo sum qui sum.........................................................................113
XIV Da terra ao céu............................................................................121
XV Metodologia mística....................................................................131
XVI A noite dos sentidos.....................................................................139
XVII A unificação.................................................................................149
XVIII Incompreensão moderna..............................................................159
XIX O subconsciente...........................................................................163
XX O superconsciente........................................................................169

SEGUNDA PARTE 
A EXPERIÊ NCIA

I A caminho...................................................................................181
II Nas profundezas...........................................................................187
III Dor..............................................................................................197
IV Ressurreição.................................................................................205
V A expansão..................................................................................213
VI A harmonização...........................................................................221
VII A unificação..................................................................................229
VIII A sensação de Deus.......................................................................239
IX Cristo............................................................................................245
X Amor............................................................................................ 251
XI A redenção....................................................................................261
XII Ascese da alma..............................................................................273
XIII A minha posição............................................................................281
XIV Momentos psicológicos................................................................295



XV Frate Francesco...........................................................................298
XVI Visione della cattedrale gotica.....................................................304
XVII Profetismo....................................................................................306
XVIII Gli assalti..................................................................................... 314
XIX Tentazione...................................................................................322
XX Inferno.........................................................................................328
XXI Caduta di anime...........................................................................330
XXII Mea culpa....................................................................................334
XXIII Il cantico dell’unificazione............................................................338
XXIV Beatitudini...................................................................................342
XXV Il canto della morte e dell’amore..................................................346
XXVI Passione.......................................................................................350



XV Irmão Francisco...........................................................................299
XVI Visão da catedral gó tica...............................................................305
XVII Profetismo....................................................................................307
XVIII Os assaltos................................................................................... 315
XIX Tentação...................................................................................... 323
XX Inferno.........................................................................................329
XXI Queda de alma............................................................................. 331
XXII Mea culpa....................................................................................335
XXIII O cântico da unificação................................................................339
XXIV Bem-aventuranças........................................................................343
XXV O canto da morte e do amor........................................................347
XXVI Paixão.......................................................................................... 351





L’Ascesi Mistica
Dal Piano Concettuale Umano al 

Super-humano
├────▪▪▪────┤

Ascese Mística
Do Plano Conceitual Humano ao 

Superumano



PARTE PRIMA
IL FENOMENO



PRIMEIRA PARTE
O FENÔ MENO



30 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

I. Impostazione del problema

Analizzeremo in questo volume il fenomeno dell’ascesi mistica. Esso 
non ha bisogno di essere qui nuovamente inquadrato nello scibile culturale 
e nel momento psicologico moderno, perché  lo presento, nel suo doppio 
aspetto  di  fenomeno  scientifico  e  di  fenomeno  spirituale,  come 
continuazione logica e vissuta del fenomeno ispirativo, nel mio precedente 
volume  largamente  approfondito.  Chi  lo  ha  letto  vi  trova1 il  duplice 
addentellato di questa continuazione cioè  nel campo scientifico come nel 
campo  spirituale.  E  per  rispondere  obiettivamente,  fotograficamente, 
direi  quasi,  alla  realtà  del  fenomeno  quale  fu  da  me  vissuto,  qui  lo 
analizzerò e  lo  approfondirò  da  questi  due punti  di  vista  figli  di  due 
psicologie diverse, oggi considerate opposte ma per me equivalenti: la 
scienza e la fede. Ciò servirà per dimostrare la loro identità sostanziale in 
ogni  campo,  ma  soprattutto  di  fronte  a  questo  tanto  discusso  e 
controverso  fenomeno  mistico;  servirà  anche  per  concludere  come 
debbano  considerarsi  oramai  superati  certi  antagonismi  che  furono 
vivissimi negli ultimi decenni e seme, ahimè, anche di dolorose scissioni 
nell’unità del pensiero e della fede. E quando verso le stesse conclusione 
avrò fatto convergere gli estremi ed opposti atteggiamenti del pensiero 
umano, la mia concezione interpretativa basata su di una realtà da me 
prepotentemente  sentita,  avrà  solidità  di  verità  universale  e  potrà 
considerarsi una nuova pietra che, sempre inseguendo il  mio sogno di 
bene, avrò potuto porre alla costruzione dell’edificio della conoscenza. 
Ciò oso sperare, non solo quale frutto di immenso travaglio interiore che 
mi ha maturato per una fatalità di legge di evoluzione superiore al mio 
merito e alla mia stessa volontà, ma anche perché questo stesso studio è  
per me così alto coronamento delle sintesi mie precedenti da riassumerle 
e sollevarle tutte verso questa che potrei chiamare la mia ultima sintesi di 
concetto, di passione e di vita. Il fenomeno mistico è difatti animato da 
un  dinamismo  così  potente  e  profondo,  fatto  di  maturazioni  e 
superamenti interiori così sostanziali, anelante di slanci così eccelsi verso 
l’alto, da doversi necessariamente considerare al vertice delle aspirazioni 
dell’intelligenza e del cuore.

Lo studio  precedente,  a  cui  ho accennato  e  che poteva  sembrare 
esauriente e definitivo, non è  che la preparazione di questo, come per me 
non  fu  che  una  fase  di  vita  il  fenomeno  della  medianità  ispirativa  ivi 
descritto. In questa nuova fase tutte le potenze dell’animo umano sembrano

1 “Le Noúri”.

1

2



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 31

I. Definição do problema

Analisaremos neste volume o fenômeno da ascese mística. Ele não 
precisa ser aqui novamente enquadrado no conhecimento cultural e no 
momento psicológico moderno, porque o apresento, no seu duplo aspecto 
de  fenômeno  científico  e  de  fenômeno  espiritual,  como  continuação 
lógica  e  vivida  do  fenômeno  inspirativo,  no  meu  precedente  volume, 
largamente  aprofundado.  Que  o  leu  ali  encontra1 a  dupla  implicação 
dessa  continuação,  tanto,  i.  é.,  no  campo  científico  como  no  campo 
espiritual. E para responder objetivamente, fotograficamente, direi quase, 
à  realidade do fenômeno qual foi por mim vivido, aqui o analisarei e o 
aprofundarei  a  partir  destes  dois  pontos  de  vista,  filhos  de  duas 
psicologias  diversas,  hoje  consideradas  opostas,  mas  para  mim 
equivalentes:  a  ciência  e  a  fé.  Isso  servirá  para  demonstrar  a  sua 
identidade substancial em cada campo, mas sobretudo diante deste tão 
discutido e controverso fenômeno místico; servirá  também para concluir 
como devem agora ser considerados superados certos antagonismos que 
foram  muito  vivos  nas  ú ltimas  décadas  e  semearam,  infelizmente, 
também dolorosas cisões na unidade do pensamento e da fé. E quando eu 
tiver reunido as mesmas conclusões terei feito convergir as extremas e 
opostas  atitudes  do  pensamento  humano,  a  minha  concepção 
interpretativa,  baseada em uma realidade por  mim fortemente sentida, 
terá  a  solidez  de  verdade  universal  e  poderá  se  considerar  uma  nova 
pedra  que,  sempre  perseguindo  o  meu  sonho  de  bem,  terei  podido 
assentar  à  construção  do edifício do conhecimento.  Isso ouso esperar, 
não só  como fruto de imenso trabalho interior que me amadureceu por 
uma fatalidade  de  lei  de  evolução  superior  ao  meu mérito  e  à  minha 
mesma vontade, mas também porque este mesmo estudo é  para mim tão 
alto coroamento das minhas sínteses precedentes para resumi-las e elevá-
las  todas  rumo a  esta  que  poderei  chamar  a  minha  ú ltima  síntese  de 
conceito, de paixão e de vida. O fenômeno místico é, de fato, animado 
por  um  dinamismo  tão  potente  e  profundo,  feito  de  maturações  e 
superamentos interiores tão substanciais, ansiando por saltos tão excelsos 
em direção ao alto, que deve-se necessariamente considerar o vértice das 
aspirações da inteligência e do coração.

O  estudo  precedente,  a  que  mencionei  e  que  poderia  parecer 
exaustivo e definitivo, não é senão a preparação deste, como para mim não 
foi senão uma fase de vida o fenômeno da mediunidade inspirativa nele 
descrito.  Nesta nova fase,  todos as potências da alma humana parecem

1 “As Noúres”.

1

2



32 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

sollevarsi come in un turbine e io, attraverso la mia esposizione, guiderò  il 
lettore che mi ha seguito sin qua, ancora oltre nella sensazione viva della 
vertigine travolgente che mi ha colpito in questi miei stati supernormali di 
visione e di estasi. Ho detto che ciò  è  continuazione di precedenti fasi del 
fenomeno;  perciò  in  questo  scritto  devo  riferirmi  necessariamente  al 
volume in cui queste sono descritte. Ho detto che si tratta di fenomeni da 
me vissuti; ciò  mi costringe a parlare ancora di me. Il che, se è  brutto, è  
tuttavia garanzia di obiettività, perché la mia analisi tocca anche qui, come 
nelle  fasi  già  esaminate,  una  realtà  sia  pure  interiore,  ma  realtà  a  me 
perfettamente  accessibile  e  che,  per  quanto  personale  e  subiettiva, 
sapendomene  nettamente  staccare,  ho  sottoposta  a  studio  metodico, 
analitico e scientifico.

Solo in una seconda parte il fenomeno mistico viene presentato nel 
suo  aspetto  spirituale,  religioso  e  ideale,  come  lo  fu  quasi  sempre 
esclusivamente;  esso  è  quindi  avulso  dalla  comune terminologia  vaga e 
imprecisa  e  definito  nei  lineamenti  fondamentali  di  fenomeno  di 
evoluzione biologica portata sin nel campo del più  elevato psichismo. Il 
fenomeno se, così affrontato nella sua forma di caso vissuto, può  sembrare 
circoscritto nel subiettivismo della mia coscienza individuale, si presenta 
senza dubbio non solo nella solidità  di una realtà  sperimentale, ma anche 
nei termini di una verità  universale, poiché  lo concepisco e lo prospetto, 
concordemente  a  tutto  il  mio  orientamento  filosofico  e  scientifico 
costantemente seguito, come una fase della umana e normale evoluzione 
biologica,  sia  pur  qui  continuata  e  protratta  fino  ai  superiori  livelli 
dell’ascensione  spirituale.  Verità  dunque  universali,  queste  di  cui 
tratteremo,  linee  fondamentali  dello  sviluppo fenomenico  che  è  legge 
delle cose,  realtà obiettiva situata oltre il  relativo,  nell’assoluto,  realtà 
profondamente umana, fatta di lotta, di dolore, di conquista.

Grandi vantaggi, questi, di lavorare su di una realtà  psicologica, per 
me sperimentale e su di una verità  che è  universale: queste sono due basi 
ben solide del nostro studio e compensano quanto mi si potrebbe opporre a 
difetto,  cioè  la  continua  necessità  di  parlare  di  me,  come  della  mia 
precedente produzione letteraria,  che è  pur indispensabile richiamare in 
quanto ne risultano i primi stadi di maturazione del fenomeno spirituale da 
me vissuto. È  una necessità, per comprenderlo nel caso concreto in cui lo 
analizzo e lo presento, ricorrere come preparazione e spiegazione a questo 
mio passato che lo contiene in germe e da cui esso si è  sviluppato. Non 
saprei impostare questo studio altrimenti, anche perché solo chi ha vibrato 
di certe sensazioni ed emozioni, possiede la parola altrettanto vibrante, per 
esprimere  l’inesprimibile.  E  mi  si  perdonerà  questo  esibizionismo, 
riflettendo come esso sia inevitabile; mi si perdonerà  nel vederlo protratto 
fino  a  una  confessione  spietata  di  tutto  me  stesso,  fin  nell’intimo  più

3

4



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 33

erguer-se como um redemoinho e eu, através da minha exposição, guiarei o 
leitor que me acompanhou até  aqui, ainda mais fundo na sensação viva da 
vertigem avassaladora que me atingiu nestes meus estados supranormais de 
visão e de êxtase. Eu disse que isso é  continuação de precedentes fases do 
fenômeno; por isso, neste escrito, devo referir-me necessariamente ao volume 
em que estas  são  descritas.  Eu disse que se trata  de fenômenos por mim 
vivenciados; isso me constrange a falar ainda de mim. O que, se é deselegante, é  
todavia garantia de objetividade, porque a minha análise toca também aqui, 
como nas fases já examinadas, uma realidade, ainda que interior, mas realidade 
a mim perfeitamente acessível e que, por quanto pessoal e subjetiva, sabendo 
como nitidamente me distanciar dela, submeti-a a estudo metódico, analítico e 
científico.

Somente em uma segunda parte o fenômeno místico é  apresentado 
no  seu  aspecto  espiritual,  religioso  e  ideal,  como  o  foi  quase  sempre 
exclusivamente; ele é  portanto libertado da comum terminologia vaga e 
imprecisa  e  definido  nos  delineamentos  fundamentais  de  fenômeno  de 
evolução  biológica  estendido  ao  campo  do  mais  elevado  psiquismo.  O 
fenômeno, assim abordado em sua forma de caso vivido, se pode parecer 
circunscrito no subjetivismo da minha consciência individual, se apresenta, 
sem dúvida, não só  na solidez de uma realidade experimental, mas também 
nos  termos  de  uma verdade  universal,  pois  o  concebo  e  apresento,  de 
acordo com toda a minha orientação filosófica e científica, constantemente 
seguida, como uma fase da humana e normal evolução biológica, ainda que 
continuada  e  estendida  aos  superiores  níveis  da  ascensão  espiritual. 
Verdades, portanto, universais, as que trataremos, linhas fundamentais do 
desenvolvimento  fenomênico  que  é  a  lei  das  coisas,  realidade  objetiva 
situada além do relativo, no absoluto, realidade profundamente humana, 
feita de luta, de dor, de conquista.

Grandes vantagens, estas, de trabalhar sobre uma realidade psicológica, 
para mim experimental e sobre uma verdade que é  universal: estas são duas 
bases bem sólidas do nosso estudo e compensam o que se poderia me opor 
como defeito, i. é., a contínua necessidade de falar de mim, como da minha 
precedente produção literária, que é  indispensável relembrar, pois representa 
os primeiros estágios de maturação do fenômeno espiritual por mim vivido. É  
uma necessidade, para compreendê-lo no caso concreto em que o analiso e 
o apresento, recorrer, como preparação e explicação, a este meu passado 
que  o  contém  em  germe  e  da  qual  ele  se  desenvolveu.  Não  saberia 
estruturar este estudo de outro modo, também porque só  quem vibrou com 
certas  sensações  e  emoções  possui  a  palavra  igualmente  vibrante  para 
exprimir  o  inexprimível.  E  se  me  perdoará  por  este  exibicionismo, 
refletindo como ele é inevitável; se me perdoará por vê-lo prolongado até a 
uma  confissão  desapiedada  de  todo  o  meu  ser,  até  no  íntimo  mais

3

4



34 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

riservato, confessione che darà  al lettore quel senso che io provo, che è  di 
sacrificio e di olocausto più  che di vana auto-réclame. Donazione di me 
stesso per la conoscenza e soluzione dei più  ardui problemi di scienza e 
fede  che  lo  spirito  contiene,  problemi  del  mondo  non  solo  in  senso 
evolutivo ma anche storico,  perché  di  mistici  esso fu,  in ogni  tempo e 
luogo, pieno. Questa risonanza della mia anima in quella di tanti mistici e 
della loro nella mia, questo accomunamento di fede, di esperienze e mète 
spirituali, questa universalità  storica di fatti e fenomeni vissuti, dilatano il 
mio povero caso oltre i limiti di un subiettivismo che evidentemente non è 
così  più  circoscritto  in  me,  ma trabocca  al  di  là  dei  confini  della  mia 
personalità.

Spero di  aver così  giustificato l’attuale impostazione del  problema 
mistico,  compensando  con  due  solidi  punti  di  appoggio,  due  punti  di 
relativa debolezza.

5



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 35

reservado,  confissão  que dará  ao leitor  o senso que eu provo,  que é  de 
sacrifício e de holocausto, mais que de vã  autopromoção. Doação de mim 
mesmo  para  o  conhecimento  e  solução  dos  mais  árduos  problemas  de 
ciência e fé  que o espírito contém, problemas do mundo não só  em sentido 
evolutivo, mas também histórico, pois de místicos ele foi, em cada tempo e 
lugar, pleno. Essa ressonância da minha alma naquela de tantos místicos e da 
sua  na  minha,  este  compartilhamento  de  fé,  de  experiências  e  metas 
espirituais,  esta  universalidade  histórica  de  fatos  e  fenômenos  vividos, 
dilatam o meu pobre caso para além dos limites de um subjetivismo que 
evidentemente não é assim circunscrito em mim, mas transborda para além 
dos confins da minha personalidade.

Espero ter assim justificado a atual abordagem do problema místico, 
compensando com dois  sólidos  pontos  de apoio,  dois  pontos  de relativa 
fraqueza.

5



36 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

II. Evoluzione della medianità

Pongo  dunque  il  fenomeno  mistico  a  continuazione  evolutiva  del 
fenomeno ispirativo. Precisiamo dunque con maggior esattezza.

Ho  scaglionato,  nel  precedente  mio  scritto1,  in  varie  fasi  la 
medianità  che ho considerato come fenomeno in evoluzione, momento 
ed  esponente  della  più  grande  evoluzione  biologica  umana  che, 
superate  le  forme  organiche,  si  avventura  oggi,  progressivamente 
smaterializzandosi, nelle forme psichiche. Qui richiamo solamente e non 
dimostro  questa  evoluzione  biologico-psichica  altrove  già  da  me 
esaurientemente trattata.

In  un  suo  primo  inferiore  livello  il  fenomeno  medianico  si 
manifesta nella sua forma fisica ad effetti  materiali.  In un piano più  
alto  appare  una  superiore,  più  evoluta  medianità  ad  effetti  mentali. 
Forme troppo note, perché  io vi insista. Se ad un suo primo livello la 
medianità  intellettuale è  semplice medianità  passiva e incosciente, in 
cui  cioè  volontà  e  coscienza  del  medium  vengono  allontanati  dal 
fenomeno  quali  elementi  estranei  e  inutilizzati,  giungendo  per 
evoluzione ad un livello più  elevato, la medianità  si trasforma in senso 
attivo e cosciente in cui, come ho dimostrato, la coscienza del mezzo è  
presente e parte integrante. Mi sono lungamente intrattenuto appunto 
su  questa  medianità  ispirativa,  cioè  medianità  intellettuale  attiva  e 
cosciente, limpidamente operante nella viva personalità  del soggetto. E 
ho tracciata del fenomeno la legge di risonanza, per cui tra un centro 
di  emanazione,  trasmittente,  individuabile  come noú re  o  correnti  di 
pensiero  e  la  coscienza  desta  del  medium,  si  può  stabilire  per 
sincronizzazione  di  vibrazioni  una  comunicazione  che  è  base  della 
recezione ispirativa.

E qui mi sono fermato perché ieri ero questo l’ultimo termine della mia 
realizzazione;  ma  non  lo  è  oggi.  Quelle  affermazioni  però  contenevano 
l’addentellato di questa continuazione.

La medianità  ispirativa2 è  già  immensamente superiore alla comune 
medianità  passiva e incosciente, perché  diviene operante e tende a fissarsi 
nella  personalità  del  medium  come  sua  normale  emanazione.  Ma  il 
fenomeno non può  arrestare qui io suo sviluppo. Certo esso ci porterà  ad 
altezze vertiginose, specialmente per la scienza che non è abituata a trattare
1 Le Noúri.
2 Coloro che sono abituati a chiamare questi fenomeni con altra terminologia, a meno che non scambino la parola col  

concetto e la forma con la sostanza, son sicuro che sapranno ugualmente comprendere anche se le espressioni che  
adotto sono per essi inusitate.

6

7

8

9

10



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 37

II. Evolução da mediunidade

Coloco portanto o fenômeno místico como continuação evolutiva do 
fenômeno inspirativo. Precisemos, portanto, com maior exatidão.

Escalonei  no  meu  precedente  escrito1,  em  várias  fases  a 
mediunidade que considerei  como fenômeno em evolução,  momento e 
expoente da maior evolução biológica humana que, superadas as formas 
orgânicas, se aventura hoje, progressivamente desmaterializando-se, nas 
formas  psíquicas.  Aqui,  relembro  somente,  e  não  demonstro,  esta 
evolução biológico-psíquica em outro lugar já  por mim exaustivamente 
tratada.

Em  um  seu  primeiro  nível  inferior,  o  fenômeno  mediúnico  se 
manifesta na sua forma física com efeitos materiais. Em um plano mais 
alto,  aparece  uma  superior,  mais  evoluída  mediunidade  com  efeitos 
mentais. Formas por demais conhecidas para que eu me detenha nelas. Se 
num primeiro nível a mediunidade intelectual é simplesmente mediunidade 
passiva e inconsciente, na qual, i. é., vontade e consciência do médium são 
removidas do fenômeno como elementos estranhos e não  utilizados,  ao 
atingir  um  nível  mais  alto,  através  da  evolução,  a  mediunidade  se 
transforma em sentido  ativo  e  consciente  no  qual,  como demonstrei,  a 
consciência  do  médium  é  presente  e  parte  integrante.  Detive-me 
longamente precisamente nessa mediunidade inspirativa, i. é., mediunidade 
intelectual ativa e consciente, limpidamente operante na viva personalidade 
do sujeito. E tracei do fenômeno a lei de ressonância, pela qual entre um 
centro de emanação, transmissor, identificável como noúre ou correntes de 
pensamento e a consciência desperta do médium, se pode estabelecer por 
sincronização  de  vibrações  uma  comunicação  que  é  base  da  recepção 
inspirativa.

E  aqui  parei  porque  ontem  esta  era  o  ú ltimo  termo  da  minha 
realização;  mas não  o é  hoje.  Aquelas  afirmações,  porém,  continham o 
gancho desta continuação.

A  mediunidade  inspirativa2 já  é  imensamente  superior  à  comum 
mediunidade passiva e inconsciente, pois se torna operante e tende a se fixar 
na personalidade do médium como sua normal emanação. Mas o fenômeno 
não pode parar aqui o seu desenvolvimento. Certo ele nos levará  a alturas 
vertiginosas,  especialmente  pela  ciência,  que  não  está  habituada  a  tratar
1 As Noúres.
2 Aqueles que estão habituados a chamar esses fenômenos com outra terminologia, a menos que não confundam a  

palavra com o conceito e a forma com a substância, estou seguro de que saberão igualmente compreender, mesmo 
que as expressões que adoto sejam para eles inusitadas.

6

7

8

9

10



38 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

fenomeni  la  cui  progressione  evolutiva  porta  ad  una  loro  normale 
smaterializzazione  che  li  sottrae  alla  comune  percezione  sensoria  e 
psichica; li porta a dileguarsi apparentemente in un mondo che per la sua 
imponderabilità  dalla  scienza  è  negato.  Ma  non  è  questa  una  ragione 
perché noi dobbiamo arrestarci, soprattutto quando si trova in me la guida 
di un’esperienza vissuta. Camminiamo dunque ancora come in un anno di 
tempo ha camminato in me il fenomeno, lasciamoci indietro quella fase 
nota e superata e avventuriamoci nella superiore zona di evoluzione del 
fenomeno medianico ispirativo.

I  due  termini  del  fenomeno  ispirativo  abbiamo  visto  essere,  a 
somiglianza di una trasmissione-ricezione radiofonica, il centro emanante e 
la coscienza del medium ricevente e registrante. I due termini risultano 
distinti, sebbene comunicanti, legati cioè  per fenomeno di risonanza. Su 
questo principio è  basata la captazione noúrica,  cioè  su di uno stato di 
sintonia o armonizzazione vibratoria che si raggiunge per due reciproche 
approssimazioni: prima, la messa in fase di supercoscienza da parte dell’io 
del medium che entra in tensione, in altri termini spostamento ascensionale 
del suo centro cosciente lungo la scala evolutiva delle dimensioni fino alla 
più  alta fase psichica di supercoscienza; seconda, discesa luogo la stessa 
scala evolutiva, cioè  involuzione di dimensione concettuale da parte del 
centro emanante e della sua  radiazione,  in modo che per un reciproco 
protendersi l’un verso l’altro, sia possibile un incontro ed un amplesso 
dei due termini.

Con l’esercizio costante di tali  facoltà,  esse tendono a stabilizzarsi 
attraverso  dalla  zona  instabile  della  fatica  e  di  conquista  alla  zona  di 
assimilazione  compiuta  nella  personalità  del  medium,  cioè  di  istinto  e 
qualità  normale (automatismi). Si forma un’abitudine della coscienza alla 
respirazione sottile nelle zone rarefatte di questa stratosfera del pensiero. 
L’avvicinamento tra i due termini tende così a farsi sempre più  prossimo, 
più  costante, più  normale. La sintonizzazione vibratoria stabilizza a lungo 
andare, per ripetizione costante, quello stato di affinità  tra trasmittente e 
ricevente, che è simpatia e attrazione, che vedemmo costituire la base e su 
cui tanto insistemmo nello studio del fenomeno della ricezione noúrica.

Il risultato di questo processo è evidente. Esso contiene un campo di 
forze convergenti verso lo stesso punto che dovrà  essere necessariamente 
prima  o  poi  toccato.  La  comunicazione  saltuaria  di  pensiero  diverrà  
comunione costante di sentimenti, di concezioni, di attrazioni. Ciò  formerà 
nella coscienza dell’ultrafano una specie di educazione, infine di abitudine 
a vivere in una superiore zona spirituale, dove tenderà  a normalizzarsi in 
forma sempre più  stabile l’equilibrio del suo “peso specifico” psichico. E la 
comunione  non stabilizzerà  solo  le  sue  vie,  ma ne  dilaterà  i  confini  e,

11

12

13



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 39

fenômenos  cuja  progressão  evolutiva  leva  à  uma  sua  normal 
desmaterialização que lhe subtrai à  comum percepção sensória e psíquica; 
os  leva  a  desaparecer  aparentemente  em  um  mundo  que  pela  sua 
imponderabilidade pela ciência é  negado. Mas não é  esta uma razão para 
que nós devamos parar, sobretudo quando se encontra em mim o guia de 
uma experiência vivida. Caminhamos, portanto, ainda como em um ano de 
tempo caminhou em mim o  fenômeno,  deixando para  trás  aquela  fase 
conhecida e superada e aventurando-nos na superior zona de evolução do 
fenômeno mediúnico inspirativo.

Os dois termos do fenômeno inspirativo vimos ser, a semelhança de 
uma transmissão/recepção radiofônica, o centro emanador e a consciência 
do  médium  receptor  e  registrador.  Os  dois  termos  resultam  distintos, 
porém comunicantes, ligados, i. é., pelo fenômeno de ressonância. Sob este 
princípio é  baseada a captação noúrica, i. é., em um estado de sintonia ou 
harmonização vibratória que se alcança por duas recíprocas aproximações: 
primeiro, a massa em fase de superconsciência da parte do eu do médium 
que entra em tensão, em outros termos deslocamento ascensional do seu 
centro consciente ao longo da escala evolutiva das dimensões para a mais 
alta  fase  psíquica  de  superconsciência;  segunda,  descida  ao  longo  da 
mesma escala evolutiva, i. é., involução de dimensão conceitual da parte do 
centro  emanante  e  da  sua  radiação,  de  modo  que,  por  um  reciproco 
protender-se um ao outro, seja possível um encontro e um abraço dos dois 
termos.

Com  o  exercício  constante  de  tais  faculdades,  elas  tendem  a  se 
estabilizar da zona instável da fadiga e de conquista à  zona de assimilação 
realizada na personalidade do médium, i. é., de instinto e qualidade normal 
(automatismos). Se forma um hábito da consciência à  respiração sutil nas 
zonas rarefeitas desta estratosfera do pensamento. A aproximação entre os 
dois termos tende, assim, a se tornar sempre mais próximo, mais constante, 
mais normal. A sintonização vibratória estabiliza ao longo caminhar, por 
repetição  constante,  aquele  estado  de  afinidade  entre  transmissor  e 
receptor, que é  simpatia e atração, que vimos constituir a base e no qual 
tanto insistimos no estudo do fenômeno da recepção noúrica.

O resultado desse  processo  é  evidente.  Ele  contém um campo de 
forças convergentes para o mesmo ponto que deverá  ser necessariamente 
antes ou depois tocado. A comunicação ocasional de pensamentos se tornará 
comunhão constante de sentimentos, de conceitos, de atrações. Isso formará 
na consciência do ultrafano uma espécie de educação, enfim de hábito de 
viver em uma superior  zona espiritual,  onde tenderá  a  se normalizar  de 
forma sempre mais estável o equilíbrio do seu “peso específico” psíquico. E 
a comunhão não estabilizará só  as suas vias, mas lhe expandirá os confins e,

11

12

13



40 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

se prima investiva solo le zone della intelligenza ed era solo luce splendente 
ma fredda,  inonderà  ora  le  zone del  cuore e  sarà  anche un calore che 
accende di passione.

Il fenomeno è dunque estremamente fervido di maturazione e l’Alto è 
intensamente attivo nel trasfondere forze per la trasumanazione dell’essere. 
Tende quindi ad un graduale e progressivo sollevamento totalitario verso di 
sé  e fino a sé, della coscienza ricevente, di tutto l’io umano del soggetto in 
tutte  le  sue  risorse  e  potenzialità.  Nasce  da  ciò ,  come un incendio  che 
incenerisce l’uomo precedente e lo fa risorgere in una forma completamente 
nuova,  in  cui  la  concezione,  l’orientamento  psicologico,  la  visione  dei 
fenomeni e delle loro leggi sono completamente rinnovati.

Vediamo così naturalmente, per logico sviluppo, il fenomeno della 
medianità  ispirativa maturarsi e trasformarsi in quello che può  chiamarsi, 
in un suo primo tempo, ultrafania mistica nel senso di ricezione sempre più  
totalitaria,  cioè  di  emanazioni  non più  solamente  concettuali  ma anche 
affettive,  etc.;  ma  che,  man  mano  che  si  avvia  verso  la  maturazione, 
talmente trascende il semplice fenomeno ispirativo in un rapimento di tutto 
l’essere, da trovarsi di fronte ad esso come la luce solare di fronte alla luce 
lunare.

Tal è il fenomeno mistico di cui ora ci occupiamo.

14

15

16



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 41

se antes afetava só as áreas da inteligência e era só luz resplandecente, 
mas fria, inundará agora as zonas do coração e será também um calor que 
acende de paixão.

O fenômeno é,  portanto, extremamente férvido de maturação, e o 
Alto é intensamente ativo no transfundir forças para a transumanização do 
ser. Tende, portanto, a uma gradual e progressiva elevação totalitária rumo 
a si e para si, da consciência receptora, de todo o eu humano do sujeito em 
todos os seus recursos e potencialidades. Nasce disso, como um incêndio 
que  incinera  o  homem  precedente  e  o  faz  ressurgir  em  uma  forma 
completamente  nova,  na  qual  a  concepção,  a  orientação  psicológica,  a 
visão dos fenômenos e das suas leis são completamente renovadas.

Vejamos  assim  naturalmente,  pelo  lógico  desenvolvimento,  o 
fenômeno da mediunidade inspirativa amadurecer e se transformar no que 
se pode chamar, em um seu primeiro tempo, ultrafania mística no sentido 
de recepção sempre mais totalitária, i. é., de emanações que não são mais 
meramente conceituais, mas também afetivas, etc.; mas que, à  medida que 
se  vai  rumo a maturação,  de tal  modo transcende o simples  fenômeno 
inspirativo num arrebatamento de todo o ser, de encontrar-se diante dele 
como a luz solar diante da luz lunar.

Tal é o fenômeno místico do qual agora nos ocupamos.

14

15

16



42 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

III. Medianità – Ultrafania – Misticismo

Entreremo più  avanti nel dettaglio di questo sviluppo. Basti per ora 
tracciare le linee di orientamento. La successione di queste fasi non l’ho 
desunta da libri, che non leggo, o da testi, che non consulto, ma dalla mia 
diretta  esperienza.  Ho  voluto  qui  conservare  questa  mia  verginità  di 
pensiero, restando in contatto diretto ed esclusivo col fenomeno, in modo 
che  l’eventuale  coincidenza  con  i  risultati  di  altri  studi  e  di  altre 
esperienze  riuscisse  poi,  per  me  e  per  gli  altri,  più  sorprendente  e 
probatoria.

Resta  così  definita  l’ampiezza  del  fenomeno  dell’ascesi  mistica, 
oggetto  di  questo  studio,  la  quale  può  definirsi  in  questi  termini  e 
comprendersi in questi confini: per ascesi mistica intendo lo sviluppo del 
fenomeno psichico-spirituale dalla fase di ultrafania lucida o di ispirazione 
cosciente,  alla sua fase di misticismo che si  conclude con l’unificazione 
totalitaria  tra  ricevente  e  trasmittente.  Il  presente  studio,  come  la  mia 
esperienza che lo guida, si muove entro questi confini.

Lo  sfondo  del  fenomeno  è  sempre  l’universale,  insopprimibile 
evoluzione  dello  spirito.  Ma  è  certo  che  a  questi  livelli  il  semplice 
fenomeno medianico sfocia in un tale mare di conquiste e di grandiose 
affermazioni, che quel filo di rivelazione supernormale, quel primo bagliore 
di trasparenze trascendentali che è la semplice ultrafania, si perde in quella 
vertigine  di  luce  che  è  lo  stato  mistico,  tale  non  più  da  diminuire 
nell’incoscienza  la  personalità,  ma  di  trascinarla  cosciente  nel 
superconcepibile. Odo la voce interiore esprimersi in un canto di armonie 
universali:  “Guarda”,  mi  dice,  “la  sostanza  spirituale  delle  forme 
dell’essere. Il tutto è  un roteare di sfere. Questo movimento è  la più  dolce 
musica, la più  meravigliosa armonia di luci, la più  gigantesca costruzione 
nella  maggior  esattezza  di  rapporti  ed  è  anche  canto  di  concetti  e  di 
sentimenti.  Guarda  e  nell’armonia  di  questo  infinitamente  molteplice 
amore  dimentica  la  dissonanza del  tuo dolore  che è  chiuso  nel  tempo. 
Lascia il tuo spirito esplodere, oltre tutte le misure nell’incommensurabile, 
oltre tutti i limite nell’infinito, oltre tutti i ritmi minori nel ritmo divino del 
tutto. Vedrai e udrai. Ogni anima è fatta per vedere e udire”.

“Guarda.  Gli  esseri  si  dividono  e  si  ricollegano  per  gerarchie. 
Ognuno  per  suo  peso  specifico  si  pone  al  suo  naturale  livello, 
inviolabilmente. Essi si guardano, si parlano, si ascoltano. Voci e luci, di 
piano in piano, scendono e salgono: poiché  l’Alto ha sete di donarsi, come 
il basso ha sete di aiuto. Questa è  la legge, ovunque, ad ogni livello. Così,

20

19

17

18



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 43

III. Mediunidade – Ultrafania – Misticismo

Entraremos mais  adiante  no detalhe deste  desenvolvimento.  Basta 
por  ora  traçar  as  linhas  de  orientação.  A  sucessão  destas  fases  não  o 
apreendi de livros, que não leio, ou de textos, que não consulto, mas da 
minha direta experiência. Quis aqui conservar esta minha virgindade de 
pensamento,  permanecendo  em  contato  direto  e  exclusivo  com  o 
fenômeno,  de  modo que  a  eventual  coincidência  com os  resultados  de 
outros estudos e de outras experiências pudessem então ser, para mim e 
para os outros, mais surpreendente e probatória.

Fica  assim definida  a  amplitude  do  fenômeno  da  ascese  mística, 
objeto deste estudo, a qual pode definir-se nestes termos e compreender-se 
nestes confins: por ascese mística entendo o desenvolvimento do fenômeno 
psíquico-espiritual da fase de ultrafania lúcida ou de inspiração consciente, 
à  sua fase de misticismo, que se conclui com a unificação totalitária entre 
receptor e do transmissor. O presente estudo, como a minha experiência 
que o guia, se move dentro destes limites.

O fundo do fenômeno é sempre a universal, irreprimível evolução do 
espírito.  Mas é  certo que, nestes níveis,  o simples fenômeno mediúnico 
deságua em um mar de conquistas e de grandiosas afirmações, que aquele 
fio  de  revelação  supranormal,  aquele  primeiro  fulgor  de  transparências 
transcendentais que é  a simples ultrafania, se perde naquela vertigem de 
luz que é  o estado místico, como não mais diminuir até  a inconsciência a 
personalidade, mas a arrastá-la consciente para o superconcebível. Ouço a 
voz interior exprimir-se num canto de harmonias universais: “Olha”, me 
diz, “a substância espiritual das formas do ser. O tudo é  uma rotação de 
esferas.  Este  movimento  é  a  mais  doce  música,  a  mais  maravilhosa 
harmonia de luzes,  a mais gigantesca construção na maior exatidão das 
relações  e  é  também  canto  de  conceitos  e  de  sentimentos.  Olha  e  na 
harmonia deste infinitamente mú ltiplo amor, esquece a dissonância da tua 
dor, que está fechada no tempo. Deixa o teu espírito explodir, para além de 
toda  a  medida  no  incomensurável,  para  além  de  todos  os  limites  no 
infinito, para além de todos os ritmos menores no ritmo divino do todo. 
Verás e ouvirás. Cada alma é feita para ver e ouvir”.

“Olha. Os seres se dividem e se reconectam por hierarquias. Cada 
um, por seu peso específico, se põe em seu natural nível, inviolavelmente. 
Eles se olham, se falam, se escutam. Vozes e luzes, de plano em plano, 
descem e sobem: porque o Alto tem sede de se doar, assim como o Baixo 
tem sede de ajuda. Esta é a lei, em todos os lugares, em cada nível. Assim,

20

19

17

18



44 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

tutto si distingue per individuazioni inconfondibili e tutto torna a riunirsi e 
ad affratellarsi nella stessa luce e nello stesso canto. All’invocazione del 
debole  un’eco  buona  risponde,  per  la  bontà  dell’Alto  vi  è  sempre  una 
elargizione da fare. Aiutarsi, questa è la legge”.

“La luce irradia dal centro e traspare di sfera in sfera attraverso gli 
esseri che le formano. L’ultrafano è anima desta in ascolto e ode quello che 
per gli altri è  silenzio. Quella luce è  concetto, armonia e potenza: è  una 
sinfonia di pensieri e di azioni, è  una corrente anche di amore e di forza 
che  si  innesta  nello  spirito  che  è  l’unica  causa  della  vita.  E  rinforza  i 
moventi e feconda le opere vostre”.

“La percezione noúrica è  così un contatto con l’irradiazione divina, 
che è la linfa vitale dell’universo”.

“Per  questo  vi  dico:  ascoltate  e  purificatevi.  Perché  tutto  sia 
ascensione. Non ascoltate per curiosare vanamente, perché  è  sacra la voce 
dell’Alto; e non sperperate la potenza sostanziale della vita. Tutto sia per 
salire. Perché  il centro si dona solo per attrarre elevando. Non ascoltate le 
voci tristi del basso, che per aiutare a soffrire e a salire”.

“La legge di ascesa morale, condotta attraverso bontà  e amore, è  la 
legge del centro che per essa sostiene l’universo”.

Ricordo qui le parole di Goethe a Eckermann: “Nessuna produzione 
di ordine superiore, nessuna invenzione fu mai dovuta all’uomo, ma sprizzò  
da una sorgente ultra terrena. L’uomo quindi dovrebbe riguardarla come un 
dono  inaspettato  dell’Alto,  e  dovrebbe  accettarla  con  gratitudine  e 
venerazione.  In  queste  circostanze  l’uomo  è  solo  lo  strumento  di  un 
Potenza superiore, come un vaso trovato degno di ricevere un contenuto 
divino”.

* * *

Sentiremo  poi  più  da  vicino  l’incendio  di  quelle  sublimazioni  di 
spirito,  per  cui  dalla  fase  di  ispirazione  cosciente  si  passa  a  quella  di 
unificazione  mistica.  Ma  è  necessario  prima  comprendere  e  spiegare 
razionalmente  e  scientificamente  il  fenomeno.  Prima  di  abbandonarsi 
all’impetuoso lirismo della visione, è  necessario inseguire il fenomeno in 
ogni  sua  manifestazione,  morderlo  nella  sua  nuda  realtà  con  tenacia  di 
analitico,  è  necessario  dare,  prima  di  tutto,  piena  soddisfazione  alla 
ragione.

È  una nota fondamentale nell’evoluzione del fenomeno medianico dal 
piano  fisico  al  piano  psichico  incosciente,  poi  cosciente  fino  alla 
unificazione  mistica  con  la  sorgente,  una  progressione  di  coscienza,  di 
intervento volitivo e, nello stesso tempo, di smaterializzazione di elementi.

22

23

24

25

21

26

27



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 45

tudo se distingue por individuações inconfundíveis, e tudo torna a reunir-
se e a irmanar-se na mesma luz e no mesmo canto. À invocação do débil 
um eco bom responde, pela bondade do Alto, há sempre uma doação a 
fazer. Ajudar-se, esta é a lei.

“A luz irradia do centro e transparece de esfera em esfera através dos 
seres que as formam. O ultrafano é alma desperta, que escuta e ouve o que 
para os outros é  silêncio. Aquela luz é  conceito, harmonia e poder: é  uma 
sinfonia de pensamentos e de ações, é  uma corrente também de amor e 
força que se enxerta no espírito, que é  a única causa da vida. E reforça os 
motivos e fertiliza as suas obras”.

“A percepção noúrica é  assim um contato com a irradiação divina, 
que é a linfa vital do universo”.

“Por  isso  vos  digo:  escutai  e  purificai-vos.  Para  que  tudo  seja 
ascensão. Não escutais por curiosidade vã, porque é  sacra a voz do Alto; e 
não  desperdiceis  a  potência substancial  da vida.  Tudo seja para a  subir. 
Porque o centro se dá  só  para atrair elevando. Não escuteis às vozes tristes 
do baixo, senão para ajudar a sofrer e a subir”.

“A lei de ascensão moral, conduzida através da bondade e do amor, é  
a lei do centro que, por ela, sustém o universo”.

Recordo  aqui  as  palavras  de  Goethe  a  Eckermann:  “Nenhuma 
produção  de  ordem  superior,  nenhuma  invenção  foi  jamais  devida  ao 
homem,  mas  surgiu  de  uma  fonte  ultra-terrena.  O  homem,  portanto, 
deveria considerá-la como um dom inesperado do Alto, e aceitá-la com 
gratidão e veneração. Nessas circunstâncias, o homem é  só  o instrumento 
de um Poder superior, como um vaso considerado digno de receber um 
conteúdo divino”.

* * *

Sentiremos então mais de perto o incêndio daquelas sublimações de 
espírito, pela qual da fase da inspiração consciente se passa a aquela de 
unificação mística. Mas é  necessário primeiro precisamos compreender e 
explicar  racionalmente  e  cientificamente  o  fenômeno.  Antes  de  se 
abandonar  ao  impetuoso  lirismo  da  visão,  é  necessário  perseguir  o 
fenômeno em cada sua  manifestação,  apreendê-lo  na  sua  nua realidade 
com  tenacidade  de  analista,  é  necessário  dar,  antes  de  tudo,  plena 
satisfação à razão.

É  uma nota  fundamental  na  evolução  do  fenômeno mediúnico  do 
plano  físico  ao  plano  psíquico  inconsciente,  depois  consciente  até  a 
unificação  mística  com  a  fonte,  uma  progressão  de  consciência,  de 
intervenção volitiva e, ao mesmo tempo, de desmaterialização de elementos.

22

23

24

25

21

26

27



46 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Il problema si fa sempre più  astratto e affonda nell’imponderabile. Questa è  
la sua legge. La sua continuazione, il processo del suo sviluppo, mentre è  
conquista di coscienza, porta alla propria smaterializzazione. E vi è  una 
progressiva conquista del fattore morale, una ascendente realizzazione di 
purificazione spirituale, una trasformazione in un peso specifico sempre più  
libero e leggero. Tutto il vasto fenomeno dell’evoluzione della medianità  si 
connette così nelle sue zone di sviluppo per caratteristiche costanti. Mentre 
la medianità ad effetti fisici si muove prevalentemente per cause barontiche 
e con tecnica ectoplasmatica, e la medianità intellettuale incosciente si può  
aprire su tutte le porte e farsi organo di recezione di ogni pensiero dal più  
nobile  al  più  basso,  assistiamo  qui  ad  un  processo  di  progressiva 
purificazione  del  fenomeno  e  del  mezzo  e,  nella  recezione  ispirativa 
cosciente, il fattore morale, come ho già tanto insistito, balza in prima linea 
e  nel  misticismo  non  è  solo  condizione  prevalente  ma  assoluta  e 
inderogabile, tanto che esso rappresenta il vertice della perfettibilità morale 
e religiosa. Il  fenomeno trabocca quindi,  nelle più  alte sue maturazioni, 
oltre i limiti, le possibilità  e la competenza della scienza, nel campo della 
fede  e  della  religione.  Per  me  no  vi  è  tuttavia  antagonismo se  non  di 
relatività  di  prospettiva  e  unilateralità  di  punto  di  vista.  Ma dobbiamo 
elevare la scienza al livello della fede, dobbiamo osare di addentrarsi, senza 
smarrirci,  nel  supersensorio;  perché  è  ora  che  questi  antagonismi  tra 
scienza e fede, che oggi non hanno più  senso, figli di visioni unilaterali e di 
momenti storici superati, cadano per sempre abbandonati al passato come 
cadono tutte le cose superate.

Il  fenomeno  mistico  lascia  a  dunque  indietro  sulla  via  delle 
ascensioni umane i fenomeni medianici e, pur emergendone, se ne stacca 
arditamente. Entriamo così in un campo supermedianico, sia pur da questo 
derivante. Giungiamo così alle superiori fasi in cui il fenomeno ascende, si 
potenzia  e  si  libera,  ed  entriamo  in  questa  che  è  zona  di  suprema 
purificazione.  Più  in  alto  ancora,  non  so,  oggi  almeno,  concepire;  mi 
sembra di aver toccato il vertice delle mie possibilità  e del mio sogno delle 
realizzazioni umane.

28



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 47

O problema se faz sempre mais abstrato e afunda no imponderável. Esta é  a 
sua lei. A sua continuação, o processo de seu desenvolvimento, enquanto é  
conquista  de  consciência,  conduz  à  própria  desmaterialização.  E  há  uma 
progressiva  conquista  do  fator  moral,  uma  ascendente  realização  de 
purificação  espiritual,  uma transformação  em um peso específico sempre 
mais livre e leve. Todo o vasto fenômeno da evolução da mediunidade se 
conecte  assim  nas  suas  zonas  de  desenvolvimento  por  características 
constantes.  Enquanto  a  mediunidade  com  efeitos  físicos  se  move 
predominantemente por causas barônticas e com técnica ectoplasmática, e a 
mediunidade intelectual inconsciente se pode abrir sobre todas as portas e 
fazer-se órgão de recepção de cada pensamento, do mais nobre ao mais baixo, 
assistimos aqui a um processo de progressiva purificação do fenômeno e do 
médium e, na recepção inspirativa consciente, o fator moral, como tanto já  
insisti,  salta  para  a  linha  de  frente  e  no  misticismo,  não  é  só  condição 
predominante, mas absoluta e inderrogável, tanto que ele representa o vértice 
da perfectibilidade moral e religiosa. O fenômeno transborda, portanto, nas 
mais  altas  suas  maturações,  para  além  dos  limites,  as  possibilidades  e  a 
competência da ciência,  no campo da fé  e da religião.  Para mim não há  
todavia antagonismo senão de relatividade de perspectiva e unilateralidade do 
ponto de vista. Mas devemos elevar a ciência ao nível da fé; devemos ousar 
adentrar-se,  sem nos  perdermos,  no  supersensório;  pois  é  hora  que  estes 
antagonismos entre ciência e fé, que hoje não fazem mais sentido, filhos de 
visões unilaterais e de momentos históricos superados, caem para sempre 
abandonados ao passado, como caem todas as coisas superadas.

O  fenômeno  místico  deixa,  portanto,  para  trás  sobre  a  via  das 
ascensões humana os fenômenos mediúnicos e, ao emergir deles, destes se 
destaca audaciosamente. Entramos, assim, em um campo supermediúnico, 
ainda que deste derivante. Chegamos, assim, às superiores fases em que o 
fenômeno ascende, se potencia e se liberta, e entramos nesta que é  zona de 
suprema purificação. Mais no alto ainda, não sei, hoje ao menos, conceber; 
me parece ter tocado o vértice das minhas possibilidades e do meu sonho 
das realizações humanas.

28



48 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

IV. La catarsi mistica e il problema della conoscenza

Il  fenomeno  mistico  si  può  concepire  anche  in  latissimo  senso, 
quale  momento  delle  umane  ascensioni  spirituali.  Include  quindi  il 
problema della conoscenza e può  considerarsi, come io lo considero, una 
vera tecnica di pensiero e particolare metodo di indagine di superlativo 
rendimento. Ho già  precedentemente altrove insistito su questi concetti 
nello  studio  del  fenomeno  ispirativo.  Ed  è  naturale  che  continuando 
l’analisi di questo nelle sue fasi superiori, anche quei concetti trovino qui 
il loro ulteriore sviluppo.

È  l’evoluzione dello spirito che pone e supera i limiti del problema 
della conoscenza, che diversamente lo imposta nel suo progredire, fino al 
punto che l’unificazione con la sorgente di  emanazione che troviamo al 
vertice del fenomeno mistico è  anche unificazione dei divergenti punti di 
vista  del  relativo,  in  una  sola  verità  umanamente  assoluta.  Così  alle 
differenti  fasi  dell’evoluzione  spirituale  corrispondono  diversi  gradi  di 
conoscenza e diversi approssimazioni di rivelazione della verità.

Agli albori della sua vita spirituale, l’uomo non sa elevarsi oltre le 
immediate conseguenze delle sue impressioni sensorie. Il suo giudizio si 
arresta  quindi  alla  superficie  dei  fenomeni,  limitandosi  ad  una  loro 
interpretazione  empirica,  sconnessa,  pura  proiezione  nel  cosmo,  delle 
reazioni del proprio piccolo mondo interiore.

In uno più  progredito momento, la coscienza più  matura, come è 
avvenuto fino ad oggi in seno alla civiltà, si vuol render conto del valore 
delle proprie reazioni, ricerca ed esige una verità  meno apparente e più  
sostanziale  e  va  incontro  ai  fenomeni  non  più  con  la  sola  fantasia  del 
primitivo,  ma  con  occhio  obiettivo  di  osservatore.  Ha  così  imparato  a 
catalogare i fatti, a coordinarli per piani ipotetici, e tenta di penetrare la 
logica  e  di  fissare  la  legge  di  andamento  dei  fenomeni  per  giungere  a 
stabilire per gradi i principî sempre più  astratti e generali che reggono il 
funzionamento  organico  dell’universo.  Tale  è  l’attuale  fase  scientifica. 
L’uomo moderno giustamente sente la sua superiorità di fronte all’uomo 
superstizioso  che  si  impressiona  prima  di  saper  osservare,  e  si  sente 
orgoglioso di non lasciarsi invadere da vani terrori di fronte a fenomeni 
di cui con la sua analisi può comprendere la causa. E ciò è già molto. 
L’uomo  ha  raggiunto  la  razionalità  che  è  potenza  architettonica  che 
permette le costruzioni ideologiche, è potenza di scelta, di coordinazione, 
è  visione  di  rapporti,  è  unificazione;  è  induzione,  deduzione, 
sistematizzazione, che guidano alla ricostruzione del pensiero originario

29

30

31

32



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 49

IV. A catarse mística e o problema do conhecimento

O fenômeno místico se pode conceber também em um muito amplo 
sentido, qual momento das humanas ascensões espirituais. Inclui, portanto, 
o problema do conhecimento e pode se considerar, como eu o considero, 
uma verdadeira técnica de pensamento e particular método de investigação 
de superlativo rendimento.  Já  enfatizei  precedentemente em outro lugar 
estes conceitos no meu estudo do fenômeno inspirativo. E é  natural que 
continuando  a  analise  deste  nas  suas  fases  superiores,  também  aqueles 
conceitos encontram aqui o seu ulterior desenvolvimento.

É  a evolução do espírito que põe e supera os limites do problema do 
conhecimento,  que  diversamente  o  moldando  no  seu  progredir,  até  ao 
ponto que a unificação com a fonte de emanação que encontram no vértice 
do fenômeno místico é  também unificação dos divergentes pontos de vista 
do  relativo,  em  uma  só  verdade  humanamente  absoluta.  Assim,  às 
diferentes  fases  da  evolução  espiritual  correspondem diversos  graus  de 
conhecimento e diversas aproximações de revelação da verdade.

Aos albores da sua vida espiritual, o homem não sabe elevar-se acima das 
imediatas consequências das suas impressões sensoriais. O seu julgamento se 
detém,  portanto,  na  superfície  dos  fenômenos,  limitando-se  a  uma  sua 
interpretação empírica, desconexa, pura projeção no cosmos, das reações do 
próprio pequeno mundo interior.

Em um mais avançado momento, a consciência mais madura, como 
ocorreu até  hoje no seio da civilização,  se quer dar conta do valor das 
próprias  reações,  busca  e  exige  uma  verdade  menos  aparente  e  mais 
substancial e vai ao encontro dos fenômenos não mais com a mera fantasia 
do primitivo, mas com olho objetivo de observador. Aprendeu, assim, a 
catalogar os fatos, a coordená-los por planos hipotéticos, e tenta penetrar a 
lógica  e  de  fixar  a  lei  da  progressão  dos  fenômenos,  para  chegar  a 
estabelecer  por  graus  os  princípios  sempre mais  abstratos  e  gerais  que 
regem o funcionamento orgânico do universo. Tal é  a atual fase científica. 
O homem moderno justamente sente a sua superioridade diante ao homem 
supersticioso  que  se  impressiona  antes  de  saber  observar,  e  se  sente 
orgulhoso de não se deixar invadir por vãos terrores diante de fenômenos 
dos quais com a sua análise pode compreender a causa. E isso já  é  muito. 
O  homem alcançou  a  racionalidade,  que  é  potência  arquitetônica  que 
permite  as  construções  ideológicas,  é  potência  de  escolha,  de 
coordenação,  é  visão  de  relações,  é  unificação;  é  indução,  dedução, 
sistematização,  que  levam  à  reconstrução  do  pensamento  originário

29

30

31

32



50 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

della  creazione.  E la  scienza ha raccolto tutte  le  pietruzze del  grande 
mosaico, ha tentato di ricostruire il quadro grandioso, senza però riuscire 
che a delineare qualche figura. Ma, ahimè, il cammino è lungo, il metodo 
estremamente prolisso, tanto da potersi considerare inadeguato di fronte 
al  raggiungimento  della  sintesi  massima.  Così  la  scienza  si  trova 
appiedata  per  questione  fondamentale  di  metodo;  il  quale,  come  è 
concepito, non può essere che un eterno andare, impotente di sintesi.

Ma  la  maturazione  evolutiva  dell’umana  coscienza  porta  ad  un 
mutamento  fondamentale.  Io  sento,  per  esperienza  personale,  per 
osservazione di soggetti storici e del movimento delle leggi biologiche, la 
verità  di questa affermazione. Il fenomeno della catarsi mistica rappresenta 
un così totalitario elevamento di coscienza, che le vie della conoscenza le 
vengono  spalancate.  E  questo  è  un  aspetto  importante  del  fenomeno 
mistico  che  qui  stiamo  studiando.  Prima  di  affrontare  i  suoi  maggiori 
aspetti  psicologici,  etici  e  religiosi,  esaminiamone  questo  scientifico  e 
gnoseologico.

Questi  tre gradi di  conoscenza,  cioè  fase sensoria,  fase razionale-
analitica, e fase intuitivo-sintetica, corrispondono ai tre tipi di uomo e di 
coscienza da me altrove descritti1,  e che sono: l’uomo vegetativo, fisico, 
sensorio, dall’ideazione concreta, mosso dagli istinti primordiali della vita; 
l’uomo  razionale  sottoposto  a  educazione,  psichico,  nervoso,  utilitario; 
infine il superuomo, padrone di sé, delle forze della vita, della conoscenza. 
Il  fenomeno  dell’ascesi  mistica  rappresenta  la  maturazione  biologica  di 
questo nuovo tipo di uomo.

Avviene  ora,  in  questo  punto  dell’evoluzione  umana,  un  tale 
rinnovamento  di  coscienza,  che  gli  effetti  sono  incalcolabili  nel  campo 
psicologico e meritano quindi un particolare esame. Si tratta di una nuova, 
vera tecnica di pensiero, di un completo rifacimento di metodi d’indagine e 
di orientamenti scientifici. Per questo devo tornare su questi concetti già  
precedentemente  iniziati2,  per  portarli  qui  più  oltre  nella  continuazione 
logica del loro sviluppo. Vi devo tornare perché, se in quei scritti il metodo 
dell’intuizione  incomincia  a  rivelarsi  nella  fase  di  medianità  ispirativa 
cosciente,  esso  qui  si  manifesta  in  pieno nella  fase  mistica  che  ne  è  la 
continuazione. A questo livello di evoluzione la maturazione di quel metodo 
è completa e lo vediamo dare tutto il suo rendimento in piena efficienza.

1 Cfr.: “La Grande Sintese”.
2 Cfr.: “Le Noúri”.

35

33

34



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 51

da  criação.  E  a  ciência  reuniu  todas  as  pequenas  pedras  do  grande 
mosaico, tentando reconstruir o quadro grandioso, sem porém conseguir 
outra coisa que delinear qualquer figura. Mas, infelizmente, o caminho é  
longo, o método extremamente prolixo, tanto para se poder considerar 
inadequado diante  do alcance da  síntese  máxima.  Assim,  a  ciência  se 
encontra presa a uma questão fundamental de método; o qual, como é 
concebido, não pode ser senão um eterno caminhar, impotente de síntese.

Mas  a  maturação  evolutiva  da  humana  consciência  leva  a  uma 
mudança  fundamental.  Eu  sinto,  pela  experiência  pessoal,  pela 
observação de sujeitos histó ricos e do movimento das leis biológicas, a 
verdade desta afirmação. O fenômeno da catarse mística representa uma 
tão totalitária elevação de consciência, que as vias do conhecimento se 
escancaram. E este é  um aspecto importante do fenômeno místico que 
aqui  estamos  estudando.  Antes  de  abordar  os  seus  maiores  aspectos 
psicológicos,  éticos  e  religiosos,  examinemos  este  científico  e 
gnoseológico.

Esses três graus de conhecimento, i. é., fase sensória, fase racional-
analítica, e fase intuitivo-sintética, correspondem aos três tipos de homem 
e de consciência por mim em outro lugar descritas1, e que são: o homem 
vegetativo, físico, sensorial, com ideação concreta, movido pelos instintos 
primordiais da vida; o homem racional, submetido à  educação, psíquico, 
nervoso, utilitário; enfim o super-homem, senhor de si, das forças da vida, 
do conhecimento. O fenômeno da ascese mística representa a maturação 
biológica deste novo tipo de homem.

Acontece agora, neste ponto da evolução humana, uma tal renovação de 
consciência, que os efeitos são incalculáveis no campo psicológico e merecem, 
portanto, um particular exame. Se trata de uma nova, verdadeira técnica de 
pensamento, de uma completa reformulação dos métodos de pesquisa e das 
orientações  científicas.  Por  isto  devo  retornar  sobre  estes  conceitos,  já 
precedentemente iniciados2, para portá-los aqui além na continuação lógica do 
seu  desenvolvimento.  Devo  retornar  a  eles  porque,  se  naqueles  escritos  o 
método da intuição começa a se revelar na fase de mediunidade inspirativa 
consciente,  ele  aqui  se  manifesta  em  pleno  na  fase  mística  que  lhe  é  a 
continuação.  A  este  nível  de  evolução  a  maturação  daquele  método  está 
completa e o vemos dar todo o seu rendimento em plena eficiência.

1 Cfr.: “A Grande Síntese”.
2 Cfr.: “As Noúres”.

35

33

34



52 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

V. Obiettivismo e subiettivismo

Nell’affrontare  il  problema  gnoseologico,  io  parto  da  principî 
decisamente nuovi nel pensiero moderno. La conoscenza, io credo, non si 
raggiunge con i metodi così detti oggettivi di proiezione all’esterno, uguali per 
tutti, meccanici, a tutti accessibili, ma per metodi subiettivi, di introspezione, 
aderenti  solo  a  dati  tipi  di  supercoscienza.  Il  progresso  scientifico  non è 
dunque dato dal perfezionamento tecnico degli strumenti di indagine se non in 
via subordinata al perfezionamento del primo istrumento di percezione che è  
la  coscienza.  Credo  che  i  limiti  della  conoscenza  sono  dati  e  misurati 
prevalentemente dal grado raggiunto dalla coscienza umana sulla scala della 
evoluzione psichica, il  che vuol dire che la vastità  del campo fenomenico 
dominato è data dall’estensione raggiunta dall’io per sua evoluzione, che è suo 
potenziamento e dilatazione. Ecco perché il fenomeno mistico, che è superiore 
fase di evoluzione di spirito,  è  connesso col problema della conoscenza e 
coincide con la sua soluzione.

Sono così gli antipodi della odierna forma mentale adoperata dalla 
scienza in quanto, abbattuta la psicologia obiettiva, porto ai primi piani il 
subiettivismo.

Ho accennato in principio al  carattere subiettivo di questo scritto, 
che è anche di tutto il mio orientamento psicologico. Mi si potrà  attribuire 
ciò  a  difetto.  L’obiezione che può  esser  globale e investire tutta  la  mia 
personalità  e il valore da me sostenuto del metodo dell’intuizione, sembra 
grave e non lo è.

Come può  la  scienza razionale oppormi a difetto l’arbitrarietà  del 
subiettivismo e  le  suoi  basi  intuitive,  quando  essa  stessa  sorge  su  basi 
assiomatiche  ugualmente  intuitive  e  arbitrarie  in  quanto  esse  sono  non 
dimostrate?  Le  fondamenta  di  quell’organismo  concettuale,  da  cui  può  
essermi  mossa  tale  accusa,  assunte  come  assolutamente  sicure,  sono 
assiomi gratuiti,  di valore transitorio ed estremamente relativo. Ciò  può  
dare ad alcuni spiriti autonomi la sensazione che il pensiero umano in tutta 
la  sua  schiacciante  congerie  di  costruzioni  ideologiche,  filosofiche  e 
scientifiche, si agiti nel convenzionale. La scienza non sa che cosa sono 
sostanzialmente i fenomeni su cui lavora. Constata e combina gli effetti 
perché  ha sperimentato che avviene in tale e tale maniera. Ma perché  ciò  
avvenga e in tal guisa, non lo sa. Nel campo astratto, se penetreremo fino 
all’impalcatura scheletrica della costruzione ideologica e metteremo a nudo 
il gioco in cui si intreccia e si sviluppa la catena dell’uomo sillogizzare, 
vedremo  che,  risalendo  di  concatenamento  in  concatenamento  e  di 
rapporto in rapporto, si deve necessariamente giungere al punto fisso di

38

39

36

37



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 53

V. Objetivismo e subjetivismo

Ao  enfrentar  o  problema  gnoseológico,  eu  parto  de  princípios 
decisivamente novos no pensamento moderno. O conhecimento, eu creio, não se 
alcança com os métodos assim ditos objetivos de projeção ao externo, iguais para 
todos,  mecânicos,  a  todos  acessíveis,  mas  por  métodos  subjetivos,  de 
introspecção,  aderentes  só  a  dados  tipos  de  superconsciência.  O  progresso 
científico não é, portanto, dado pelo aperfeiçoamento técnico dos instrumentos de 
investigação,  senão  em  via  subordinada  ao  aperfeiçoamento  do  primeiro 
instrumento  de  percepção  que  é  a  consciência.  Creio  que  os  limites  do 
conhecimento são dados e medidos prevalentemente pelo grau alcançado pela 
consciência humana na escala da evolução psíquica, o que quer dizer que a 
vastidão do campo fenomênico dominado é dada pela extensão alcançada pelo eu 
por sua evolução, que é  seu fortalecimento e dilatação. Eis porque o fenômeno 
místico,  que é  superior fase de evolução  de espírito,  está  conectado com o 
problema do conhecimento e coincide com a sua solução.

São assim os antípodas da hodierna forma mental operada pela ciência 
em quanto, abatida demolido a psicologia objetiva, trouxe aos primeiros planos 
o subjetivismo.

Indiquei  no  princípio  ao  caráter  subjetivo  deste  escrito,  que  é 
também o de toda a minha orientação psicológica. Me se poderia atribuir 
isso como defeito. A objeção que pode ser global e investir toda a minha 
personalidade  e  o  valor  por  mim sustentado  pelo  método  da  intuição, 
parece séria, mas não o é.

Como pode a ciência racional opor-me, como defeito, a arbitrariedade 
do subjetivismo e as suas bases intuitivas, quando ela mesma surge sobre 
bases axiomáticas igualmente intuitivas e arbitrárias enquanto elas são não 
demonstradas? Os fundamentos daquele organismo conceitual, do qual pode 
ser feita contra mim tal acusação, assumidos como absolutamente seguros, 
são  axiomas gratuitos,  de  valor  transitório  e  extremamente  relativo.  Isso 
pode dar a alguns espíritos autônomos a sensação  de que o pensamento 
humano em toda a sua esmagadora congérie  de construções  ideológicas, 
filosóficas e científicas, se agite no convencional. A ciência não sabe que 
coisa são substancialmente os fenômenos sobre o qual trabalha. Consta e 
combina os efeitos porque experimentou que ocorrem de tal e tal maneira. 
Mas para que isso aconteça e de tal maneira, não o sabe. No campo abstrato, 
se  penetrarmos  na  estrutura  esquelética  da  construção  ideológica  e 
desnudarmos o jogo em que se entrelaça e se desenvolve a cadeia do homem 
silogizante, veremos que, subindo de concatenação em concatenação e de 
relação  em  relação,  se  deve  necessariamente  chegar  ao  ponto  fixo  de

38

39

36

37



54 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

partenza, alla pietra basilare di tutto l’edificio. Ora, questo punto fisso, che è 
appunto quello che regge tutta la costruzione e tolto il quale questa tutta 
cade, è semplicemente un assioma di cui non si sa dir altro che è così perché 
è  così, di cui si assume come superflua la dimostrazione perché  si dichiara 
evidente;  e  mentre  per  l’accettazione  di  un  dettaglio  si  richiedono  mille 
prove, per l’accettazione del principio base non si richiede nulla, solamente 
perché  esso  già  esiste  allo  stato  di  accettazione  indiscussa  nella  grande 
maggioranza umana. E allora la garanzia di questa verità  fondamentale è  
affidata  tutta  e  unicamente  ad  un  fondo  di  intuizione  collettiva  che 
istintivamente copre un minimo di verità. “Istintivamente”, cioè, al di là  di 
ogni controllo razionale. A parte la scienza utilitaria, la vera scienza, astratta, 
filosofica, matematica, a contenuto concettuale, gira e rigira, ricade e poggia 
tutta  su  dei  rudimenti  di  intuizione.  Intuizioni  minime  ma  sicuri  solo 
perché  garantite  dall’estensione  a  gran  numero  di  persone.  Ovvero 
intuizioni  maggiori,  di  geni,  veggenti  isolati,  le  quali  la  catena  del 
ragionamento poi svolge analiticamente e sviluppa razionalmente.

Vi  è  dunque  alle  basi  del  pensiero  moderno  una  zona  di  quella 
arbitrarietà  e  di  quella  intuizione  che  appunto  inquinerebbero  il  mio 
subiettivismo. Il metodo dell’intuizione non è che una estensione dello stesso 
sistema  a  tutto  lo  svolgimento  ideologico,  significa  prolungare  lo  stesso 
contatto intuitivo per tutta la trattazione, significa mantenersi costantemente, 
senza richiedere appoggio di ragione, nel sistema assiomatico. Se “l’assioma 
è il contatto intuitivo con l’assoluto”, qui estendo questo contatto e lo rendo 
continuo e universale. Non do quindi torto alla scienza; la riconosco anzi 
scintilla  di  pensiero,  proprio  là  dove  non  è  dimostrata  e  la  sua  attività 
razionale non arriva. Amplifico anzi le sue fondamenta in un metodo che, se 
è accessibile solo a chi è giunto per evoluzione, è l’unico che veramente può  
raggiungere la conoscenza.

Il  metodo  dell’intuizione  non  è  accettato  dalla  scienza  positiva 
moderna  perché  è  antiobiettivo.  Non è  accettato  perché,  mentre  con il 
metodo dell’osservazione ed sperimento il mondo fenomenico è all’ingrosso 
uguale per tutti ed è  possibile intendersi e costruire, il metodo intuitivo, 
essendo estremamente personale e subiettivo, non ha forza di assurgere ad 
altezza maggiore di quella di una interpretazione personale. Vediamo ove è  
il  preconcetto.  Esso  è  nel  numero,  nell’assumere  cioè  che  l’estensione 
numerica di giudizio sia indice di verità. Ciò  mi dà  l’idea di ciechi che si 
danno la mano per guidarsi  a vicenda.  Ora il  risultato dell’osservazione 
esteriore è  uguale o quasi per tutti, solo perché  è  esteriore, e cioè  legato 
alla forma più  semplice di percezione sensoria, la più  rudimentale, che è 
anche  la  più  diffusa  e  fondamentale  nel  mondo  biologico.  Il  valore 
dell’oggettività  poggia  dunque  solo  sulla  estensione  di  una  identità  di 
giudizio, che è figlia alla sua volta di una identità  di costruzione fisiologica,

40

41



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 55

partida,  à  pedra basilar  de todo o edifício.  Ora,  este ponto fixo,  que é 
precisamente o que rege toda a construção e, sem o qual isso tudo cai, é  
simplesmente um axioma do qual não se sabe dizer outra coisa senão que é 
assim porque é  assim, do qual se assume como supérflua demonstração 
porque se declarada evidente; e enquanto pela aceitação de um detalhe se 
requer mil provas, pela aceitação do princípio básico não se requer nada, 
somente porque ele já  existe ao estado de aceitação indiscutida na grande 
maioria humana. E então a garantia desta verdade fundamental é  confiada 
toda e unicamente a um fundo de intuição  coletiva que instintivamente 
cobre um mínimo de verdade. “Instintivamente”, i. é., além de qualquer 
controle racional. À  parte a ciência utilitária, a verdadeira ciência, abstrata, 
filosófica, matemática,  de conteúdo conceitual,  gira e regira,  recua e se 
apoia toda nos rudimentos de intuição. Intuições mínimas, mas seguras só  
porque garantidas pela extensão a grande número de pessoas. Ou intuições 
maiores,  de gênios,  visionários isolados, as quais a cadeia de raciocínio 
depois desdobra analiticamente e desenvolve racionalmente.

Há, portanto, nas bases do pensamento moderno uma zona daquela 
arbitrariedade e daquela intuição  que precisamente contaminaria o meu 
subjetivismo. O método da intuição não é  senão uma extensão do mesmo 
sistema a todo o desenvolvimento ideológico, significa prolongar o mesmo 
contato intuitivo para toda a discussão, significa manter-se constantemente, 
sem requerer apoio de razão, no sistema axiomático. Se “o axioma é o  
contato  intuitivo  com o  absoluto”,  aqui  estendo  esse  contato  e  o  torno 
contínuo e universal. Portanto, não culpo a ciência; a reconheço aliás como 
centelha de pensamento, precisamente onde ela não é demonstrada e a sua 
atividade racional não alcança. Amplifico aliás os seus fundamentos em um 
método que, se é  acessível só  a quem ali chegou por evolução, é  o único 
que verdadeiramente pode alcançar o conhecimento.

O método da intuição  não  é  aceito pela ciência positiva moderna 
porque é  antiobjetivo. Não é  aceito porque, enquanto com o método de 
observação  e  experimentação  o  mundo fenomênico é  aproximadamente 
igual para todos e é  possível entender-se e construir, o método intuitivo, 
sendo extremamente pessoal e subjetivo, não tem força de se elevar a uma 
altura maior do que a de uma interpretação pessoal. Vejamos onde reside o 
preconceito. Ele está  no número, i. é., no assumir que a extensão numérica 
do juízo seja indicador da verdade. Isso me dá a ideia de cegos que se dão 
as  mãos  para  guiar-se  reciprocamente.  Ora,  o  resultado  da  observação 
exterior é  igual ou quase para todos, só  porque é  exterior, i. é., ligado à 
forma  mais  simples  de  percepção  sensória,  a  mais  rudimentar,  que  é 
também a  mais  difusa  e  fundamental  no  mundo biológico.  O valor  da 
objetividade repousa, portanto, só  na extensão de uma identidade de juízo, 
que  por  sua  vez  é  filha  de  uma  identidade  de  construção  fisiológica,

40

41



56 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

nervosa e psichica. L’obiettività  allora tanto più  risalta evidente quanto più  
è  alla dipendenza della struttura sensoria più  primitiva, quale è  prima il 
tatto (tale  indiscutibile  realtà  sensoria quanto sia  illusoria di  fronte alla 
costituzione cinetica della materia), e poi vista, udito, etc. Starei per dire 
che è in funzione diretta della bassezza del livello evolutivo, perché appena 
e quanto più  si  evolve,  tanto più  si  entra necessariamente,  per legge di 
differenziazione, nel subiettivismo.

Ora il  metodo obiettivo,  se ha il  vantaggio del  raggiungimento di 
conclusioni e interpretazioni più  universali, sembra costruito per sua natura 
appunto per restare aderente, senza superarle, alle apparenze più  esteriori, 
alle strutture e interpretazioni fenomeniche più  rudimentali e superficiali. 
Questa  unità  di  giudizio  è  vantaggio  apparente  perché  ci  lascia  alla 
superficie, tende a ricondurci sempre nel relativo, nel particolare e non è  
affatto unità  di orientamento e di conclusioni, universalità  di concezione 
che raggiunga la sostanza delle cose. L’obiettivismo è nato fatalmente senza 
ali: difatti la scienza odierna non sa costruire un sistema che contenga la 
spiegazione di tutti i fenomeni e mostri in essi il funzionamento della legge 
universale. Il metodo obiettivo è  insomma la negazione del metodo della 
penetrazione nel profondo e nella sostanza delle cose; mi sembra quasi una 
zavorra  che  trattiene  in  basso  e  taglia  automaticamente  le  vie  della 
conoscenza, capace di risultati utilitari, ma impotente di fronte a risultati 
più profondi.  Il  valore  dell’obiettività  è  chiuso tutto  in  questo umano 
consenso che non contiene certo la chiave dell’assoluto, né può essere 
assunto a misura delle cose. Il vero consenso può essere solo nella voce 
dei  fenomeni,  che  solo  il  subiettivismo intuitivo  sa  udire  e  far  udire, 
facendola emergere dal silenzio del mistero. Non può non nascere, in chi 
ha  udito  questa  voce,  una  fiducia  in  conferme  diverse  che  non  sono 
quelle  dei  sensi  e  degli  strumenti,  quelle  date  dall’accettabilità 
nell’umano normale psicologico.

Ma  vi  è  di  più .  Il  metodo  obiettivo  si  basa  tutto  su  di  un 
fondamentale  errore  di  impostazione  che  gli  preclude  la  penetrazione 
concettuale dei fenomeni. Questo errore è la distinzione tra l’io e il non io, 
tra il soggetto e l’oggetto, tra la coscienza e il mondo esteriore. Su questo 
individualismo,  figlio  dell’egoismo,  si  basa  tutta  la  psicologia  scientifica 
odierna. Ora bisogna ammettere che le dure necessità  della psicologia di 
lotta che la vita impone non possono trasportarsi nel campo dell’indagine 
concettuale,  dove  devono  essere  definitivamente  superate.  Mentre  nel 
metodo  intuitivo,  la  coscienza,  facendosi  umile  ma  sensibile,  riesce  a 
penetrare per vie interiori, dal suo intimo nell’intima essenza dei fenomeni, 
col metodo obiettivo la coscienza, restando autonoma e volitiva, chiude la 
sua  sensibilità  e  soffoca  la  voce  dei  fenomeni,  si  urta  senza  penetrare, 
arrestandosi alla loro superficie esteriore e non tocca così che parvenze e

43

42



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 57

nervosa  e  psíquica.  A objetividade  então  tanto  mais  se  revela  evidente 
quanto  mais  é  depende  da  estrutura  sensória  mais  primitiva,  qual  é  
primeiramente  o  tato  (tão  indiscutível  realidade  sensória  quanto  seja 
ilusória diante da constituição cinética da matéria), e depois vista, audição, 
etc. Estarei por dizer que é em função direta da baixeza do nível evolutivo, 
porque assim e quanto mais se evolui, tanto mais se entra necessariamente, 
por lei de diferenciação, no subjetivismo.

Ora, o método objetivo, se tem a vantagem de chegar a conclusões e 
interpretações  mais  universais,  parece  construído  pela  sua  natureza 
precisamente para permanecer aderente, sem superá-las, às aparências mais 
exteriores, às estruturas e interpretações fenomênicas mais rudimentares e 
superficiais. Essa unidade de juízo é vantagem aparente porque nos deixa à 
superfície, tende a reconduzir-nos sempre no relativo, no particular e não é 
de fato unidade de orientação e de conclusões, universalidade de concepção 
que alcança a substância das coisas. O objetivismo nasceu fatalmente sem 
asas: de fato, a ciência hodierna não sabe construir um sistema que contenha 
a explicação de todos os fenômenos e mostre neles o funcionamento da lei 
universal.  O  método  objetivo  é,  em  suma,  a  negação  do  método  da 
penetração no profundo e na substância das coisas; me parece quase um 
lastro  que  nos  arrasta  para  baixo  e  corta  automaticamente  as  vias  do 
conhecimento,  capaz  de  resultados  utilitários,  mas  impotente  diante  de 
resultados  mais  profundos.  O  valor  da  objetividade  reside  todo  nesse 
humano consenso que não contém certamente a chave do absoluto, nem 
pode ser assumido como a medida das coisas. O verdadeiro consenso pode 
consistir só  na voz dos fenômenos, que só  o subjetivismo intuitivo sabe ouvir 
e fazer ouvir, fazendo-a emergir do silêncio do mistério. Não podem não 
nascer, em quem ouviu esta voz, uma confiança em confirmar diversas que 
não  sejam aquelas  dos  sentidos  e  dos  instrumentos,  aquelas  dadas  pela 
aceitabilidade no humano normal psicológico.

Mas  há  mais.  O  método  objetivo  se  baseia  todo  sobre  um  erro 
fundamental de abordagem que lhe impede a penetração conceitual dos 
fenômenos. Esse erro é a distinção entre o eu e o não-eu, entre o sujeito e o 
objeto, entre a consciência e o mundo exterior. Sobre este individualismo, 
filho  do  egoísmo,  se  baseia  toda  a  psicologia  científica  hodierna.  Ora 
precisa admitir que as duras necessidades da psicologia de luta que a vida 
impõe  não  podem transportar-se  no  campo  da  investigação  conceitual, 
onde devem ser definitivamente superadas. Enquanto no método intuitivo a 
consciência, fazendo-se humilde mas sensível, consegue penetrar por vias 
interiores, do seu íntimo na íntima essência dos fenômenos, com o método 
objetivo a  consciência,  permanecendo autônoma e  volitiva,  fecha a  sua 
sensibilidade  e  sufoca  a  voz  dos  fenômenos,  se  choca  sem  penetrar, 
detendo-se na sua superfície exterior e não toca assim senão aparências e

43

42



58 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

illusione. L’obiettivismo è dunque figlio di un preconcetto: un fondamentale 
istinto  umano.  Che  cosa  potrà  valere  esso  trasportato  nella  rarefatta 
atmosfera  della  concezione?  Ne nasce  un  orientamento  psicologico  di 
distruzione.  La  distinzione  tra  soggetto  e  oggetto  non  è  solamente 
separazione  che  interpone  distanza  e  scava  un  incolmabile  abisso  di 
incomprensione tra osservatore e fenomeno, ma è  addirittura opposizione, 
perché  l’osservazione parte precisamente dalla negazione e dal dubbio, e a 
garanzia  di  verità  assume  precisamente  la  diffidenza,  il  contrario  della 
fiducia e della fede, è  scelto cioè  un atteggiamento di spirito che chiude a 
priori tutte le vie di comunicazione. Con questa psicologia di aggressione e 
negazione non si può  raggiungere che distruzione concettuale e, di fronte al 
mistero, che tenebra e silenzio.

Il  metodo  del  subiettivismo  e  dell’intuizione  è  opposto.  Mentre 
l’obiettivismo allontana,  questo  avvicina,  mentre  quello  diverge  e  separa, 
questo converge e unifica. Questo è  veramente il metodo dell’unificazione 
concettuale nella demolizione assoluta del dualismo del metodo obiettivo.

44



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 59

ilusão. O objetivismo é, portanto, filho de um preconceito: um fundamental 
instinto  humano.  Que  coisa  poderá  valer  ele  transportado  na  rarefeita 
atmosfera  da  concepção?  Lhe  nasce  uma  orientação  psicológica  de 
destruição. A distinção entre sujeito e objeto não é  somente separação 
que  interpõe  distância  e  escava  um  intransponível  abismo  de 
incompreensão  entre  observador  e  fenômeno,  mas  é  absolutamente 
oposição,  porque  a  observação  parte  precisamente  da  negação  e  da 
dúvida, e como garantia da verdade assume precisamente a desconfiança, 
o contrário da confiança e da fé; i. é., é  escolhido uma atitude de espírito 
que fecha a priori todas as vias de comunicação. Com esta psicologia de 
agressão e negação não se pode alcançar senão à  destruição conceitual e, 
diante do mistério, senão trevas e silêncio.

O  método  do  subjetivismo  e  da  intuição  é  oposto.  Enquanto  o 
objetivismo distancia,  este aproxima,  enquanto aquele diverge e separa, 
este converge e unifica. Este é  verdadeiramente o método da unificação 
conceitual na demolição absoluta do dualismo do método objetivo.

44



60 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VI. Il metodo dell’unificazione

Come doveremo dunque risolvere il problema della conoscenza? È  in 
questo punto che questo problema si  ricongiunge e si  fonde con quello 
dell’ascesi  mistica,  perché  il  metodo  dell’unificazione  può  apparire 
solamente  quando  l’evoluzione  della  coscienza  tocca  la  fase  mistica. 
Avviene  in  questo  piano  il  grande  fenomeno  dell’unificazione  che 
approfondiremo  in  seguito.  Non  poteva  questo  non  riflettersi  e 
ripercuotersi anche nel campo gnoseologico. L’evoluzione muta i metodi e 
dilata la coscienza. E come aveva annullata la psicologia razionale nella 
psicologia di intuizione, passando dalla fase logico-scientifica alla fase che 
potremo  dire  ispirativa,  così  l’intuizione  si  continua  e  si  completa 
nell’unificazione concettuale, come la ricezione ispirativa si continua e si 
completa nella fusione unitaria, come vedremo, dei due termini di quella 
ricezione.

Giunti  in  questo  piano,  nella  coscienza  scompare  il  dualismo del 
metodo obiettivo.  I  due termini,  soggetto e fenomeno,  si  avvicinano,  la 
distanza è  riassorbita fino a svanire, la scissione è  saldata, il dissidio dei 
due antagonismi è  sanato, la comprensione spalancata. Non ci occupiamo 
più  di  questo fenomeno dell’unificazione se  non per  ciò  che da esso si 
riflette sul problema della conoscenza. Quando la coscienza nella catarsi 
mistica non solo comunica quasi radiofonicamente con la sorgente noúrica 
come nella medianità  ispirativa, ma tende, per un processo che vedremo, a 
sovrapporsi e a identificarsi con la sorgente stessa, allora il contatto è  così 
intimo e totalitario che la conoscenza si acquista spontaneamente per un 
nuovo senso di visione e il vero trabocca da tutte le categorie di ragione, gli 
schemi  si  riducono  a  prigione  insufficiente  a  contenere  i  concetti.  La 
coscienza evade i confini della logica, con un senso di dilatazione immensa 
il  pensiero  umano  è  scosso  alle  fondamenta  in  un  rovesciamento  e 
rinnovamento così completo che resta incomprensibile e inammissibile per 
chi non ne ha fatto esperimento. La comprensione è  difatti  in funzione 
della latitudine e profondità  del  campo di coscienza e del suo grado di 
sensibilizzazione.

Per risolvere il problema della conoscenza è  necessario raggiungere 
l’universalità  dell’io. Bisogna con un atto di fede e di amore, con senso di 
completa dedizione, spalancare le porte dell’anima, per riversarsi fuori di 
sé  e  perché  l’infinito vi  entri.  Certamente questo è  un atto nuovo nella 
odierna psicologia, ma esso è  necessario per raggiungere risultati nuovi. 
Solo l’immedesimazione dell’io col fenomeno può  permettere la dilatazione 
del primo fino ai confini del secondo; e quando il fenomeno sarà l’universo,

46

47

45



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 61

VI. O método da unificação

Como devemos, então, resolver o problema do conhecimento? É  
neste ponto que este problema se reencontra e se funde com aquele da 
ascese  mística,  pois  o  método  da  unificação  pode  aparecer  somente 
quando  a  evolução  da  consciência  toca  a  fase  mística.  Ocorre  neste 
plano  o  grande  fenômeno  da  unificação,  que  aprofundaremos  em 
seguida. Isso não poderia deixar de se refletir e repercutir também no 
campo  gnoseológico.  A  evolução  muda  os  métodos  e  dilata  a 
consciência. E como havia anulado a psicologia racional na psicologia 
de intuição,  passando da fase lógico-científica à  fase que poderíamos 
dizer  inspirativa,  assim  a  intuição  se  continua  e  se  completa  na 
unificação conceitual, assim como a recepção inspirativa se continua e 
se completa na fusão unitária, como veremos, dos dois termos daquela 
recepção.

Chegado  neste  nível,  na  consciência  desaparece  o  dualismo  do 
método objetivo.  Os dois  termos,  sujeito e fenômeno,  se aproximam, a 
distância é reabsorvida até desvanecer, a cisão é sanada, o dissídio dos dois 
antagonismos é  sanado, a compreensão escancarada. Não nos ocupamos 
mais com este fenômeno de unificação, senão pelo que dele se reflete sobre 
o problema do conhecimento. Quando a consciência, na catarse mística, 
não só  se comunica quase radiofonicamente com a fonte noúrica como na 
mediunidade  inspirativa,  mas  tende,  por  um  processo  que  veremos,  a 
sobrepor-se e a identificar-se com a fonte mesma, então o contato é  tão 
íntimo e totalitário que o conhecimento se adquire espontaneamente por 
um novo senso de visão, e o verdadeiro transborda de todas as categorias 
da  razão,  os  esquemas se  reduzem a  prisão  insuficiente  para  conter  os 
conceitos. A consciência evade os confins da lógica, com uma senso de 
dilatação  imensa  o  pensamento humano é  abalado até  os  fundamentos, 
numa reversão e renovação tão completas que permanece incompreensível 
e inadmissível para quem não o experimentou. A compreensão é, de fato, 
em função da latitude e profundidade do campo de consciência e do seu 
grau de sensibilização.

Para resolver o problema do conhecimento, é  necessário alcançar a 
universalidade  do  eu.  Precisa  um ato  de  fé  e  de  amor,  com senso  de 
completa dedicação, escancarar as portas da alma, para se derramar fora 
de si e porque o infinito nele entre. Certamente este é  um ato novo na 
hodierna psicologia, mas ele é  necessário para alcançar resultados novos. 
Só  a identificação do eu com o fenômeno pode permitir a dilatação do 
primeiro até  os confins do segundo; e quando o fenômeno for o universo,

46

47

45



62 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

la sua espansione non avrà  limiti, come è  la Divinità. L’amplesso di anima 
abbraccerà  l’infinito.  Si  gettano  via  allora  le  vecchie  grucce 
dell’osservazione  e  si  vola.  È  solo  attraverso  l’evoluzione  del  soggetto, 
attraverso rinnovamenti di coscienza, che si possono toccare superamenti 
così sostanziali. Allora il problema della conoscenza si risolve, è nel nuovo 
modo  di  essere  implicita  la  conoscenza;  allora  la  verità  si  rivela 
automaticamente per visione e si tocca in una sintesi spontanea, semplice, 
completa. Si lascia indietro l’osservazione sensoria, la presunta sicurezza 
obiettiva come metodo pedissequo, inadeguato, impotente di vera sintesi, 
si abbandonano le tortuose vie della ragione di fronte alla nuova sensazione 
dal vero, diretta, immediata, esauriente. La visione è vera, palpitante, non è  
il  faticoso  concludere  di  una  distillazione  cerebrale,  è  vivente;  in  essa 
l’universo vibra ed esulta di pensiero e di azione. Il crollo del separatismo 
della fase egoista nella unificazione della fase altruista, trascina con sé  il 
crollo delle  barriere del  dualismo del  metodo obiettivo.  La vera,  unica, 
radicale soluzione del problema della conoscenza non si può  raggiungere 
che con il trasferimento della coscienza in un più  alto piano di evoluzione. 
Il  problema  filosofico  non  può  isolarsi  né  risolversi  avulso dalla  realtà 
biologica e psichica. Esso è  nella personalità  umana, avanza con questa, il 
suo progredire non può  essere che un momento del progresso di questa. È  
necessario  spezzare  il  circolo  delle  spinte  istintive  come i  vincoli  della 
psicologia  razionale  e  delle  concezioni  abituali.  Come  il  mistero 
dell’unificazione  nell’ascesa  mistica  è  fenomeno  naturale  che  si  svolge 
secondo una sua tecnica di sviluppo, così è la conquista della conoscenza.

Spunta allora un dualismo psicologico tra le due forme di pensiero: la 
razionale  e  l’intuitiva  assurta  a  visione.  I  due  sguardi  sono  diversi:  il 
maggiore comprende il minore, ma il minore non comprende il maggiore. 
Chi  è  fuori  di  questa  più  alta  realtà  li  giudicherà  sicuramente illusione 
finché  non la raggiungerà  per evoluzione.  Ciò  che è  fuori  della propria 
esperienza  è  considerato  irreale.  I  due  sguardi  giungono  a  profondità 
diverse, vedono quindi nella stessa verità aspetti diversi. I due punti di vista 
saranno necessariamente divisi da una accusa di incomprensione, perché le 
due  coscienze  sono  diverse  e  l’estensione  delle  reciproche  sensibilità  è  
l’unica misura del loro conoscibile. Tuttavia se la psicologia superiore può  
penetrare l’inferiore e non viceversa, quest’ultima, pur negandola, non può  
non volteggiare attorno all’altra per un indistinto presentimento di verità, 
per  un desiderio che incessante grida nell’anima,  di  scoprire il  mistero. 
Poiché la tenebra non sazia l’occhio, né il silenzio l’orecchio, né l’ignoranza 
l’intelletto  e  nessuno  può  essere  pago  della  sua  negazione,  né  sentirsi 
soddisfatto  della  realtà  che  possiede  senza  mai  desiderare  di  più . 
L’incomprensione  anche  dell’ignoto  è  un  vago  tormento  che  sprona  ad 
uscirne.

48



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 63

a sua expansão não terá  limites, como é  a Divindade. O amplexo da alma 
abraçará o infinito. Atiram-se fora, então, as velhas muletas da observação e 
se  voa.  É  só  através  da  evolução  do  sujeito,  através  de  renovações  de 
consciência, que se podem tocar superamentos tão substanciais. Então, o 
problema do conhecimento se resolve, está no novo modo de ser implícito o 
conhecimento; então, a verdade se revela automaticamente por visão e se 
toca em uma síntese espontânea, simples, completa. Se deixa para trás a 
observação sensória, a presumida segurança objetiva como método servil, 
inadequado, impotente de verdadeira síntese, se abandonam as tortuosas vias 
da razão diante da nova sensação do verdadeiro, direta, imediata, exaustiva. 
A  visão  é  verdadeira,  palpitante,  não  é  o  laborioso  concluir  de  uma 
destilação cerebral, é vivente; nela o universo vibra e exulta de pensamento e 
de ação. O colapso do separatismo da fase egoísta na unificação da fase 
altruísta,  traz  consigo  o  colapso  das  barreiras  do  dualismo  do  método 
objetivo. A verdadeira, única, radical solução do problema do conhecimento 
não se pode alcançar senão com a transferência da consciência a um mais 
alto  plano  de  evolução.  O  problema  filosófico  não  pode  isolar-se  nem 
resolver-se  à  parte  da  realidade  biológica  e  psíquica.  Ele  existe  na 
personalidade humana, avança com ela, o seu progredir não pode ser senão 
um  momento  do  progresso  desta.  É  necessário  romper  o  círculo  dos 
impulsos instintivos,  bem como os vínculos da psicologia racional  e  das 
concepções  habituais.  Assim como o mistério da unificação  na ascensão 
mística é  fenômeno natural que se desdobra segundo uma sua técnica de 
desenvolvimento, assim é a conquista do conhecimento.

Desponta então um dualismo psicológico entre as duas formas de 
pensamento: a racional e a intuitiva, elevadas à  visão. Os dois olhares são 
diversos: o maior compreende o menor, mas o menor não compreende o 
maior.  Quem está  fora  desta  mais  alta  realidade a  julgará  seguramente 
ilusão  até  que  a  alcance  por  evolução.  O  que  está  fora  da  própria 
experiência é  considerado irreal. Os dois olhares alcançam profundidades 
diversas,  portanto,  veem na  mesma verdade  aspectos  diversos.  Os  dois 
pontos  de  vista  serão  necessariamente  divididos  por  uma  carga  de 
incompreensão, porque as duas consciências são diversas, e a extensão das 
recíprocas sensibilidades é a única medida do seu cognoscível. Todavia, se 
a psicologia superior pode penetrar a inferior e não vice-versa, esta ú ltima, 
mesmo negando-a, não pode deixar de pairar em torno da outra por um 
indistinto pressentimento de verdade, por um desejo que incessante clama 
na alma, por descobrir o mistério. Pois a treva não satisfaz o olho, nem o 
silêncio o ouvido, nem a ignorância o intelecto, e ninguém pode ser pago 
pela sua negação, nem sentir-se satisfeito pela realidade que possui sem 
jamais desejar mais. A incompreensão também do ignorado é  um vago 
tormento que nos impele a sair dele.

48



64 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Il metodo dell’unificazione contiene in sé gli elementi per compensare 
quello  che  può  apparire  un  punto  debole,  cioè  il  subiettivismo.  Come 
potremo  compensare  la  pluralità  delle  concezioni  e  la  dissonanza  delle 
contraddizioni  che  da  quel  subiettivismo  derivano?  La  filosofia,  dove 
appunto  il  pensiero  elevandosi  ed  astraendosi  dalla  pura  costatazione 
obiettiva  diventa  necessariamente  subiettivo,  è  un  mare  di  inconciliabili 
divergenze  che  disorientano  lo  spirito,  dando  la  sensazione  dell’assurdità  
della ricerca del  vero.  Eppure la verità  è  una.  Il  subiettivismo è  dunque 
divergente, incapace di raggiungerla?

Fu appunto per reazione a tutto ciò , che la scienza si è  nell’obiettività 
mutilata di comprensione, pur di raggiungere una verità uguale per tutti. Ma 
è evidente che la conoscenza acquista in profondità e potenza man mano che 
passiamo dal mondo esteriore in quello interiore. Non è  abbassandosi nel 
primo, ma elevandosi nel secondo, che si conquista in verità. Ma è appunto, 
appena  ci  stacchiamo  dalla  superficie  sensoria  e  man  mano  che  ci 
avviciniamo sempre più  all’intima sostanza, che incomincia il subiettivismo, 
cioè la varietà  e la divergenza delle espressioni individuali. Come conciliare 
questi due opposti: le vie della conoscenza sono nella subiettività  e le vie 
della  subiettività  sono  le  vie  del  separatismo  intellettuale  che  sembra 
allontanarsi dalla unità della conoscenza? La conquista del vero deve dunque 
passare attraverso questa contraddizione e saperla conciliare.

Una verità uguale per tutti non può  essere che una verità di superficie. 
La ricerca di una realtà più  profonda porta alla divergenza. Va bene. Bisogna 
allora  saper  comprendere  prima  e  poi  coordinare  e  riorganizzare  quella 
divergenza.

È  naturale  che  gli  apprezzamenti  mutino  man mano che  saliamo 
perché  tanto più  si ridesta allora e si mette in moto l’io personale, cioè 
l’individualismo molteplice in cui si rispecchia l’unità  dell’assoluto. Il quale 
resta  semplice  e  monista  e  nulla  perde  del  suo  carattere  unitario 
esprimendosi nell’infinita verità  del relativo. Dobbiamo ricordare che l’io 
che concepisce è un relativo e in evoluzione.

Bisogna allora superare questa divergenza e ricostruire l’unità  della 
sostanza. Bisogna non sgomentarsi di questa apparenza di inconciliabilità, 
di questa dissonanza di interpretazioni, ma dobbiamo cercare attraverso la 
coordinazione delle espressioni del relativo, di ricostruire la trama unitaria 
dell’assoluto.  La  scissione  è  nella  manifestazione  umana,  non  nella 
sostanza.  Riorganizziamo i  singoli  riflessi  e  ricostruiremo l’aspetto  della 
luce unica. Dalla fusione delle visioni unilaterali verrà  fuori un mosaico 
che  ci  darà  i  lineamenti  del  disegno  divino.  E  le  varie  intuizioni  del 
subiettivismo si scaglioneranno per ampiezza e profondità, le verità relative 
si coordineranno le minori dietro le maggiori fino alle più  comprensive e

52

53

50

51

49



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 65

O método da unificação contém em si os elementos para compensar o 
que pode parecer um ponto fraco,  i.  é.,  o subjetivismo. Como podemos 
compensar a pluralidade das concepções e a dissonância das contradições 
que  daquele  subjetivismo  derivam?  A  filosofia,  onde  precisamente  o 
pensamento elevando-se e  abstraindo-se da pura constatação  objetiva,  se 
torna necessariamente subjetivo, é  um mar de inconciliáveis divergências 
que desorientam o espírito,  dando a sensação  do absurdo da busca pelo 
verdadeiro.  No  entanto,  a  verdade  é  una.  O  subjetivismo  é,  portanto, 
divergente, incapaz de alcançá-la?

Foi precisamente por reação a tudo isso, que a ciência se mutilou na 
objetividade de compreensão, a fim de alcançar uma verdade igual para todos. 
Mas é  evidente que o conhecimento ganha em profundidade e potência à  
medida que passamos do mundo exterior naquele interior. Não é rebaixando-
se no primeiro, mas elevando-se no segundo, que se conquista em verdade. 
Mas é  precisamente, assim que nos desprendemos da superfície sensória e a 
medida que nos aproximamos sempre mais à íntima substância, que começa o 
subjetivismo, i.  é.,  a variedade e a divergência das expressões individuais. 
Como conciliar  esses  dois  opostos:  as  vias  do  conhecimento  residem na 
subjetividade, e as vias da subjetividade são as vias do separatismo intelectual 
que  parece  distanciar-se  da  unidade  do  conhecimento?  A  conquista  do 
verdadeiro deve, portanto, passar através desta contradição e sabê-la conciliar.

Uma  verdade  igual  para  todos  não  pode  ser  uma  verdade  de 
superfície.  A busca de uma realidade mais  profunda leva à  divergência. 
Tudo bem. Precisa, então, saber compreender primeiro e depois coordenar e 
reorganizar aquela divergência.

É  natural que as apreciações mudem à medida que ascendemos, porque 
tanto mais se desperta então e se mete em movimento o eu pessoal, i. é., o 
individualismo múltiplo no qual se reflete a unidade do absoluto.  O qual 
permanece  simples  e  monista  e  nada  perde  do  seu  caráter  unitário 
exprimindo-se na infinita verdade do relativo. Devemos recordar que o eu que 
concebe é um relativo e em evolução.

Precisa, então, superar esta divergência e reconstruir a unidade da 
substância. Precisa não se abater por essa aparência de inconciliabilidade, 
desta  dissonância  de  interpretações,  mas  devemos  buscar  através  da 
coordenação das expressões do relativo, de reconstruir a trama unitária do 
absoluto.  A  cisão  está  na  manifestação  humana,  não  na  substância. 
Reorganizemos as individuais reflexões e reconstruiremos o aspecto da luz 
única. Da fusão das visões unilaterais, emergirá  um mosaico que nos dará 
os delineamentos do desenho divino. E as várias intuições do subjetivismo 
se  escalonarão  em  amplitude  e  profundidade,  as  verdades  relativas  se 
coordenarão as menores seguindo as maiores, até  as mais abrangentes e

52

53

50

51

49



66 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

più  pure,  quelle  che  più  avranno  saputo  avvicinarsi  alla  sostanza,  che 
l’avranno saputa rendere con maggior trasparenza. Esse si considereranno 
come tanti sprazzi di luce, ognuno dei quali è  un segno di un linguaggio 
eterno ed infinito, una parola di un discorso divino. Si considereranno come 
le successive approssimazioni dell’animo umano che ascende tra tenebre e 
lotte lungo lo stesso cammino della verità, dal relativo all’assoluto, dall’analisi 
alla sintesi, risalendo per propria fatica di spirito le vie dell’unificazione. E 
ad unità  di  misura e a  indice di  verità  si  assumerà  non l’obiettività  o  il 
giudizio del numero, ma il grado di purificazione dell’essere che nella sua 
evoluzione si riavvicina a Dio. Si lasci pur fiorire in mille forme il giardino 
dell’intuizione. Ogni fiore diverso sarà  ugualmente bello ed esprimerà  una 
rivelazione. Si vedrà  allora che, in fondo, ogni fiore nella sua varietà  dice la 
stessa eterna bellezza e canta la stessa infinita sapienza. Il fiore più  perfetto e 
più  puro ce la dirà dolcemente con una trasparenza più  evidente, il più  rozzo 
e primitivo saprà  solo malamente balbettare. Ma la parola è  una perché  il 
piano  della  creazione  e  il  pensiero  di  Dio  è  uno.  E  allora  attraverso  la 
molteplicità,  bella  perché  ricca,  del  subiettivismo,  si  ritornerà 
spontaneamente all’unità, in cui il separatismo si riunifica e l’io si fonde nel 
Tutto  senza  distruggersi,  da  collaboratore  che  ha  dato  se  stesso  per  la 
ricostruzione  del  grande  edificio  della  conoscenza.  E  allora  le  scisse 
intuizioni personali si vedranno nel profondo coincidere nello stesso canto 
che è la voce di Dio.

Allora la molteplicità  e diversità  dei giudizi non è  che l’indice che 
segna la distanza dell’intuizione dall’unica sorgente centrale. Più  l’essere si 
perfeziona, più  l’istrumento coscienza si sensibilizza e si potenzia, e più  
l’unità  concettuale  del  vero  appare  evidente.  La  dissonanza  delle 
contraddizioni  è  dunque  dovuta  solo  all’intorbidamento  dello  specchio 
riflettente,  è  data  dal  grado  di  inquinamento  del  mezzo  ricettivo,  le 
scissioni nelle conclusioni indicano il grado di corruzione del pensiero e la 
distanza che quella scava tra sé  e Dio. L’armonia, perfetta nel centro, si 
corrompe man mano che si allontana nell’imperfezione di risonanza della 
periferia.  È  l’ignoranza umana che irradia disordine, è  l’involuzione che 
genera il caos.

Allora la soluzione al problema vi è: progrediamo, superiamo la zona 
delle  prime  disordinate  approssimazioni  dell’intuizione,  e  noi  ritroveremo 
spontaneamente,  automaticamente  l’unità  del  vero.  L’evoluzione  e  solo 
l’evoluzione può darci e ci darà necessariamente l’unificazione. Per evoluzione 
solo si può  passare dall’ignoranza alla conoscenza, dalla separatività  all’unità. 
L’involuzione  è  tenebra  che  divide,  l’evoluzione  è  luce  che  unifica. 
Nell’involuzione la  verità  resta  muta,  soffocata nel  mezzo denso,  che non 
permette trasparenze. L’evoluzione coordina, riorganizza, armonizza e con ciò  
riassorbe i dissensi e rende più  evidente la realtà del vero.

54

55



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 67

mais puros, aqueles que mais souberam aproximar-se da substância, que 
souberam expressá-la com maior transparência. Eles se considerarão como 
tantos clarões de luz, cada um dos quais é  um sinal de uma linguagem 
eterna e infinita, uma palavra de um discurso divino. Se considerarão como 
as sucessivas aproximações da alma humana que ascende através das trevas 
e lutas ao longo do mesmo caminho da verdade, do relativo ao absoluto, da 
análise  à  síntese,  refazendo  por  próprio  esforço  de  espírito  as  vias  da 
unificação. E a unidade de medida e o índice de verdade se assumirá não a 
objetividade ou o juízo do número, mas o grau de purificação do ser que, 
na sua evolução, se aproxima de Deus. Se deixa assim florescer em mil 
formas  o  jardim da  intuição.  Cada  flor  diversa  será  igualmente  bela  e 
exprimirá  uma revelação. Se verá  então que, no fundo, cada flor, na sua 
variedade, diz a mesma eterna beleza e canta a mesma infinita sabedoria. A 
flor  mais  perfeita  e  mais  pura  falar-nos-á  docemente,  com  uma 
transparência  mais  evidente;  a  mais  grosseira  e  primitiva  mal  saberá 
balbuciar. Mas a palavra é uma porque o plano da criação e o pensamento 
de Deus é  um. E então, através  da multiplicidade, bela porque rica, do 
subjetivismo,  se  retornará  espontaneamente  à  unidade,  no  qual  o 
separatismo se reunifica e o eu se funde no Todo sem destruir-se, como 
colaborador que deu a si mesmo pela reconstrução do grande edifício do 
conhecimento.  E  então,  as  cindidas  intuições  pessoais  se  verão  no 
profundo coincidir no mesmo canto que é a voz de Deus.

Assim, a multiplicidade e a diversidade dos juízos não é  senão o 
indicador que marca a distância da intuição da única fonte central. Quanto 
mais o ser se aperfeiçoa, mais o instrumento consciência se sensibiliza e se 
potencia, e mais a unidade conceitual do verdadeiro aparece evidente. A 
dissonância das contradições deve-se, portanto, só  à  turvação do espelho 
refletor;  é  dada pelo  grau de  poluição  do meio receptor;  as  cisões  nas 
conclusões indicam o grau de corrupção do pensamento e a distância que 
ele  aquela  escava  entre  si  e  Deus.  A  harmonia,  perfeita  no  centro,  se 
corrompe à  medida  que  se  distancia  na  imperfeição  de  ressonância  da 
periferia. É  a ignorância humana que irradia desordem, é  a involução que 
gera o caos.

Então, a solução do problema está  aí: progridamos, superemos a zona 
das primeiras desordenadas aproximações da intuição, e nós reencontraremos 
espontaneamente, automaticamente a unidade do verdadeiro. A evolução, e só  
a  evolução  pode  dar-nos  e  nos  dará  necessariamente  a  unificação.  Por 
evolução só  se pode passar da ignorância ao conhecimento, da separatividade 
à  unidade. A involução é  treva que divide; a evolução é  luz que unifica. Na 
involução  a  verdade permanece muda,  sufocada no meio denso,  que não 
permite transparência. A evolução coordena, reorganiza, harmoniza e com 
isso reabsorve as divergências e torna mais evidente a realidade do verdadeiro.

54

55



68 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Non  bisogna  dunque  condannare  e  abbandonare  il  subiettivismo 
intuitivo,  ma  evolverlo,  purificarlo,  portarlo  sempre  più  in  alto  fino  a 
ritrovare  in  esso  l’unità.  Esso  resterà  così  sempre  la  via  maestra  della 
conoscenza.  Coordinare  dunque  le  attuali  intuizioni  per  ricostruire  la 
verità,  ma soprattutto salire evolvendo la  coscienza,  per  avvicinarsi  alla 
verità.  È  necessario  salire,  anche  per  umiltà  di  cuore,  per  purezza  di 
intenzioni,  per  sublimazione  di  passione.  È  necessario,  per  evolvere  la 
coscienza, attraversare la catarsi mistica, che è  al centro di questo studio. 
In un cuore corrotto non può  nascere altrimenti che uno superbo eloquio di 
vana sapienza, che dissidio, che confusione, che incomprensione. Ecco le 
sterili logomachie di alcuni filosofi. La verità  è  una e semplice. Ma per 
vederla tutta in questa sua unità  e semplicità  bisogna saper raggiungere la 
sua altezza; non si può  pretendere di portarla giù  al nostro umano livello 
senza imbrattarla e falsificarla. La verità, la soluzione dei misteri, la visione 
del  pensiero  di  Dio,  non  si  raggiungono  per  poderose  trattazioni,  per 
elaborate disquisizioni, per prepotenza di logica e di ragione, ma per le vie 
dell’ascensione di spirito che sono quella della catarsi mistica.

56



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 69

Não  precisa,  portanto,  condenar  e  abandonar  o  subjetivismo 
intuitivo,  mas  evolui-lo,  purificá-lo,  conduzi-lo  sempre  mais  alto  até 
reencontrar nele a unidade. Ele permanecerá assim sempre a via mestra do 
conhecimento. Coordenar, portanto, as atuais intuições para reconstruir a 
verdade,  mas  sobretudo  subir  evoluindo  a  consciência,  para  nos 
aproximarmos da verdade. É  necessário subir, também pela humildade de 
coração, por pureza de intenções, por sublimação de paixão. É  necessário, 
para evoluir a consciência, atravessar a catarse mística, que está  no centro 
deste estudo. Em um coração corrompido não pode nascer outra coisa que 
uma soberba eloquência de vã  sabedoria, que dissídio, que confusão, que 
incompreensão. Eis as estéreis logomaquias de alguns filósofos. A verdade 
é  una e simples. Mas para vê-la toda nesta sua unidade e simplicidade, 
precisa saber atingir a sua altura; não se pode pretender trazê-la ao nosso 
nível  humano  sem  manchá-la  e  falsificá-la.  A  verdade,  a  solução  dos 
mistérios, a visão do pensamento de Deus, não se alcançam por poderosas 
discussões,  por  elaboradas  dissertações,  por  prepotência  de  lógica  e  de 
razão, mas pelas vias da ascensão de espírito que são a da catarse mística.

56



70 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VII. Struttura del fenomeno mistico

Ho parlato di medianità, di ultrafania, e parlo qui di misticismo, in 
quanto in queste forme vedo gli indici e gli esponenti più  evidenti di questa 
evoluzione spirituale che è il problema centrale di ogni mio studio, come lo 
è della mia vita. E in queste conseguenze, dedotte fin nel campo dei metodi 
per la conquista della conoscenza, risalta e si può  costatare l’importanza di 
tali questioni, se così gigantesche ripercussioni si proiettano sin nel campo 
pratico di problemi di orientamento concettuale, così gravi, tormentosi e 
tuttora insoluti.

Superati questi corollari di indole filosofica, su cui mi sono soffermato 
oltre che per la loro importanza intrinseca anche per meglio inquadrare il 
fenomeno  mistico  nel  pensiero  moderno  e  giustificare  la  sua  tecnica 
pensativa  di  fronte  alla  psicologia  razionale,  riprendiamo  ora  più  in 
particolare l’analisi del suo sviluppo e mète conclusive, nell’ambito tracciato 
nella definizione di ascesi mistica, data a principio del capitolo III.

La soluzione al problema della conoscenza non è che un aspetto della 
trasumanazione realizzantesi nell’ascesi mistica, la quale è  trasformazione 
così  profonda dell’essere,  da  mutare  e  risolvere  tutti  i  problemi  umani. 
Quando lo spirito giunge a questo livello, il semplice fenomeno ispirativo 
scompare  progressivamente  riassorbito,  come  il  meno  nel  più,  nel 
fenomeno  dell’unificazione  che  qui  non  è  solamente  una  tecnica  di 
pensiero, metodo per toccare la conoscenza, ma è una trasumanazione di 
personalità, un riassorbimento del distinto nel tutto, di coscienza nella 
Divinità. Allora la semplice recezione noúrica diventa visione ed estasi, 
cioè  non  più  una  sola  comunicazione  di  pensiero  ma una  espansione 
totale  dell’essere  in  tutte  le  sue capacità.  Per  molte  psicologie  questo 
campo sarà situato nella zona del superconcepibile.

Per comprendere il fenomeno mistico bisogna rifarsi da capo, prima 
di  tutto  orientandolo  in  seno  alla  fenomenologia  universale.  Esso  è 
fenomeno psicologico, fenomeno di evoluzione biologica, continuata dalle 
superate  fasi  organiche  nelle  superiori  fasi  di  evoluzione  spirituale.  È  
dunque  fenomeno  universale,  logicamente  piazzato  nello  sviluppo  della 
legge di evoluzione, naturale, necessario, insopprimibile. È  supernormale 
solamente in senso relativo, cioè in rapporto alla attuale posizione evolutiva 
della coscienza umana. È  semplicemente poco comune, come lo sono tutte 
le vette, poco visibile e difficilmente concepibile dal basso della mediocre 
normalità  attuale. Noi lo vediamo difatti sorgere in tutti i tempi e in tutti i 
luoghi, da un capo all’altro della storia e del mondo. Ogni tipo individuale

60

57

58

59



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 71

VII. Estrutura do fenômeno místico

Falei  de  mediunidade,  de  ultrafania,  e  falo  aqui  de  misticismo, 
enquanto nestas formas vejo os indicadores e os expoentes mais evidentes 
desta evolução espiritual, que é  o problema central de cada meu estudo, 
como o é da minha vida. E nestas consequências, deduzidas até mesmo no 
campo dos métodos pela conquista do conhecimento, ressalta e se pode 
constatar a importância de tais questões, se tão gigantescas repercussões se 
projetam  até  mesmo  no  campo  prático  dos  problemas  de  orientação 
conceitual, tão graves, tormentosos e ainda insolutos.

Superados estes corolários de índole filosófica, nos quais me detive 
não apenas pela sua importância intrínseca, também para melhor enquadrar 
o fenômeno místico no pensamento moderno e justificar a sua técnica de 
pensamento  diante  da  psicologia  racional,  retomemos  agora  mais  no 
particular a análise de seu desenvolvimento e metas conclusivas, no âmbito 
traçado na definição de ascese mística, dada no princípio do capítulo III.

A solução para o problema do conhecimento não é senão um aspecto 
da transumanização realizada na ascese mística, a qual é uma transformação 
tão profunda do ser, para mudar e resolver todos os problemas humanos. 
Quando  o  espírito  atinge  a  este  nível,  o  simples  fenômeno  inspirativo 
desaparece  progressivamente  reabsorvido,  como  o  menos  no  mais,  no 
fenômeno  da  unificação,  que  aqui  não  é  somente  uma  técnica  de 
pensamento,  método  para  tocar  o  conhecimento,  mas  é  uma 
transumanização de personalidade, uma reabsorção do distinto no todo, de 
consciência na Divindade. Então, a simples recepção noúrica torna-se visão 
e êxtase, i. é., não mais uma mera comunicação de pensamento, mas uma 
expansão total do ser em todas as suas capacidades. Para muitas psicologias, 
este campo será situado na zona do superconcebível.

Para compreender o fenômeno místico precisa refazer-se do início, 
antes  de  tudo  orientando-o  dentro  da  fenomenologia  universal.  Ele  é 
fenômeno  psicológico,  fenômeno  de  evolução  biológica,  continuada  das 
fases  orgânicas  superadas  nas  superiores  fases  de  evolução  espiritual.  É , 
portanto, fenômeno universal, logicamente situado no desenvolvimento da 
lei de evolução, natural, necessário, irreprimível. É  supranormal somente em 
sentido relativo, i. é., em relação à  atual posição evolutiva da consciência 
humana. É  simplesmente pouco comum, como o são todos os picos, pouco 
visível e dificilmente concebível do baixo da medíocre normalidade atual. 
Nós o vemos, de fato, surgir em todos os tempos e em todos os lugares, de 
um  extremo  ao  outro  da  história  e  do  mundo.  Cada  tipo  individual

60

57

58

59



72 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

vi pone, nella sua specifica differenziazione, la nota particolare della sua 
personalità  e lo plasma, lo trasforma, lo adatta a sé, alla sua razza, al suo 
tempo; ma il fenomeno sussiste, come momento integrante delle leggi della 
vita,  sulla  soglia  del  quale  sembra fatale  che l’evoluzione umana debba 
affacciarsi  come  ad  una  grande  svolta  del  suo  cammino,  giunta  ad  un 
momento di sua superiore maturazione. Niente di miracoloso dunque, di 
eccezionale, di gratuitamente e arbitrariamente concesso dal cielo. In tutti i 
fenomeni,  e  soprattutto  e  sempre più  in  quelli  che  si  innalzano a  Dio, 
sentiamo la presenza di un ordine, di una giustizia, di una armonia divina. 
Ciò  non è  mancanza di  fede e di  religione,  ma è  semplicemente serio, 
positivo, conforme a giustizia.

Ho  spiegato  scientificamente  nella  “Grande  Sintesi”,  nella  teoria 
dell’evoluzione  delle  dimensioni,  come  per  evoluzione  lo  spirito  umano 
ascenda dalla attuale fase di coscienza nella fase di supercoscienza che è  la 
prima dimensione del successivo universo trifase in cui evolve l’attuale, trino 
nei suoi piani di sviluppo: materia, energia, spirito. Certo che l’ingresso della 
psiche  umana  in  questa  nuova  dimensione  dell’essere,  qui  oramai 
assolutamente super-materiale o supersensoria, è per essa un fatto così nuovo 
e  grandioso,  che  il  solo  affacciarsi  sulla  soglia  della  nuova  dimensione  e 
nuovissimo modo di essere, non può non darle un profondo senso di vertigine, 
come prova che si affaccia sull’abisso del mistero. Esso sembra tenebra, ma 
non è che un mare inesplorato di nuove sensazioni.

Esporrò più  avanti il fenomeno in termini di sensazione, quale lo vissero 
tanti  mistici  concordemente  nelle  linee  fondamentali,  quali  io  stesso  l’ho 
vissuto e quale obiettivamente lo descriverò, poiché come ho detto io compio 
in questo scritto l’analisi di realtà per me sperimentali, non dedotte solamente 
dall’altrui, ma soprattutto dalla “mia” osservazione.

Ma devo qui, prima di abbandonarmi all’impeto lirico del momento 
mistico, parlare in termini di scienza e di ragione, esporre la possibilità  
logica del fenomeno, in modo che esso risulti razionalmente ammissibile 
anche a chi non lo sente, non vi è  giunto per evoluzione, non è  capace 
quindi di capirlo che nei termini della sua psicologia  razionale. Potremo 
così analizzare e comprendere con la moderna forma mentale della scienza 
un fenomeno che sembra relegato nelle più  alte e inaccessibili zone dello 
spiritualismo e delle religioni. Esso apparirà  così nella sua nuda realtà, non 
come  un  privilegio  o  autorizzazione  dall’alto,  né  come  un  monopolio 
riservato, ma, più  giustamente come via aperta a tutti gli uomini di buona 
volontà. Apparirà  quale è, cioè  fenomeno esatto, obiettivo, la cui legge è  
possibile rintracciare (come noi faremo) e che si verifica spontaneamente 
tutte  volte  che  se  ne  presentino  le  condizioni  determinanti.  Esso  non 
sopraggiunge  per  azione  di  capricciose  volontà  extra-cosmiche,  ma 
rappresenta il normale sviluppo funzionale dell’universo nei suoi piani più

62

63

61



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 73

vos  coloca,  na  sua  específica  diferenciação,  a  nota  particular  da  sua 
personalidade e o plasma, o transforma, o adapta a si mesmo, à  sua raça, 
ao seu tempo; mas o fenômeno subsiste, como momento integral das leis 
da  vida,  em  cujo  limiar  parece  fatal  que  a  evolução  humana  deva  se 
aproximar,  como uma grande curva do seu caminho, alcançada em um 
momento  de  sua  superior  maturação.  Nada  de  milagroso,  portanto,  de 
excepcional, de gratuita e arbitrariamente concedido pelo céu. Em todos os 
fenômenos, e sobretudo e sempre mais naqueles que se elevam a Deus, 
sentimos a  presença de uma ordem, de uma justiça,  de uma harmonia 
divina.  Isso  não  é  falta  de  fé  e  de  religião,  mas  é  simplesmente  sério, 
positivo, conforme à justiça.

Expliquei cientificamente na “Grande Síntese”, na teoria da evolução 
das dimensões, como por evolução o espírito humano ascenda da atual fase 
de consciência na fase de superconsciência que é  a primeira dimensão do 
sucessivo universo trifásico no qual evolui o atual, trino nos seus planos de 
desenvolvimento: matéria, energia, espírito. Certo que o ingresso da psique 
humana  nesta  nova  dimensão  do  ser,  aqui  agora  absolutamente 
supermaterial ou supersensória, é  para ela um fato tão novo e grandioso, 
que o só  aparecer no limiar da nova dimensão e novíssimo modo de ser 
não pode deixar de lhe dar um profundo senso de vertigem, como prova 
que se encara o abismo do mistério. Ele parece treva, mas não é senão um 
mar inexplorado de novas sensações.

Exporei  mais  adiante  o  fenômeno  em  termos  de  sensação,  qual  o 
vivenciaram tantos místicos concordemente nas linhas fundamentais, como eu 
mesmo o vivenciei e como objetivamente o descreverei, pois, como disse eu 
cumpro  neste  escrito  a  análise  de  realidades  para  mim  experimentais,  não 
deduzidas somente de outros, mas sobretudo da “minha” observação.

Mas devo aqui, antes de abandonar-me ao ímpeto lírico do momento 
místico, falar em termos de ciência e razão, expor a possibilidade lógica do 
fenômeno,  de  modo que  ele  resulte  racionalmente  admissível  mesmo a 
quem não o sente, não chegou a ele por evolução, não é capaz, portanto, de 
entendê-lo senão nos termos da sua psicologia racional. Podemos, assim, 
analisar  e  compreender,  com  a  moderna  forma  mental  da  ciência  um 
fenômeno  que  parece  relegado  nas  mais  altos  e  inacessíveis  zonas  do 
espiritualismo e das religiões. Ele aparecerá  assim na sua nua realidade, 
não como um privilégio ou autorização do alto, nem como um monopó lio 
reservado, mas, mais justamente, como via aberta a todos os homens de 
boa vontade. Aparecerá  qual é, i. é., fenômeno exato, objetivo, cuja lei é 
possível retraçar (como nós  faremos) e que se verifica espontaneamente 
todas vezes que se apresentam as condições determinantes. Ele não surge 
pela  ação  de  caprichosas  vontades  extra-cósmicas,  mas  representa  o 
normal  desenvolvimento  funcional  do  universo  nos  seus  planos  mais

62

63

61



74 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

elevati. Ricostruiamo dunque, attraverso l’osservazione, la legge del fenomeno.

Per far ciò  riduciamolo alla sua più  semplice espressione, alla sua 
struttura scheletrica di vibrazione. Vibrazione è, nel mondo super-fisico in 
cui ora entriamo, un vero modo di essere, una qualità  fondamentale capace 
di individuare la forma in tipi specifici nettamente definiti. Lo vediamo per 
esempio nelle onde hertziane. Gli esseri situati nel piano fisico, cioè  nella 
forma organica di un corpo materiale, si distinguono l’uno dall’altro per le 
qualità  di questo involucro, per i limiti della dimensione spaziale in cui 
esso è situato, per la sua impenetrabilità, per le sue caratteristiche sensorie. 
Ma vi sono indubbiamente forme di esistenza super-fisiche, di coscienza 
supersensoria libera da involucro organico. Allora, quando passiamo da un 
organismo  fisico  retto  da  un  principio  dinamico,  ad  un  organismo  di 
struttura esclusivamente dinamica, quando il corpo non è  più  costituito di 
materia,  ma  è  sola  energia,  allora  l’individuazione  specifica  personale, 
quella  che  distingue,  non  può  essere  data  dal  corpo  e  dalle  sue 
caratteristiche fisiche. Allora ciò  che individua è  il tipo di vibrazione che 
costituisce la manifestazione di vita dell’essere, è  la particolare forma di 
energia secondo cui esso si agita, sono le caratteristiche dell’onda, in cui 
questa vibrazione si definisce.

In tali forme di vita è  situato, sia lo spirito disincarnato (e tanto più  
quanto per  evoluzione si  sarà  liberato dai  suoi  involucri  più  densi),  sia 
quella parte dell’uomo che è  pura coscienza o spirito, anche questa tanto 
più  quanto  meglio  riesce  a  superare  la  zona  barontica  delle  più  basse 
passioni e a raggiungere i più  alti piani di evoluzione, sia pure in speciali 
stati ultrafanici. Allora l’io non esiste che nella forma di questo dinamismo 
che ha superato la dimensione spazio e tempo.

Abbiamo  già  spiegato  nella  “Tecnica  delle  Noúri”,  come  la 
comunicazione tra puri centri psichici (in quel caso: corrente di pensiero e 
coscienza del medium) possa avvenire per il fenomeno della risonanza che 
è  legge universale che ha le sue ripercussioni sin nel campo acustico. E 
abbiamo visto che esso è  la base della trasmissione e recezione noúrica e 
che, perché esso si verifichi, i due termini, trasmittente e ricevente, devono 
entrare in sintonia, armonizzarsi cioè  secondo lo stesso ritmo vibratorio. 
Abbiamo visto cioè  che è  necessaria una comunione di vibrazione perché, 
se  questa  sarà  simili  potrà  coincidere  e  sovrapporsi,  se  sarà  dissimili 
nessuna risonanza, quindi né  sintonia né  comunicazione, sarà  possibile. E 
difatti  abbiamo  assunta  l’affinità  come  condizione  necessaria  della 
trasmissione e captazione noúrica.

Le  coscienze  o  spiriti  sono  dunque  simili  o  dissimili  per 
caratteristiche di vibrazione. Al livello fisico due o più  esseri che vibrano 
perfettamente  all’unisono  e  si  sentono  uno  per  istinti,  sentimento,

66

67

64

65



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 75

elevados. Reconstruamos, portanto, através da observação, a lei do fenômeno.

Para  fazer  isso,  reduzamo-lo  à  sua  mais  simples  expressão,  à  sua 
estrutura esquelética de vibração. Vibração é, no mundo superfísico em que 
agora entramos, um verdadeiro modo de ser, uma qualidade fundamental 
capaz de identificar a forma em tipos específicos nitidamente definidos. O 
vemos, por exemplo, nas ondas hertzianas. Os seres situados no plano físico, 
i. é., na forma orgânica de um corpo material, se distinguem uns dos outros 
pelas qualidades deste invólucro, pelos limites da dimensão espacial em que 
ele  é  situado,  pela  sua  impenetrabilidade,  pelas  suas  características 
sensoriais. Mas existem, indubitavelmente, formas de existência superfísicas, 
de  consciência  supersensória  livre  de  invólucro  orgânico.  Então,  quando 
passamos de um organismo físico regido por um princípio dinâmico, para 
um organismo de estrutura exclusivamente dinâmica, quando o corpo não é 
mais  constituído  de  matéria,  mas  é  só  energia,  então  a  individuação 
específica pessoal, aquela que distingue, não pode ser dada pelo corpo e 
pelas suas características físicas. Então o que identifica é o tipo de vibração 
que constitui a manifestação da vida do ser, é a particular forma de energia 
segundo a qual ele se agita, são as características da onda, nas quais esta 
vibração se define.

Em tais formas de vida está situado, tanto o espírito desencarnado (e 
tanto mais quanto por evolução se será liberado pelos seus invó lucros mais 
densos), seja aquela parte do homem que é  pura consciência ou espírito, 
também esta, tanto mais quanto melhor consegue superar a zona barôntica 
das mais baixas paixões e a alcançar os mais altos planos de evolução, 
ainda que em especiais estados ultrafânicos. Então, o eu não existe senão 
na forma deste dinamismo que superou as dimensões espaço e tempo.

Já  explicamos na “Técnica das Noúres”, como a comunicação entre 
puros  centros  psíquicos  (naquele  caso:  corrente  de  pensamento  e 
consciência do médium) possa ocorrer pelo fenômeno da ressonância que é 
lei universal que tem as suas repercussões até mesmo no campo acústico. E 
vimos que ele é  a base da transmissão e recepção noúrica e que, para que 
ele se verifique, os dois termos, transmissor e receptor, devem entrar em 
sintonia, i. é., harmonizar-se segundo o mesmo ritmo vibratório. Vimos, i. 
é., que é  necessária uma comunhão de vibrações porque, se estas forem 
semelhantes, poderá  coincidir e sobrepor-se, se forem dissemelhantes, não 
haverá  ressonância,  portanto,  nem  sintonia  nem  comunicação,  será 
possível. E, de fato, assumimos a afinidade como condição necessária da 
transmissão e captação noúrica.

As consciências ou espíritos são, portanto, semelhantes ou dissemelhantes 
por características de vibrações. Ao nível físico, dois ou mais seres que vibram 
perfeitamente  em  uníssono  e  se  sentem  unidos  por  instintos,  sentimento,

66

67

64

65



76 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

pensiero,  restano  tuttavia  inesorabilmente  distinti  dalla  loro  corteccia 
umana  senza  possibilità  di  sovrapporsi  e  coincidere.  Se  sopprimeremo 
quell’involucro essi appariranno e diverranno veramente quello che sono 
come coscienza, cioè  uno senza possibilità  di distinzione. Se li porremo 
nella loro posizione di spiriti,  essi si confonderanno nello stesso tipo di 
vibrazione,  come  due  suoni  identici  emananti  da  due  sorgenti  diverse 
formano  lo  stesso  suono.  Ecco  perché  è  spesso  difficile  la  cosiddetta 
identificazione spirituale,  appunto perché  in più  alti  piani il  concetto di 
personalità  in  senso  umano  non  ha  più  significato.  In  quelle  zone  di 
evoluzione spirituale gli esseri si legano per risonanza in forma di esistenza 
collettiva, esistono cioè  in forma di correnti di pensiero. Per questo noi, 
appena  emergiamo  in  questa  stratosfera  concettuale  dell’evoluzione, 
incontriamo  noúri  e  non  separate  individuazioni,  come  l’analogia  col 
mondo umano ci indurrebbe a supporre.

Nella descrizione della tecnica della recezione noúrica erano dunque già  
i germi di questo sviluppo. E come il fenomeno ispirativo evolve e si completa 
nel fenomeno mistico, così la semplice comunicazione noúrica qui si completa 
nell’identificazione di coscienza che è unificazione di personalità. Il fenomeno 
di risonanza nel campo acustico, la quale avevamo assunta come punto di 
partenza  di  quella  tecnica,  è  appunto  una  affinità  dinamica,  una 
identificazione di modo di essere, una sovrapposizione di individuazione. La 
sintonia  è  sempre  la  base  dello  stesso  fenomeno  in  continuazione, 
armonizzarsi è  la sua legge, per giungere prima alla comunicazione che è  il 
centro  del  fenomeno  noúrico,  poi  alla  unificazione  che  è  il  centro  del 
fenomeno mistico. Allora le due coscienze vibranti all’unisono, esistendo cioè 
nella identica forma, perdono ogni nota di distinzione, la acquistano come 
identificazione, e si fondono nella stessa unità.

Tutto  il  fenomeno mistico  si  realizza  dunque  per  un  processo  di 
attrazione  che  tende  a  raccorciare  le  distanze  date  dalla  diversità,  a 
sopprimere  cioè  le  differenze;  contiene  un  metodo  per  la  conquista 
dell’affinità,  per  giungere  all’unificazione.  È  questo  un  procedimento  di 
amore,  la  grande  mola  dell’ascesi  mistica,  come  è  la  colonna  centrale 
dell’edificio dell’evoluzione. Nel mondo spirituale gli esseri che cantano la 
stessa nota, che emanano la stessa luce, diventano la stessa musica e lo 
stesso splendore, gli esseri che si muovono secondo lo stesso tipo dinamico 
fondono il loro movimento, si unificano, sono cioè la stessa coscienza.

68

69



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 77

pensamento,  restam  todavia  inexoravelmente  distintos  da  sua  carapaça 
humana,  sem possibilidade  de  sobrepor-se  e  coincidir.  Se  suprimirmos 
aquele invó lucro, eles aparecerão e se tornarão verdadeiramente o que são 
como consciência, i. é., um sem possibilidade de distinção. Se os pormos 
na  sua  posição  de  espíritos,  eles  se  confundirão  no  mesmo  tipo  de 
vibração,  como  dois  sons  idênticos  emanados  de  duas  fontes  diversas 
formam o mesmo som. Eis porque é  frequentemente difícil a assim dita 
identificação  espiritual,  precisamente  porque  em  mais  altos  planos  o 
conceito de personalidade no sentido humano não tem mais significado. 
Nestas zonas de evolução espiritual, os seres se ligam por ressonância na 
forma  de  existência  coletiva,  i.  é.,  existem em forma  de  correntes  de 
pensamento. Por isto nós, apenas emergimos nesta estratosfera conceitual 
da evolução, encontramos noúres e não separadas individuações, como a 
analogia com o mundo humano nos induziria a supor.

Na  descrição  da  técnica  de  recepção  noúrica  já  estavam  então 
presentes os germes deste desenvolvimento.  E assim como o fenômeno 
inspirativo evolui  e  se  completa  no fenômeno místico,  assim a  simples 
comunicação noúrica aqui se completa na identificação da consciência que 
é  unificação  de  personalidade.  O  fenômeno  de  ressonância  no  campo 
acústico,  a  qual  assumimos  como  ponto  de  partida  daquela  técnica,  é 
precisamente uma afinidade dinâmica, uma identificação de modo de ser, 
uma superposição de individuações. A sintonia é sempre a base do mesmo 
fenômeno em continuação, harmonizar-se é a sua lei, para chegar primeiro 
à  comunicação que é  o centro do fenômeno noúrico, depois à  unificação, 
que é o centro do fenômeno místico. Então, as duas consciências vibrantes 
em  uníssono,  existindo,  i.  é.,  na  mesma  forma,  perdem  cada  nota  de 
distinção, a adquirem como identificação, e se fundem na mesma unidade.

Todo o fenômeno místico se realiza, portanto, por um processo de 
atração que tende a encurtar as distâncias dadas pela diversidade, i. é., a 
suprimir as diferenças; contém um método para a conquista da afinidade, 
para alcançar a unificação.  É  este um procedimento de amor,  a grande 
pedra de moinho da ascese mística, como é a coluna central do edifício da 
evolução. No mundo espiritual, os seres que cantam a mesma nota, que 
emanam a mesma luz, tornam-se a mesma música e o mesmo esplendor, os 
seres  que  se  movem  segundo  o  mesmo  tipo  dinâmico  fundem  o  seu 
movimento, se unificam, i. é., são a mesma consciência.

68

69



78 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VIII. Corollari – Fede e ragione

Queste  semplici  affermazioni  ci  danno  la  chiave  del  fenomeno 
dell’ascesi  mistica  e  dei  suoi  corollari  spirituali.  Vibrazione,  risonanza, 
sintonizzazione,  affinità,  unificazione,  ne  risultano  le  tappe  logiche  ed 
evidenti. Più  in alto avremo, come ho detto nella “Tecnica delle Noúri”, 
equivalenti superiori della vibrazione, ma il principio è identico. Quando si 
pensa che nell’ascesi mistica il secondo termine è addirittura la Divinità, si 
può  sin d’ora immaginare quale vertigine di esaltazione di coscienza quella 
ascesi possa rappresentare per la personalità  umana che la intraprende. Ne 
segue  subito  che  l’ascesi  è  sulla  via  del  perfezionamento  spirituale  nel 
modo più  cospicuo e che i vertici delle conquiste morali sono la sua meta 
naturale  e  necessaria.  I  mistici  parlano  sempre  di  Dio  e  di  amore,  di 
unione,  di  nozze  spirituali  dell’anima  con  Dio.  Noi  dobbiamo 
razionalmente giungere alla spiegazione di questa terminologia e psicologia 
che essi  non spiegano.  Noi  vi  vediamo funzionare  tutto  il  meccanismo 
vibratorio del pensiero, dei sentimenti, delle passioni. Vediamo per segni 
positivi  e  negativi  formarsi  consensi  o  dissensi,  armonie  e  dissonanze, 
attrazioni e repulsioni. Vi sono le grandi forze dell’amore e dell’odio che 
sono alle basi della vita. Ma l’ascesi è  fenomeno di evoluzione, quindi di 
armonizzazione  e  unificazione;  è  quindi  soprattutto  amore.  Nell’ascesi 
mistica si stabilisce questa corrente di attrazione tra l’alto e il basso e tra il 
basso e l’alto e con ciò  si rivela in termini di ragione il più  grande mistero 
che  è  la  discesa  verso  l’uomo,  dell’amore  di  Dio.  Vedremo  quale 
meraviglioso  gioco  di  luci  spirituali  nascerà  da  questi  fenomeni.  Il 
principio  di  sintonizzazione  e  di  affinità  impone  il  processo  della 
purificazione,  la  necessità  di  fare  il  vuoto  in  basso,  nel  mondo  della 
materia, che si lascia dietro di sé, perché  vi sia spazio da dare alla vita ad 
un livello più  alto. E qui nasce la lotta interiore della rinuncia, la fatica 
della virtù , il dolore che lacera i legami dello spirito, il superamento delle 
passioni,  la  distruzione  dell’io  umano  e  la  resurrezione  in  Dio  dell’io 
superumano.

Il  principio  vibratorio  su  cui  si  basa  il  fenomeno  ci  guida  a 
comprendere  le  vie  della  liberazione,  a  comprendere  perché  si  debbano 
guidare e non distruggere le passioni, perché sia necessario giungere al loro 
dominio,  non  isterilirsi  nella  loro  semplice  distruzione.  È  necessario 
ricostruire  la  vibrazione che si  arresta,  ricostruirla  in  un movimento più  
intenso perché  sia  vita e non morte. È  necessario trasformare, riedificare, 
rinascere continuamente, affermare prepotentemente e dirò  anche godere, 
vivere, amare in alto, oltre che soffrire e morire in basso. Il mio è misticismo 
gioioso, costruttivo e dinamico. È  assurdo certo misticismo conventuale fatto

70

71



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 79

VIII. Corolários – Fé e Razão

Essas simples afirmações nos dão a chave do fenômeno da ascese 
mística  e  dos  seus  corolários  espirituais.  Vibração,  ressonância, 
sintonização,  afinidade,  unificação,  lhe  resultam  as  etapas  lógicas  e 
evidentes.  Mais no alto teremos, como disse na “Técnica das Noú res”, 
equivalentes superiores da vibração, mas o princípio é  idêntico. Quando 
se  pensa  que  na  ascese  mística  o  segundo  termo  é  absolutamente  a 
Divindade, se pode desde agora imaginar qual vertigem de exaltação de 
consciência aquela ascese possa representar pela personalidade humana 
que  a  empreende.  Lhe  segue  súbito  que  a  ascese  está  na  via  do 
aperfeiçoamento espiritual no modo mais conspícuo e que o vértice das 
conquistas morais são a sua meta natural e necessária. Os místicos falam 
sempre de Deus e de amor, de união, de casamentos espirituais da alma 
com  Deus.  Nós  devemos  racionalmente  chegar  à  explicação  desta 
terminologia e psicologia que eles não explicam. Nós aí vemos funcionar 
todo  o  mecanismo  vibrató rio  do  pensamento,  dos  sentimentos,  das 
paixões. Vemos por sinais positivos e negativos formar-se consensos ou 
dissensos,  harmonias  e  dissonâncias,  atrações  e  repulsões.  Existem as 
grandes forças do amor e do ódio que são as bases da vida. Mas a ascese 
é  fenômeno  de  evolução,  portanto  de  harmonização  e  unificação;  é, 
portanto, sobretudo amor. Na ascese mística se estabelece esta corrente 
de atração entre o alto e o baixo e entre o baixo e o alto e com isso se 
revela em termos de razão  o maior mistério que é  a  descida rumo ao 
homem,  do  amor  de  Deus.  Veremos  que  maravilhoso  jogo  de  luzes 
espirituais nascerá  destes fenômenos. O princípio da sintonização e de 
afinidade  impõe  o  processo  da  purificação,  a  necessidade  de  fazer  o 
vazio em baixo, no mundo da matéria, que se deixa para trás de si, para 
que haja espaço para dar à  vida em um nível mais alto. E aqui nasce a 
luta interior da renúncia, a tarefa da virtude, a dor que dilacera os laços 
do espírito, o superamento das paixões, a destruição do eu humano e a 
ressurreição em Deus do eu super-humano.

O princípio  vibratório  em que  se  baseia  o  fenômeno  nos  guia  a 
compreender as vias da libertação, a compreender porque se devem guiar e 
não destruir as paixões, porque seja necessário alcançar-lhes o domínio, 
não  esterilizar-se  na  sua  simples  destruição.  É  preciso  reconstruir  a 
vibração que se detém, reconstruí-la em um movimento mais intenso para 
que seja vida e não morte. É  necessário transformar, reedificar, renascer 
continuamente, afirmar prepotentemente e direi mesmo, gozar, viver, amar 
no alto, assim como sofrer e morrer no baixo. O meu é  misticismo alegre, 
construtivo  e  dinâmico.  É  absurdo  certa  misticismo  conventual  feito

70

71



80 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

di sola, arida rinuncia che nega, uccide, distrugge non lasciando che vuoto. 
È  assurda certa contemplazione che troviamo talvolta in oriente, che isola 
l’uomo  nel  suo  egoismo  di  spirito  e  lo  accantona  dal  mondo,  senza 
rigeneralo attivo, operante per il bene nella vita di tutti.

Comprendiamo così il meccanismo del distacco e della conquista. Si 
diventa schiavi di ciò  che si ama e quando ciò  è materia e creatura, il cuore 
si  lega al  caduco e all’illusione, si  condanna a nuove lacerazioni,  finché  
comprenderà, per dirigersi verso mete più  sicure. È  il principio vibratorio 
per  cui  si  stabilisce  una corrente  di  attrazione tra  i  due termini,  l’io  e 
l’oggetto  del  suo  amore,  che  ci  spiega  la  formazione  del  legame.  Sono 
potenze sottili ma pur reali, che poi bisogna spezzare e il dolore è  pure 
reale. L’uomo è  vincolato, tirato da ogni lato tormentosamente da questi 
legami  imponderabili  che  egli  stesso  ha  stabilito.  Anche  qui  gli  stessi 
termini  del  fenomeno  e  cioè:  vibrazione,  sintonizzazione,  affinità, 
unificazione.  E  il  nostro  cuore  subirà  le  sorte  dell’oggetto  della  sua 
unificazione. La comunione di vibrazioni ci rende simili a ciò  che si ama: 
l’oggetto si pone in alto e l’anima lo serve. Ecco la ragione meccanica per 
cui bisogna staccarsi dalla terra, che ci fa comprendere come i sentimenti, 
le  passioni,  le  attrazioni  generino delle  fusioni  che possono,  secondo la 
natura dell’oggetto, essere vincoli di gioia e di dolore.

Comprendiamo  così  il  fenomeno  e  il  significato  della  fede. 
Concepisco  la  coscienza  come un’unità  radiante,  l’io  evoluto  come una 
noúri che tende perennemente alla diffusione, alla dilatazione di se stessa, 
che è  centro di emanazioni continue. Come si spezza dunque il cerchio 
chiuso della ragione, come si sfonda il cielo dell’intuizione e della visione? 
Come si  conquista,  con i  mezzi  limitati  di  una dimensione concettuale 
inferiore, il dominio della dimensione superiore? Con la fede. La tecnica 
vibratoria ci dà la chiave del mistero.

La ragione è  oggettiva, vuole, prima di credere, assicurarsi e solo in 
via subordinata affidarsi. Ma il metodo della prudenza e della sicurezza non 
è  il  metodo del  volo.  E qui  risorge l’incessante antagonismo tra la  mia 
forma  di  pensiero  e  quella  del  razionalismo  scientifico,  in  continuo, 
stridente, inconciliabile contrasto. Eppure il primo è  il sistema dei mistici, 
dei genii, del Vangelo, delle grandi creazioni di spirito, è  il metodo che si 
basa  sul  perfezionamento  dell’organo  centrale  della  concezione,  la 
coscienza,  fatto  fondamentale,  da  cui  la  scienza  si  assenta.  Se  non  lo 
spezzeremo per evoluzione, la ragione non saprà  mai uscire dal cerchio in 
cui è  chiusa e dentro il quale, senza poter evadere, ritorna sempre su se 
stessa.  E spezzarlo per evoluzione no si  può  se  non introducendo nella 
coscienza fattori nuovi che ne dilatino il potenziamento. L'atto psicologico 
con cui si introducono questi fattori nuovi si chiama fede.

72

73

74



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 81

de só , árida renúncia que nega, mata, destró i não deixando senão vazio. É  
absurda certa contemplação que encontramos às vezes no oriente, que isola 
o homem no seu egoísmo de espírito e o isola do mundo, sem regenerá-lo 
ativo, operante pelo bem na vida de todos.

Compreendemos assim o mecanismo do desapego e da conquista. Se 
tornam escravos disso que se ama e quando isso é  matéria e criatura, o 
coração se liga ao caduco e à ilusão, se condena a novas lacerações, até que 
compreenderá,  para  dirigir-se  para  metas  mais  seguras.  É  o  princípio 
vibratório pelo qual se estabelece uma corrente de atração entre os dois 
termos,  o  eu  e  o  objeto  de  seu  amor,  que  nos  explica  a  formação  do 
vínculo. São potências sutis, porém reais, que então precisa quebrar e a dor 
é  também  real.  O  homem  é  vinculado,  tirado  de  cada  lado 
tormentosamente  por  estes  laços  imponderáveis  que  ele  mesmo 
estabeleceu.  Também  aqui  os  mesmos  termos  do  fenômeno  e,  i.  é.: 
vibração, sintonização, afinidade, unificação. E o nosso coração sofrerá  a 
sorte do objeto da sua unificação.  A comunhão  de vibrações  nos torna 
semelhantes a isso que se ama: o objeto se põe em alto e a alma o serve. 
Eis a razão mecânica pela qual precisa destacar-se da terra, que nos faz 
compreender como os sentimentos, as paixões, as atrações geram fusões 
que podem, segundo a natureza do objeto, ser laços de alegria e de dor.

Compreendemos assim o fenômeno e o significado da fé. Concebo a 
consciência como uma unidade radiante, o eu evoluído como uma noúri 
que tende perpetuamente à  difusão, à  dilatação de si mesma, que é  centro 
de emanações contínuas. Como se rompe, portanto, o círculo fechado da 
razão, como se penetra o céu da intuição e da visão? Como se conquista, 
com os meios limitados de uma dimensão conceitual inferior, o domínio da 
dimensão  superior?  Com  a fé.  A técnica  vibratória  nos  dá  a  chave do 
mistério.

A razão  é  objetiva,  quer,  antes  de crer,  assegurar-se e só  em via 
subordinada confiar-se. Mas o método da prudência e da segurança não é o 
método do voo. E aqui ressurge o incessante antagonismo entre a minha 
forma de pensamento e aquela do racionalismo científico, em contínuo, 
estridente,  inconciliável  contraste.  Contudo,  o primeiro é  o  sistema dos 
místicos, dos gênios, do Evangelho, das grandes criações de espírito, é  o 
método que se baseia no aperfeiçoamento do órgão central da concepção, a 
consciência,  fato  fundamental,  da  qual  a  ciência  se  ausente.  Se  não  o 
rompermos por evolução, a razão não saberá  jamais escapar do círculo no 
qual está  encerrada e dentro do qual, sem poder evadir, retorna sempre 
sobre si  mesma. E rompê-lo por evolução não se pode introduzindo na 
consciência  fatores  novos  que  lhe  dilatam  o  fortalecimento.  O  ato 
psicológico com o qual se introduzem estes fatores novos se chama fé.

72

73

74



82 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

A  che  serve  restare  nel  positivo  e  nel  sicuro,  se  questo  è  tanto 
limitato e non ha possibilità  di espansione? La verità  universale è  già  tutta 
pronta  e  presente,  spalancata  dinanzi  ai  nostri  occhi.  Non siamo noi  a 
doverla  creare.  Quel  che dobbiamo formare è  la  nostra vista  capace di 
vederla.  Il  problema si  riassume dunque tutto  in  una trasformazione di 
coscienza, perché  essa giungerà  solo fino a quella zona in cui sarà  capace 
di  esistere.  Questa  è  la  barriera  pacifica  ma  inviolabile  che  arresta  gli 
immaturi, gli indegni. La legge pone in velo dinanzi ai loro occhi e la loro 
violenza resta impotente; la verità resta fuori della loro coscienza.

“Devo essere io a saper salire qualitativamente”, ognuno deve dire. 
Perché  la  conoscenza  è  uno  stato  vibratorio  di  sintonizzazione  che  si 
raggiunge  armonizzandosi  per  le  vie  della  bontà,  dell’ascensione 
spirituale.  Ora  chi,  invece  di  seguire  questi  vie,  di  porsi  in  uno  stato 
positivo  di  fiducia  che  stabilisce  la  risonanza,  si  pone  nello  stato 
vibratorio  negativo  di  dubbio  e  di  diffidenza  che  allontana  nella 
dissonanza,  chiuderà  automaticamente  a  se  stesso  le  porte  della 
conoscenza.  Applichiamo  sempre  gli  stessi  concetti:  vibrazione, 
risonanza, sintonizzazione, affinità, unificazione. Per queste vie lo spirito 
giunge a fondersi tranquillamente nella verità.  Ora si può  comprendere 
che  il  problema  della  conoscenza  nella  sua  interezza  e  sostanza  è  un 
problema di unificazione tra l’io umano e la Divinità , è  un problema di 
ascesi  mistica,  di  rivelazione,  perché  quella  Divinità  è  limitata  nella 
nostra coscienza solamente dal nostro concepibile e si concede alla nostra 
anima  in  rapporto  alla  sua  potenza  di  armonizzazione.  Ma  quando  la 
sintonizzazione è  toccata,  l’unificazione compiuta,  la verità  allora è  un 
canto divino, un’armonia suprema, un incendio di amore in cui l’anima 
non sente più  se stessa come cosa distinta.

Questa concezione vibratoria ci mostra meccanicamente che la grande 
via delle ascensioni umane è  nell’amore di Cristo. Il Vangelo è  il metodo 
dell’armonizzazione  universale;  la  Divinità  vi  traspare,  come mai  prima, 
nella  poesia  sublime del  Suo Amore.  Si  tratta  appunto  di  trasparenza  e 
questa si conquista nell’ascesi mistica.

Se noi ci porremo in posizione di resistenza in uno stato vibratorio 
chiuso,  in  atto  di  non voler  salire,  allora  noi  stessi  ci  arresteremo e ci 
mutileremo  della  recezione  amplificatrice  discendente  dalle  correnti 
vivificanti  diffuse nel  tutto.  La ragione è  un giro di  forze chiuse,  è  un 
egoismo  concettuale  che  non  sa  uscire  da  se  stesso,  non  si  dona  per 
simpatia e non conosce le vie vibratorie dell’attrazione che portano alla 
fusione  col  non-io,  quindi  alla  sua  dilatazione  fino  al  non-io.  Bisogna 
scompaginare  questo  equilibrio  e  ricostruirlo  in  una  forma  più  alta  e 
completa, sia pure più  instabile, ma nella sua instabilità  più  dinamica. E la 
fede è il primo balzo in avanti.

75

76

77

78



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 83

A que  serve  permanecer  no  positivo  e  no  seguro,  se  este  é  tão 
limitado e não tem possibilidade de expansão? A verdade universal já  está  
toda  pronta  e  presente,  escancarada  diante  de  nossos  olhos.  Não 
precisamos criá-la. O que devemos formar é  a nossa visão capaz de vê-la. 
O problema se resume, então, todo em uma transformação da consciência, 
porque ela atingirá só  até aquela zona na qual será capaz de existir. Esta é a 
barreira pacífica, mas inviolável, que retém os imaturos, os indignos. A lei 
põe um véu diante dos olhos e a sua violência permanece impotente; a 
verdade permanece fora da sua consciência.

“Devo ser eu a saber subir qualitativamente”, cada um deve dizer. 
Porque o  conhecimento é  um estado vibratório  de  sintonização  que se 
alcança harmonizando-se pelas  vias  da bondade,  da ascensão  espiritual. 
Ora, quem, em vez de seguir estas vias, de por-se em um estado positivo 
de  confiança  que  estabelece  a  ressonância,  se  põe  no  estado vibratório 
negativo de dúvida e de desconfiança que distancia na dissonância, fechará  
automaticamente para si  mesmo as portas do conhecimento.  Aplicamos 
sempre  os  mesmos  conceitos:  vibração,  ressonância,  sintonização, 
afinidade,  unificação.  Por  estas  vias  o  espírito  alcança  para  fundir-se 
tranquilamente na verdade. Agora se pode compreender que o problema 
do  conhecimento  na  sua  inteireza  e  substância  é  um  problema  de 
unificação entre o eu humano e a Divindade, é  um problema de ascese 
mística,  de  revelação,  porque  aquela  Divindade  é  limitada  na  nossa 
consciência somente pelo nosso concebível e se concede à  nossa alma em 
relação  à  sua  potência  de  harmonização.  Mas  quando a  sintonização  é  
tocada, a unificação realizada, então a verdade é  uma canto divino, uma 
harmonia suprema, um incêndio de amor no qual a alma não sente mais a 
si mesma como coisa distinta.

Essa concepção vibratória nos mostra mecanicamente que a grande 
via da ascensão humana reside no amor de Cristo. O Evangelho é o método 
da harmonização universal; a Divindade lhe transparece, como nunca antes, 
na poesia sublime do Seu Amor. Se trata precisamente de transparência e 
esta se conquista na ascese mística.

Se nós  nos  colocarmos em posição  de resistência,  em um estado 
vibratório fechado,  em ato de não  querer  subir,  então  nós  mesmos nos 
deteremos  e  nos  mutilaremos  da  recepção  amplificadora  das  correntes 
vivificantes difusas no todo. A razão é  um giro de forças fechadas, é  um 
egoísmo conceitual que não sabe escapar de si  mesmo, não se doa por 
simpatia e não conhece as vias vibratórios da atração que levam à  fusão 
com  o  não-eu  e,  portanto,  à  sua  dilatação  para  o  não-eu.  Precisa 
interromper  este  equilíbrio  e  reconstruí-lo  em  uma  forma  mais  alta  e 
completa,  embora  seja  mais  instável,  mas  na  sua  instabilidade  mais 
dinâmica. E a fé é o primeiro salto à frente.

75

77

76

78



84 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Ho interrogato nel dubitoso tormento il più  profondo me stesso e mi 
sono  detto:  “come  posso  io  affidarmi  ad  un  imponderabile  che  in  me 
ancora  non  esiste  e  che  devo  io  stesso  creare?”  E  il  profondo  mi  ha 
risposto: “credi,  perché  solo la tua fede, posizione di slancio per salire, 
renderà obiettive e tangibili quelle realtà più  alte che oggi ti sfuggono”.

Non si  tratta  di  fede pazza,  del  “credo quia absurdum”,  disperata 
capitolazione della ragione che pur vuole essere sempre lei a parlare anche 
fuori del suo campo. Questa se ne vada una buona volta, si ripieghi nei suoi 
ghirigori e resti chiusa nel suo ambito, da regina, ma senza pretendere altri 
regni.  La  fede  non  è  una  rinuncia  alle  facoltà  del  pensiero,  come può  
sembrare a chi non può  raggiungere questo livello; ma è uno stato di grazia 
che vede e sa per altre vie e serba in sé la sua gioia infinita; è una dedizione 
che  non  perde  nulla  donarsi,  perché  a  quell'amore  e  a  quella  fiducia 
risponde, ridonandosi di ritorno, l’universo; non è  cecità  che per i ciechi, 
perché  in quella cecità  si apre la visione e si schiudono i cieli e appare 
smagliante il pensiero di Dio.

La fede è  dunque l’atto creativo per eccellenza, che incalza la realtà 
in  formazione,  che  volutamente  può  e  sa  anticipare  gli  stati  futuri 
dell’evoluzione.  In noi,  nel  profondo di  noi  è  già  il  germe degli  infiniti 
sviluppi  del  divino.  Bisogna  agitarlo  dentro  di  noi  e  la  prima  spinta 
dev’essere nostra. L’io ha la potenza di innalzare questi assi dinamici, di 
ingrandirli in turbini di forze attraendo e assimilando dalle infinite correnti 
universali. Con la fede si può  credere prima di sentire, si può  affermare 
prima di conoscere, si può  volere prima di essere. Assurdo: ma così intanto 
si  sente,  si  conosce,  si  è,  in  anticipo,  si  vola dove altri  cammina,  e  ne 
emerge una creazione altrimenti impossibile. Così si forma in anticipo lo 
stato  di  vibrazione,  e  se  ne  eccita  la  risonanza  che,  amplificandosi  nel 
continuo echeggiare, ci trasporterà  e trasformerà  in quel modo e piano di 
vita, dove vogliamo salire.

Come il sole è un torrente di luce e di forza ovunque irraggiante, che 
viene  però  utilizzato  e  valorizzato  solo  quando  cade  su  di  un  germe 
recettivo, così Dio è un torrente di pensiero e di energia che fruttifica solo 
quando viene raccolto dalla risonanza di un’anima pronta. La sorgente è 
totalitaria e ne discende non solo conoscenza, ma bontà, azione, potenza. 
Ma deve esser l’io con un atto di fede a spalancare le braccia, a spalancare 
le vie dell’assorbimento concettuale e dinamico in tutte le sue modulazioni, 
e  compiere  la  fatica  di  proiettarsi  per  afferrare,  stringere  e  immettere. 
Fecondato così dalla divina risonanza, nutrito di queste risposte, lo stato 
vibratorio si stabilizzerà  e si formerà  l’attitudine, la qualità,  lo spirituale 
modo di essere che poi si fissa con la ripetizione, diventa abitudine, istinto, 
bisogno. Così l’influsso divino è  una potenza eternamente attiva nell’opera 
della creazione.

81

82

80

79



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 85

Interroguei no duvidoso tormento o mais profundo de mim mesmo e 
me disse: “como posso eu me confiar a um imponderável que em mim 
ainda não existe e que devo eu mesmo criar?” E o profundo me respondeu: 
“acredite,  porque só  a tua fé,  posição de ímpeto para ascender,  tornará 
objetivas e tangíveis aquelas realidades mais altas que hoje te fogem.”

Não  se  trata  de  fé  tola,  do  “credo  quia  absurdum”,  desesperada 
capitulação da razão que ainda quer ser sempre aquela a falar, mesmo fora 
do seu campo. Esta se lhe vá  de uma vez por todas, se refugie nas suas 
garatujas  e  permaneça encerrada no seu âmbito,  como rainha,  mas sem 
pretender  outros  reinos.  A  fé  não  é  uma  renúncia  às  faculdades  do 
pensamento, como pode parecer a quem não pode alcançar este nível; mas é  
um estado de graça que vê  e sabe por outras vias e preserva em si a sua 
alegria infinita; é  uma dedicação que não perde nada em doar-se, porque 
aquele amor e aquela confiança responde, retribuindo, o universo;  não  é 
cegueira senão para os cegos, porque naquela cegueira se abre a visão e se 
desdobram os céus e parece deslumbrante o pensamento de Deus.

A  fé  é,  portanto,  o  ato  criativo  por  excelência,  que  impulsiona  a 
realidade  em  formação,  que  voluntariamente  pode  e  sabe  antecipar  os 
estados futuros da evolução. Em nós, no profundo de nós está já o germe dos 
infinitos  desenvolvimentos  do divino.  Precisa  agitá-lo  dentro de nós  e  o 
primeiro impulso deve ser nosso. O eu tem a potência de elevar estes eixos 
dinâmicos, de engrandecê-los em turbilhões de forças atraindo e assimilando 
das infinitas correntes universais. Com a fé  se pode crer antes de sentir, se 
pode afirmar antes de conhecer, se pode querer antes de ser. Absurdo: mas 
assim, enquanto isso, se sente, se conhece, se é, em antecipação, se voa onde 
outros caminham, e lhe emerge uma criação  de outro modo impossível. 
Assim se forma em antecipação  o estado de vibração,  e se lhe excita a 
ressonância  que,  amplificando-se  no  contínuo  ecoar,  nos  transportará  e 
transformará naquele modo e plano de vida, onde queremos ascender.

Assim como o sol é  uma torrente de luz e de força por toda parte 
irradiante, que vem porém utilizado e valorizado só  quando incide sobre 
um germe  receptivo,  assim  Deus  é  uma  torrente  de  pensamento  e  de 
energia  que  frutifica  só  quando  reunido  pela  ressonância  de  uma alma 
pronta. A fonte é totalitária e dela flui não só  conhecimento, mas bondade, 
ação, potência. Mas deve ser o eu com um ato de fé a escancarar os braços, 
a escancarar as vias da absorção conceitual e dinâmica em todas as suas 
modulações,  e  cumpre  a  tarefa  de  projetar-se  para  apreender,  cingir  e 
infundir.  Fecundado  assim  pela  divina  ressonância,  nutrido  por  estas 
respostas,  o  estado  vibratório  se  estabilizará  e  se  formará  a  atitude,  a 
qualidade, o espiritual modo de ser que depois se fixa com a repetição, 
torna-se  hábito,  instinto,  necessidade.  Assim,  o  influxo  divino  é  uma 
potência eternamente ativa na obra da criação.

81

82

79

80



86 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

IX. Diagramma dell’ascensione spirituale

Per  penetrare  più  profondamente  il  problema  dell’ascesi  mistica, 
riassumiamo i concetti già  esposti fissandoli, per quanto è  possibile, in un 
diagramma. Otterremo così graficamente l’evidenza del fenomeno nelle sue 
linee più  espressive, la sua definizione in una forma più  sintetica e intuitiva, 
una struttura grafica che ci darà  la sua tecnica funzionale e la sua legge. 
Abbiamo  piazzato  il  fenomeno  dell’ascesi  mistica  in  seno  al  fenomeno 
dell’evoluzione, come sua parte integrante e centrale. Così l’ascesi mistica è 
inquadrata  sullo  sfondo  grandioso  del  maggior  fenomeno  dell’universo. 
Abbiamo visto come il principio vibratorio individuante lo spirito permetta 
per risonanza la sintonizzazione e come, per lo stabilizzarsi di questa in uno 
stato di affinità, guidi l’essere all’ultimo termine dell’ascesa, l’unificazione con 
Dio. Dunque in seno all’evoluzione giunta alla sua superiore fase spirituale, 
l’ascesi  mistica  è  il  fenomeno in  marcia  progrediente  verso l’unificazione. 
Cerco così di guidare per gradi il lettore alla comprensione razionale, poi alla 
sensazione di questo supremo vortice di ascensioni in cui la mia anima è 
presa.  Attingo,  in  questa  concezione,  conoscenza  per  sintonizzazione  con 
correnti noúriche, procedendo col metodo dell’intuizione.

Poniamoci  sott’occhio  l’annesso  diagramma  e  spieghiamone  il 
significato  e  lo  sviluppo,  immaginando  di  costruirlo  come  esso  è 
effettivamente apparso nella mia mente (fig. 1).

Il  diagramma  esprime  per  coordinate  ortogonali  la  legge  di 
variazione dell’evoluzione in funzione del tempo. Più  esattamente abbiamo 
gradazioni di evoluzione sull’asse verticale delle ordinate e gradazioni di 
tempo  sull’asse  orizzontale  delle  ascisse.  Per  tempo  non  intendo  la 
dimensione temporale, che nelle superiori zone di evoluzione è  superata, 
ma il ritmo del trasformismo fenomenico, che è  fatto universale e sussiste 
ovunque,  quale  passo  che  segna  il  cammino  dell’eterno  divenire. 
Specificheremo più  avanti quali sono i gradi di evoluzione.

Ne risulta una V ad apertura progressiva, dalle braccia tangenti ai 
cerchi  sovrapposti.  Supponendo  la  coordinata  verticale,  indicante 
l’evoluzione,  ripetuta  più  a  destra  ed  elevata  invece  lungo  i  centri  dei 
cerchi,  avremo un diagramma simmetrico in cui  cioè  la  metà  destra si 
ripete nella metà sinistra ai lati di detta linea, apparendo nella forma molto 
più  espressiva di una V che si apre verso l’alto.

La serie di cerchi e tangenti che si ripetono lateralmente esprime la 
ripetizione del fenomeno nel suo andamento in individuazioni identiche e 
contemporanee,  cioè  espresse  nello  stesso  ambito  di  sviluppo.  Questa

84

83

85

86

87



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 87

IX. Diagrama da ascensão espiritual

Para  penetrar  mais  profundamente  o  problema  da  ascese  mística, 
resumamos os conceitos já expostos fixando-os, por quanto é possível, em um 
diagrama. Obteremos assim graficamente a evidência do fenômeno nas suas 
linhas  mais  expressivas,  a  sua  definição  em uma forma  mais  sintética  e 
intuitiva, uma estrutura gráfica que nos dará a sua técnica funcional e a sua lei. 
Situamos o fenômeno da ascese mística dentro do fenômeno da evolução, 
como sua parte integrante e central. Assim, a ascese mística é enquadrada no 
no fundo grandioso do maior fenômeno do universo. Vimos como o princípio 
vibratório identificante o espírito permita por ressonância a sintonização e 
como, para o estabilizar-se desta em um estado de afinidade, guia o ser ao 
ú ltimo  termo  da  ascensão,  a  unificação  com  Deus.  Portanto,  dentro  da 
evolução, atingida a sua superior fase espiritual, a ascese mística é o fenômeno 
em marcha que progride rumo à unificação. Procuro assim guiar por graus o 
leitor à  compreensão racional, depois à  sensação deste supremo vórtice de 
ascensão  em  que  minha  alma  está  presa.  Atinjo,  nessa  concepção, 
conhecimento por sintonização com correntes noúricas, procedendo com o 
método da intuição.

Vejamos  o  diagrama  anexo  e  expliquemos  o  seu  significado  e  o 
desenvolvimento, imaginando construí-lo como ele efetivamente apareceu na 
minha mente (fig. 1).

O diagrama exprime por coordenadas ortogonais a lei de variação da 
evolução  em  função  do  tempo.  Mais  exatamente,  temos  gradações  de 
evolução sobre o eixo vertical das ordenadas e gradações de tempo sobre o 
eixo horizontal das abcissas. Por tempo, não me refiro à dimensão temporal, 
que  nas  superiores  zonas  de  evolução  é  superada,  mas  o  ritmo  do 
transformismo fenomênico,  que  é  fato  universal  e  subsiste  em todos  os 
lugares,  qual  passo assinala  o  caminho do eterno devir.  Especificaremos 
mais adiante quais são os graus de evolução.

Daí resulta um V de abertura progressiva, com braços tangentes aos 
círculos sobrepostos. Supondo a coordenada vertical, que indica a evolução, 
repetida  mais  à  direita  e  elevada  em vez  de  ao  longo  dos  centros  dos 
círculos, teremos um diagrama simétrico em que, i. é., a metade direita se 
repete na metade esquerda,  nas laterais  da referida linha,  aparecendo na 
forma muito mais expressiva de um V que se abre para o alto.

A série de círculos e tangentes que se repetem lateralmente exprime a 
repetição  do  fenômeno  na  sua  progressão  em individuações  idênticas  e 
contemporâneas, i. é., expressas no mesmo âmbito de desenvolvimento. Esta

84

83

85

86

87



88 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

ripetizione  del  diagramma in  casi  collaterali  è  necessaria  per  stabilire  i 
rapporti tra le varie individuazioni del fenomeno.

Fig. 1



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 89

repetição do diagrama em casos colaterais é  necessária para estabelecer as 
relações entre as várias identificações do fenômeno.

Fig. 1



90 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

La  progressione  ascendente  dei  cerchi  non  è  che  un  diagramma 
innestato nel precedente secondo gli stessi assi di sviluppo e le cui e stesse 
coordinate  si  potrebbero  ripetere  partendo  dal  centro  di  ognuna  delle 
successive  circonferenze.  Otteniamo  così  l’espressione  dello  sviluppo 
interno del fenomeno, quale è  compreso nell’apertura coniforme delle due 
tangenti  divergenti,  e  l’espressione  della  causa  determinante  di  questa 
apertura, man mano che si ascende verso le più  alte zone dell’evoluzione. 
Si  comprenderà  questo  diagramma  interno  osservando  che  esso  non 
esprime che il progressivo aprirsi di una spirale il cui centro, per comodità  
di  osservazione  ed  evidenza  di  espressione,  si  sposta  progressivamente 
verso l’alto lungo lo stesso asse, e ricordando che questo diagramma non è  
che quello dello sviluppo della traiettoria tipica dei moti fenomenici (fig. 
2)1 applicato  e  ripetuto  in  questo  caso  particolare  con  il  suddetto 
spostamento  di  centri.  È  evidente  difatti  che  anche  questo  particolare 
fenomeno dell’evoluzione di coscienza o ascesi spirituale che qui stiamo 
studiando, debba esprimersi nella stessa linea spirituale che è  la traiettoria 
tipica assunta come espressione astratta e universale dell’andamento di ogni 
fenomeno. Così il diagramma fig. 1 indica la stessa progressiva copertura 
di  zone  (tratteggiate),  come  nel  diagramma  fig.  2  (in  questo  è  invece 
concentrica), copertura che indica, nell’uno come nell’altro disegno, le zone 
successive di espansione del fenomeno.

Questa  la  spiegazione analitica,  che però  nella  sua originaria  fase 
intuitiva è stata in me istantanea. Vediamo ora il significato di questi segni. 
Abbiamo dunque tre diagrammi fusi insieme: il  primo è  dato dalle due 
linee divergenti in forma di V che si apre verso l’alto; il secondo è  dato 
dall’apertura della spirale con copertura di successive zone, il che esprime 
l’espansione  del  fenomeno  (suo  aspetto  dinamico)  permettendo  ad  un 
tempo di fermarne e isolarne le varie fasi (aspetto statico); il terzo è  dato 
dalla ripetizione laterale dei due diagrammi precedenti, il che permette di 
stabilire  le  rapporti  tra  i  vari  casi  e  trasforma  il  singolo  fenomeno 
individuale  in  fenomeno  collettivo.  Triplice  è  dunque  il  significato  del 
diagramma:  per  primo  è  ascensione  dell’essere  lungo  i  vari  piani  di 
evoluzione; poi è  corrispondente dilatazione (spirale) di coscienza (zone 
tratteggiate);  infine  è  progressiva  sovrapposizione  di  individuazioni  e 
fusione di coscienza in forme di esistenza collettiva. Così la musica delle 
ascensioni  dilata  progressivamente  le  sue  risonanze,  le  estende  nella 
sinfonia complessa delle armonizzazioni collettive.  L’armonia grafica del 
diagramma non è  che l’espressione ottica di un ritmo musicale di concetti 
in cui è divinamente contenuto uno sviluppo logico di forze.

1 Cfr.: “La Grande Sintesi” e “Le Noúri”.

88

89



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 91

A  progressão  ascendente  dos  círculos  não  é  senão  um  diagrama 
enxertado no precedente segundo os mesmos eixos de desenvolvimento e as 
quais e mesmas coordenadas se poderiam repetir partindo do centro de cada 
uma  das  sucessivas  circunferências.  Obtemos  assim  a  expressão  do 
desenvolvimento interno do fenômeno, qual está  compreendido na abertura 
coniforme  das  duas  tangentes  divergentes,  e  a  expressão  da  causa 
determinante desta abertura, à  medida que se ascende rumo as mais altas 
zonas da evolução. Se compreenderá  este diagrama interno observando que 
ele não exprime que o progressivo abrir-se de uma espiral cujo centro, por 
comodidade  de  observação  e  evidência  de  expressão,  se  desloca 
progressivamente para o alto ao longo do mesmo eixo, e recordando que este 
diagrama não é  senão aquele do desenvolvimento da trajetória típica dos 
motos fenomênicos (fig. 2)1 aplicada e repetida neste caso particular com o 
acima  mencionado  deslocamento  dos  centros.  É  evidente,  de  fato,  que 
também este particular fenômeno da evolução  de consciência ou asceses 
espirituais que aqui estamos estudando, deva exprimir-se na mesma linha 
espiritual que é  a trajetória típica assumida como uma expressão abstrata e 
universal  da progressão  de cada fenômeno. Assim, o diagrama da fig.  1 
indica  a  mesma  progressiva  cobertura  de  zonas  (tracejadas),  como  no 
diagrama da fig. 2 (neste caso, porém, concêntrica), cobertura que indica, 
num como noutro desenho, as zonas sucessivas de expansão do fenômeno.

Esta a explicação analítica, que porém na sua originária fase intuitiva 
foi em mim instantânea. Vejamos agora o significado destes sinais. Temos, 
portanto, três diagramas fundidos conjuntamente: o primeiro é  dado pelas 
duas linhas divergentes em forma de V que se abrem para o alto; o segundo 
é  dado pela abertura da espiral com cobertura de sucessivas zonas, o que 
exprime a expansão  do fenômeno (seu aspecto dinâmico) permitindo ao 
mesmo tempo de  deter  e  isolar-lhe  as  várias  fases  (aspecto  estático);  o 
terceiro é dado pela repetição lateral dos dois diagramas precedentes, o que 
permite estabelecer as relações entre os vários casos e transforma o singular 
fenômeno individual em fenômeno coletivo. Tríplice é pois o significado do 
diagrama: por primeiro, é  ascensão do ser ao longo dos vários planos de 
evolução; depois é  correspondente dilatação (espiral) de consciência (zonas 
tracejadas); enfim é  progressiva superposição de individuações e fusão de 
consciência em formas de existência coletiva. Assim, a música das ascensões 
dilata  progressivamente  as  suas  ressonâncias,  as  estende  na  sinfonia 
complexa das harmonias coletivas. A harmonia gráfica do diagrama não é 
senão  a  expressão  ótica de um ritmo musical  de conceitos no qual  está  
divinamente contido um desenvolvimento lógico de forças.

1 Cfr.: “A Grande Síntese” e “As Noúres”.

88

89



92 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Fig. 2



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 93

Fig. 2



94 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

X. Primo aspetto: Piani di coscienza

Sviluppiamo ora l’intimo significato del diagramma, incominciando 
dal  suo  primo  aspetto.  Possiamo  qui  spiegare  che  cosa  intendo  per 
gradazioni  di  evoluzione,  quali  sono segnate  lungo l’asse  verticale  delle 
ordinate. Abbiamo già  altrove1 stabilita la costituzione trifase dell’universo 
abbracciato dall’umano concepibile, costituito cioè da tre piani di esistenza 
Materia  (γ),  Energia  (β)  e  Spirito  (α)  (fig.  2),  situati  nelle  relative 
dimensioni di spazio, tempo e coscienza. E abbiamo dimostrato che questa 
trinità  una,  tridimensionale e trifase,  che è  la  forma tipica degli  infiniti 
universi  fenomenici  evolventi  l’uno  nell’altro,  è  anche  l’asse  interno  di 
evoluzione  del  nostro.  In  seno  al  fenomeno  dell’evoluzione,  l’essere  è  
dunque continuamente in marcia dalla fase della materia, alla fase energia, 
alla fase spirito. E su ciò  che ho già detto non ritorno.

Solamente, quella dimostrazione si arresta al vertice della fase spirito 
e della dimensione coscienza, appunto perché  oltrepassando questo punto 
si esce fuori del nostro universo e dello stadio umano come correntemente 
concepito.  Ma  non  si  può  finire  per  questo.  Appunto  dove  quella 
dimostrazione  si  arresta,  questo  studio  incomincia.  Attraverso  gli  stati 
mistici  che  ho  percorso  e  vissuto,  sento  di  aver  potuto  emergere 
dall’umano normalmente concepibile, avanzando come una nuova forma di 
coscienza,  meravigliosamente  nelle  prime  zone  della  prima  fase  +x 
dell’universo  trifase  evolutivamente  superiore  (+x,  +y,  +z)  (fig.  2).  In 
questo studio, che potrebbe definirsi anche una scalata al superconcepibile, 
ridiscendo,  dalla  dimensione  superconcettuale  dell’estasi  e  della  visione, 
nella dimensione razionale corrente, per esporre analiticamente la legge e il 
contenuto del fenomeno. Spero con ciò  di farmi comprendere. Compiremo 
così l’analisi del fenomeno mistico, il quale resta in tal modo perfettamente 
inquadrato e orientato nella fenomenologia universale come una forma di 
supercoscienza  evolutivamente  situata  nelle  prime  zone  del 
superconcepibile.  Ora  solo  potevamo  dare  questa  definizione  più  
esattamente di quanto non sia stato possibile in principio (v. cap. III).

Lasciamo, per così dire, nel sottosuolo dell’evoluzione le fasi γ, β e 
α, già attraversate e superate, e iniziamo il diagramma (fig. 1)2 da una linea 
orizzontale  che  assumeremo  graficamente  come  punto  di  partenza  del 
nostro  esame  di  dettaglio  della  prima  zona  del  superconcepibile.  Qui 
l’evoluzione organica della specie è superata e sopravvive solo l’uomo quale 
psichismo. L’unità  individuale emergente e ad un tempo residua di tutto il

1 Cfr.: “La Grande Sintesi”, ovvero suo riassunto in “Le Noúri”.
2 Il diagramma fig. 1 non è che uno studio di dettaglio della zona +x del diagramma fig. 2.

90

91

92



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 95

X. Primeiro aspecto: Planos de consciência

Desenvolvamos agora o íntimo significado do diagrama, começando 
do seu primeiro aspecto. Podemos aqui explicar o que intendo por gradações 
de evolução, conforme marcadas ao longo do eixo vertical das ordenadas. Já 
em outro lugar1 estabelecemos a constituição trifásica do universo abrangido 
pelo  humano concebível,  i.  é.,  constituído por  três  planos  de  existência: 
Matéria  (γ),  Energia  (β)  e  Espírito  (α)  (fig.  2),  situados  nas  relativas 
dimensões  de  espaço,  tempo  e  consciência.  E  demonstramos  que  esta 
trindade única, tridimensional e trifásica, que é  a forma típica dos infinitos 
universos fenomênicos que evoluem um dentro do outro, é  também o eixo 
interno de evolução do nosso. Dentro do fenômeno da evolução, o ser está, 
portanto, continuamente em marcha da fase da matéria, à  fase energia, à  
fase espírito. E sobre o que já disse não retornarei.

Somente, aquela demonstração se detém no vértice da fase espírito e 
da dimensão consciência, precisamente porque ultrapassando este ponto, 
se sai fora do nosso universo e do estágio humano como correntemente 
concebido.  Mas  não  se  pode  parar  por  isto.  Precisamente  onde  aquela 
demonstração para, este estudo inicia. Através  dos estados místicos que 
percorri  e  vivenciei,  sinto  que  pude  emergir  do  humano  normalmente 
concebível,  avançando  como  uma  nova  forma  de  consciência, 
maravilhosamente nas primeiras zonas da primeira fase +x do universo 
trifásico evolutivamente superior (+x, +y, +z) (fig. 2). Neste estudo, que 
poderia definir-se também como uma escalada ao superconcebível, desço 
novamente, da dimensão superconceitual do êxtase e da visão, na dimensão 
racional  corrente,  para  expor  analiticamente  a  lei  e  o  conteúdo  do 
fenômeno. Espero com isso, fazer-me compreender. Completaremos assim 
a  análise  do  fenômeno  místico,  o  qual  permanece  de  tal  modo 
perfeitamente enquadrado e orientado na fenomenologia universal como 
uma forma de superconsciência evolutivamente situada nas primeiras zonas 
do  superconcebível.  Só  agora  poderíamos  dar  esta  definição  mais 
exatamente, o que não foi possível no princípio (v. cap. III).

Deixemos, por assim dizer, no subsolo da evolução, as fases γ, β e α, já  
atravessadas e superadas, e iniciemos o diagrama (fig. 1)2 a partir de uma linha 
horizontal  que assumiremos graficamente como ponto de partida do nosso 
exame de detalhe da primeira zona do superconcebível. Aqui, a evolução 
orgânica da espécie é  superada e sobrevive só  o homem como psiquismo. 
A unidade individual emergente e, ao mesmo tempo, residual de todo o

1 Cfr.: “A Grande Síntese”, ou seu resumo em “As Noúres”.
2 O diagrama da fig.1 não é senão um estudo de detalhe da zona +x do diagrama da fig. 2.

90

91

92



96 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

precedente processo evolutivo è la coscienza. Da questo punto in su  non si 
può  lavorare  che  su  unità  immateriali.  La  presenza  innegabile  del 
fenomeno  psichico,  la  sua  derivazione  dalle  zone  organiche,  mostrano 
all’evidenza che l’evoluzione procede verso la smaterializzazione e noi non 
potremo avanzare se non nell’imponderabile.

Isoleremo poi  nel  secondo aspetto  del  diagramma lo  studio  dello 
sviluppo  di  una  singola  coscienza.  Osserviamo  invece,  a  continuazione 
dell'evoluzione fisico-dinamo-psichica, queste prime zone della dimensione 
supercoscienza. In queste zone riuscirà così, distinto e isolato in sul proprio 
piano, il fenomeno mistico, in seno all’evoluzione e alle sue fasi. Assunta 
come  punto  di  partenza  la  fase  neutra  di  transizione  +x1,  che  copre 
l’orizzontale di base, entriamo nella prima zona o piano di coscienza, +x2. 
Avremo così una successione di piani, +x2, +x3, +x4, +x5, etc., lungo i quali 
la coscienza ascende. Più  precisamente, avremo la seguente progressione:

 +x2 = piano della coscienza sensoria.
+x3 = piano della coscienza razionale-analitica.
+x4 = piano della coscienza intuitivo-sintetica.
+x5 = piano della coscienza mistico-unitaria. 
+x6 = piano inesplorato etc.

Il piano di coscienza sensoria segna il piano fisico della coscienza che 
incomincia a spuntare come sintesi puramente sensoria. Fase di coscienza 
meccanica,  che  ignora  qualsiasi  interpretazione  positiva  dell’universo. 
Psiche di superficie che ignora ogni tentativo di indagine, organismo di 
reazioni  meccaniche  (v.  cap.  IV).  È  il  primo  livello  umano  del  bruto 
appena emerso dalla bestia, ancora animale e vegetativo.

Il  piano  di  coscienza  razionale-analitica  rappresenta  un  primo 
tentativo di ascesa, di smaterializzazione, di formazione e di distacco di 
uno psichismo spirituale; dallo psichismo, puro mezzo di funzionamento 
organico.  È  la  fase  attuale  della  scienza,  dell’osservazione,  del  relativo, 
dell’ipotesi,  della  ragione  e  dell’analisi,  ma  non  ancora  della  sintesi.  Si 
incomincia a guardare seriamente al mondo esterno ma sempre con mezzi 
di superficie. Nella coscienza, restata sensoria come metodo di indagine, si 
accende una fiamma interiore che anela e domanda, ma che ancora non sa. 
È  il periodo della ricerca, ma ancora dell’ignoranza.

Il  piano  di  coscienza  intuitivo-sintetica  è  una  zona  evolutiva  già  
supernormale ed eccezionale per la media umana attuale che riposa nella 
fase  +x3.  Qui  la  formazione  di  un  psichismo  spirituale  indipendente  è 
compiuta  e  la  smaterializzazione  realizzata  gli  permette,  in  dati  stati  e 
momenti,  di  poter  percepire  per  risonanza  le  emanazioni  di  zone  di 
coscienza  o  piani  psichici  evolutivamente  più  alti.  È  la  fase  ultrafanica 
cosciente, ispirativa, non più  dell’ignoranza ma della conoscenza, non più

93

94

95

96



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 97

precedente processo evolutivo é a consciência. Deste ponto para cima, não 
se pode trabalhar senão com unidades imateriais. A presença inegável do 
fenômeno  psíquico,  a  sua  derivação  das  zonas  orgânicas,  monstra  à  
evidência  que  a  evolução  procede  rumo a  desmaterialização  e  nós  não 
podemos avançar senão no imponderável.

Isolaremos  então  no  segundo  aspecto  do  diagrama  o  estudo  do 
desenvolvimento de uma única consciência. Observemos, em vez disso, como 
continuação  da  evolução  físico-dínamo-psíquica,  essas  primeiras  zonas  da 
dimensão superconsciência. Nestas zonas, emergirá assim, distinto e isolado em 
seu próprio plano, o fenômeno místico dentro da evolução e das suas fases. 
Assumida como ponto de partida a fase neutra de transição +x1, que abrange a 
horizontal de base, entramos na primeira zona ou plano de consciência, +x2. 
Teremos, assim, uma sucessão de planos, +x2, +x3, +x4, +x5, etc., ao longo dos 
quais a consciência ascende. Mais precisamente, teremos a seguinte progressão:

+x2 = plano da consciência sensória.
+x3 = plano da consciência racional-analítica.
+x4 = plano da consciência intuitivo-sintética.
+x5 = plano da consciência místico-unitária.
+x6 = plano inexplorado, etc.

O plano da consciência sensória marca o plano físico da consciência que 
começa a despontar como uma síntese puramente sensória. Fase de consciência 
mecânica, que ignora qualquer interpretação positiva do universo. Psique de 
superfície que ignora qualquer tentativa de investigação, organismo de reações 
mecânicas (v. cap. IV). É  o primeiro nível humano do bruto recém-emergido da 
besta, ainda animal e vegetativo.

O plano de consciência racional-analítica representa uma primeira 
tentativa  de  ascensão,  de  desmaterialização,  de  formação  e  de 
desprendimento de um psiquismo espiritual; do psiquismo, puro meio de 
funcionamento  orgânico.  É  a  fase  atual  da  ciência,  da  observação,  do 
relativo, da hipó tese, da razão e da análise, mas não ainda da síntese. Se 
começa a olhar seriamente para o mundo externo, mas sempre com meios 
de superfície. Na consciência, que permanece sensória como método de 
investigação, se acende uma chama interior que anseia e questiona, mas 
que ainda não sabe. É  o período da pesquisa, mas ainda da ignorância.

O  plano  de  consciência  intuitivo-sintética  é  uma  zona  evolutiva  já 
supranormal e excepcional para a média humana atual, que repousa na fase +x3. 
Aqui, a formação de um psiquismo espiritual independente está  completa, e a 
desmaterialização alcançada lhe permite, em dados estados e momentos, 
poder perceber por ressonância as emanações de zonas de consciência ou 
planos psíquicos evolutivamente mais altos. É  a fase ultrafânica consciente 
e  inspirativa,  não  mais  da  ignorância,  mas  do  conhecimento,  não  mais

93

94

96

95



98 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

dell’analisi ma della sintesi. A ciò  si giunge col metodo dell’intuizione. Si 
guarda  ai  fenomeni  per  vie  interiori,  si  cerca  e  si  raggiunge  la  verità 
nell’interno, ove veramente è, per introspezione. Non si tocca più  solo il 
relativo, né si è  immersi nell’illusione, ma si tocca l’assoluto, si possiede la 
verità. Non si lavora con le armi della logica, dell’induzione, dell’ipotesi, 
ma per sintonizzazione vibratoria con zone di coscienza ove la verità  è  già  
registrata. La coscienza non è  più  sensoria. La fiamma interiore divampa: 
non solo domanda, ma sa. Ho attraversata per esperienza questa zona1 e ne 
ho tratta “La Grande Sintesi”, che è  constatazione, per visione interiore e 
sintonizzazione, della realtà ultra-sensoria della verità fenomenica.

Il piano di coscienza mistico-unitaria è  quello che ora la mia nuova 
esperienza attraversa, come del resto avevo già  avuto il presentimento. Ho 
definito questi piani in rapporto alla conoscenza, perché  essa ne è  indice 
prevalente e il più  evidente e significativo. Mentre finora si tratta di fredda 
ascesa intellettuale, che non ha altra mèta e sazietà che la comprensione, in 
questo  nuovo  piano  di  coscienza  mistica,  l’ascesa  è  totalitaria.  La 
sintonizzazione con le superiori zone di evoluzione non è  solo concettuale, 
ma investe tutte le qualità  della personalità, si destano cuore, sentimenti, 
passione, l’essere non ascende più  per solo intelletto, ma per amore. Allora 
la  comunicazione  diventa  comunione,  la  semplice  risonanza  fusione  e 
unificazione per identificazione di struttura vibratoria, che in quel piano di 
esistenza è  la forma di definizione dell’essere. Come nel piano precedente 
si era destata nella visione concettuale una nuova risonanza nella coscienza, 
che in questa risonanza si era dilatata (come è  graficamente espresso nel 
diagramma), così in questo piano si desta l’estasi mistica, in cui canta una 
nuova  voce  in  cui  vibra  l’amore,  che  è  una  dilatazione  così  vasta  di 
coscienza che, come descriverò , l’essere si sente umanamente perduto, ma 
divinamente risorto. Non sono ipotesi o fantastiche elucubrazioni queste; 
sono stupefacenti realtà  in cui la mia anima fu presa come in un turbine e 
che pur io dimostro qui di dominare analiticamente nella forma mentale 
oggi normale. E compio la fatica di tale riduzione razionale, perché tali alti 
fenomeni  vengano  ammessi  e  compresi,  perché  so  che  ben  pochi 
potrebbero così spiegarli per esperienza, perché so che in essi è l’avvenire e 
il progresso dello spirito umano.

Il  piano  +x5 esprime  e  nel  suo  ambito  comprende  il  fenomeno 
dell’ascesi mistica. Che cosa avvenga nel piano +x6 mi è ignoto, esorbita la 
mia  attuale  esperienza;  finché  e  se  non sopravverranno nuovi  fenomeni 
evolutivi, ciò  si perderà  anche per me nel superconcepibile. Forse ciò  è  al 
di sopra delle possibilità umane. E la scala di ascensione nel seguente e poi 
successivi universi trifasi, è naturalmente infinita.

1 Descritta nel citato volume: “Le Noúri”.

97

98



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 99

da análise, mas da síntese. A isso se alcança com o método da intuição. Se 
observa aos fenômenos por vias interiores, se busca e se alcança a verdade 
no interior, onde verdadeiramente está, por introspecção. Não se toca mais 
só  o relativo, nem se está  imerso na ilusão,  mas se toca o absoluto, se 
possui a verdade. Não se trabalha com as armas da lógica, da indução, da 
hipó tese, mas pela sintonização vibratória com zonas de consciência onde 
a verdade já  está  registrada. A consciência não é  mais sensória. A chama 
interior arde: não só  pergunta, mas sabe. Atravessei por experiência esta 
zona1 e dela tirei “A Grande Síntese”, que é constatação, por visão interior 
e da sintonização, da realidade ultrassensória da verdade fenomênica.

O plano de consciência místico-unitária é  aquele que a minha nova 
experiência atravessa, como eu já tinha tido um pressentimento. Defini estes 
planos  em  relação  ao  conhecimento,  porque  ele  lhe  é  indicador 
predominante e o mais evidente e significativo. Embora até agora se trata de 
fria  ascensão  intelectual,  que  não  tem  outra  meta  e  satisfação  senão  a 
compreensão,  neste  novo  plano  de  consciência  mística,  a  ascensão  é 
totalitária. A sintonização com as superiores zonas da evolução não é  só  
conceitual, mas envolve todas as qualidades da personalidade, se despertam 
coração, sentimentos, paixão, o ser não ascende mais só  pelo intelecto, mas 
pelo amor. Então a comunicação se torna comunhão, a simples ressonância 
fusão  e  unificação  por identificação  de estrutura vibratória,  que naquele 
plano de existência é  a forma de definição do ser. Assim como no plano 
precedente  foi  despertada  na  visão  conceitual  uma  nova  ressonância  na 
consciência,  que  nesta  ressonância  se  dilatou  (como  está  graficamente 
expresso no diagrama), assim neste plano desperta a êxtase mística, na qual 
canta uma nova voz, em que vibra o amor, que é uma dilatação tão vasta da 
consciência que, como descreverei, o ser se sente humanamente perdido, 
mas divinamente ressuscitado. Não são hipóteses ou fantásticas elucubrações 
estas; são espantosas realidades em que a minha alma foi arrebatada como 
num turbilhão, e que eu demonstro aqui dominar analiticamente na forma 
mental hoje normal. E empreendo a tarefa de tal redução racional, para que 
tão elevados fenômenos possam ser admitidos e compreendidos, porque sei 
que bem poucos poderiam assim explicá-los por experiência, porque sei que 
neles reside o futuro e o progresso do espírito humano.

O plano +x5 exprime e no seu âmbito compreende o fenômeno da 
ascese mística. O que acontece no plano +x6 para mim é ignorado, exorbita 
a  minha  atual  experiência;  e  se  não  sobrevierem  novos  fenômenos 
evolutivos, isso se perderá  também para mim, no superconcebível. Talvez 
isso  esteja  além  da  possibilidade  humana.  E  a  escada  de  ascensão  no 
seguinte e sucessivos universos trifásicos, é naturalmente infinita.

1 Descrita no citado volume: “As Noúres”.

98

97



100 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XI. Secondo aspetto: Espansione di coscienza

Analizziamo ora  il  secondo aspetto  del  diagramma,  dato  non più  
dall’apertura delle diagonali verso l’alto, esprimente l’ascensione dell’essere 
attraverso  i  vari  piani  di  evoluzione,  ma  dall’apertura  della  spirale  con 
copertura di circoli sempre più  estesi,  esprimenti zone di dilatazione di 
coscienza che corrispondono ai vari piani ora descritti.

Abbiamo già dovuto connettere questo secondo aspetto del fenomeno 
al primo, perché  essi sono legati da corrispondenza, per cui nell’ambito di 
ogni  zona  di  evoluzione,  si  estende  l’ampiezza  di  una  data  fase  di 
coscienza. Ci risulta così graficamente dal diagramma in modo evidente 
questa  dilatazione espressa  da campi tratteggiati  sempre più  estesi.  Nel 
diagramma gli spazi, le linee e i loro movimenti e rapporti rappresentano 
differenze,  movimenti  e  rapporti  di  concetti;  alto  e  basso  hanno  un 
significato evolutivo, l’estensione di coscienza è figurativamente spaziale, la 
ripetizione  ritmica  di  linee  è  affinità  di  caratteristiche  vibratorie 
individuanti.  Così  ogni  circolo  contiene  tutte  le  zone  precedentemente 
conquistate ai livelli più  bassi dell’evoluzione. Così nel diagramma vediamo 
non solo alla zona +x2 corrispondere l’ampiezza di coscienza del cerchio 2, 
alla zona +x3 corrispondere il circolo 3, alla zona +x4 il 4, alla zona +x5 il 5 
e così via, ma vediamo che ogni circolo comprende dentro di sé  tutti i 
circoli minori, così, per esempio, il  5 contiene il 4, il  3, il  2 e l’1. Ciò  
significa  che  ogni  dimensione  conquistata  nel  toccare  il  corrispondente 
piano di evoluzione, contiene tutte le dimensioni precedenti, ogni livello 
comprende  gli  inferiori  su  cui  si  innalza  e  si  basa,  che  ogni  forma di 
coscienza  domina  l’ambito  di  ogni  coscienza  assimilata  e  superata.  Il 
grafico  dà  nei  suoi  circoli  maggiori  l’impressione  intuitiva  di  questo 
accrescimento spaziale di coscienza attorno al suo nucleo per stratificazioni 
successive e sovrapposte, il che risponde a realtà  perché  l’accrescimento è  
dovuto veramente da una discesa di esperienze.

Mentre  tutto  ciò  è  l’espressione  dell’aspetto  statico  del  fenomeno 
fermato per comodità  di studio nelle sue varie fasi di sviluppo, la linea del 
dinamismo del fenomeno, cioè  della progressione del  suo andamento,  è 
data  dallo  svolgersi  della  spirale  che nel  suo cammino successivamente 
abbraccia campi di coscienza sempre più  estesa. Qui (fig. 1) ritroviamo la 
stessa  spirale  dello  sviluppo fenomenico  universale  (fig.  2),  sia  pure  in 
apparenza diversa per lo spostamento dal centro, come già ho notato.

Per dilatazione di coscienza dobbiamo intendere potenziamento di 
tutte le sue qualità. Così ad ogni piano, pur conservando le precedenti, se

99

100

101

102



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 101

XI. Segundo aspecto: Expansão da consciência

Analisemos agora o segundo aspecto do diagrama, dado não mais 
pela abertura das diagonais para cima, que expressam a ascensão do ser 
através dos vários planos de evolução, mas pela abertura da espiral com 
cobertura  de  círculos  sempre  mais  extensos,  expressando  zonas  de 
dilatação de consciência que correspondem aos vários planos ora descritos.

Já conectamos este segundo aspecto do fenômeno ao primeiro, porque 
eles estão ligados por correspondência, de modo que, dentro de cada zona de 
evolução,  se  estende a  amplitude de  uma dada fase  de  consciência.  Do 
diagrama  resulta,  assim,  graficamente,  de  modo  evidente,  esta  dilatação 
expressa por campos tracejados, sempre mais extensos.  No diagrama, os 
espaços, as linhas e os seus movimentos e relações representam diferenças, 
movimentos  e  relações  de  conceitos;  alto  e  baixo  têm  um  significado 
evolutivo, a extensão de consciência é  figurativamente espacial, a repetição 
rítmica das linhas é afinidade de características vibratórias individualizantes. 
Assim, cada círculo contém todas as zonas precedentemente conquistadas 
nos níveis mais baixos da evolução. Assim, no diagrama, vemos não só  à  
zona +x2 corresponder à  amplitude de consciência do círculo 2, à  zona +x3 

corresponder ao círculo 3, à zona +x4 o 4, à zona +x5 o 5, e assim por diante, 
mas vemos que cada círculo compreende em si todos os círculos menores, 
assim, por exemplo, o 5 contém o 4, o 3, o 2 e o 1. Isso significa que cada 
dimensão conquistada no tocar o correspondente plano de evolução contém 
todas as dimensões precedentes, cada nível compreende os inferiores sobre 
os quais  se eleva e se baseia,  que cada forma de consciência domina o 
âmbito  de  cada  consciência  assimilada  e  superada.  O  gráfico,  nos  seus 
círculos  maiores,  dá  a  impressão  intuitiva  deste  crescimento  espacial  de 
consciência  em  torno  do  seu  núcleo  por  estratificações  sucessivas  e 
sobrepostas,  o que responde a realidade,  porque o crescimento é  devido 
verdadeiramente a uma descida de experiências.

Embora tudo isso seja a expressão do aspecto estático do fenômeno, 
parado por comodidade de estudo nas suas várias fases de desenvolvimento, a 
linha do dinamismo do fenômeno, i. é., da progressão de seu andamento, é 
dada pelo desenvolver-se da espiral que, no seu caminho, sucessivamente abarca 
campos de consciência sempre mais expandidos. Aqui (fig. 1) reencontramos a 
mesma espiral do desenvolvimento fenomênico universal (fig. 2), embora em 
aparência diversa pelo deslocamento do centro, como já observei.

Por dilatação da consciência devemos entender o fortalecimento de todas 
as suas qualidades. Assim, em cada nível, porém conservando os precedentes, se

99

100

101

102



102 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

ne conquista una nuova. Ecco che ogni fase compie una sua creazione, 
secondo questo ordine:

+x2 = coscienza sensoria = sensibilità.
+x3 = coscienza razionale-analitica = ragione.
+x4 = coscienza intuitiva-sintetica = sintesi (verità).
+x5 = coscienza mistico-unitaria = amore (unione con Dio).

Più  in alto non so: ma ad ogni gradino è  un balzo in avanti,  una 
nuova  conquista  che  si  somma  alle  precedenti.  Questa  è  l’evoluzione, 
essenza della vita. Amore è  dunque, e lo lascerò  divampare più  avanti, la 
mia odierna conquista e il contenuto e l’essenza del fenomeno dell’ascesi 
mistica che qui andiamo studiando. E amore è unificazione con Dio.

Nell’ambito  del  circolo  5,  che  appunto  esprime  la  fase  mistica, 
troviamo dunque tutti i minori circoli concentrici, cioè  la sensibilità  che 
sviluppa la ragione, la ragione che genera l’intuizione che porta alla sintesi, 
l’intuizione  che  per  sintonizzazione  si  trasmuta  in  amore  che  porta 
all’unificazione col tutto. E ogni qualità  comprende in sé  la precedente su 
cui si è sollevata.

103

104



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 103

lhe  conquista  uma  nova.  Eis  que  cada  fase  cumpre  uma  sua  criação, 
segundo esta ordem:

+x2 = consciência sensória = sensibilidade.
+x3 = consciência racional-analítica = razão.
+x4 = consciência intuitivo-sintética = síntese (verdade).
+x5 = consciência místico-unitária = amor (união com Deus).

Mais no alto não sei: mas a cada degrau é um salto à  frente, uma nova 
conquista que se soma às precedentes. Esta é  a evolução, essência da vida. 
Amor  é,  portanto,  e  o  deixarei  inflamar  mais  avente,  a  minha  hodierna 
conquista e o conteúdo e a essência do fenômeno da ascese mística que aqui 
estamos estudando. E amor é unificação com Deus.

No âmbito do círculo 5, que precisamente exprime a fase mística, 
encontramos todos os círculos concêntricos menores, i. é., a sensibilidade 
que desenvolve a razão, a razão que gera a intuição que leva à  síntese, a 
intuição que, por sintonização se transforma em amor que leva à unificação 
com o todo. E cada qualidade compreende em si a precedente sobre a qual 
foi levantada.

103

104



104 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XII. Terzo aspetto: Coscienze collettive

Osserviamo  ora  il  terzo  aspetto  del  diagramma.  Lo  sviluppo  del 
fenomeno  spirituale  è  oramai  esaurientemente  analizzato  in  tutti  i  suoi 
aspetti come caso singolo. In questo ultimo momento esso viene ripetuto 
(nel  grafico  lateralmente)  in  altre  sue  individualizzazioni  allo  scopo  di 
stabilire i rapporti tra vari casi, studiarne le ripercussioni reciproche e infine 
la sua dilatazione in fenomeno collettivo. Lo seguiremo qui nella sua nuova 
complessità  per  trarne  importanti  e  inattesi  corollari.  Poiché  l’ascesi  si 
sostanzia di  queste risonanze collettive che moltiplicano e trasformano il 
fenomeno. Il grafico ci esprimerà  il formarsi di sovrapposizioni e fusioni di 
coscienze, da cui nasceranno nuove forme di esistenza collettiva.

La dilatazione di  coscienza  dovuta  all’ascesi  spirituale  non è  solo 
conquista  di  conoscenza,  ma  è  una  espansione  sempre  più  totalitaria 
dell’essere in tutte le sue qualità, risvegliate e potenziate successivamente, 
fuori dal germe (forma universale dell’espansione fenomenica, o creazione, 
o manifestazione del divino) che attendeva in potenza nel nucleo della fase 
precedente. L’essere così muta forma di coscienza, dimensione concettuale, 
modo di percepire e sentire, muta la propria natura e, spostandosi lungo 
piani di esistenza diversi, muta anche leggi di vita. Il superamento continuo 
dell’evoluzione le trasforma, le purifica, lasciando le scorie in basso. Può  
così  avvenire  quello  che abbiamo altrove  costatato,  cioè  che  in  fase  di 
transizione, quale è  l’attuale umana, nel periodo di nuove formazioni, due 
leggi di due altezze diverse si contendano il campo: la legge biologica della 
lotta per la vita e l’amore evangelico. Oggi che l’uomo medio è situato nella 
fase +x2 di  coscienza sensoria,  e  +x3 di  coscienza razionale,  trovandosi 
appunto immerso nel lavoro delle prime creazioni del pensiero, ne vede 
ingigantita l’importanza dinanzi ai propri occhi ed è portato a considerarle 
come  la  precipua  e  forse  unica  creazione  dello  spirito.  Egli  non  sa 
concepire ancora le manifestazioni che appariranno nel piano intuitivo e 
nel  piano mistico.  Ma lo  spirito  è  un esercito  di  qualità  in  marcia.  Le 
creazioni  della  bontà  e  dell’amore valgono quelle  della  sensibilità,  della 
ragione e dell’intuizione e già  si preparano in basso nel primo nucleo di 
coscienza.

Anche  in  questo  senso  si  può  leggere  il  nostro  diagramma.  Sulla 
orizzontale  di  base  sono  tracciati  equidistanti  tanti  punti  (centri  di 
coscienza).  Il  cerchio chiuso tracciato attorno a ciascun punto,  oltre che 
indicare l’ambito di estensione della coscienza, corrispondente al piano in cui 
è situato, può  esprimere un campo di forze o ciclo di vibrazioni chiuso in se 
stesso,  cioè  ritornante  senza  via  di  uscita  perennemente  sulla  propria

106

107

105



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 105

XII. Terceiro aspecto: Consciências coletivas

Observemos agora o terceiro aspecto do diagrama. O desenvolvimento 
do fenômeno espiritual foi agora exaustivamente analisado em todos os seus 
aspectos como caso único. Neste último momento ele vem repetido (no gráfico 
lateralmente)  em outras  individualizações  com o  escopo  de  estabelecer  as 
relações entre os vários casos, estudar-lhe as repercussões recíprocas e, enfim, a 
sua  dilatação  em  fenômeno  coletivo.  O  seguiremos  aqui  na  sua  nova 
complexidade para tirar-lhe importantes e inesperados corolários. Pois a ascese 
se substancia destas ressonâncias coletivas que multiplicam e transformam o 
fenômeno. O gráfico nos mostrará  a formação de sobreposições e fusões de 
consciências, das quais nascerão novas formas de existência coletiva.

A  dilatação  de  consciência  devida  à  ascese  espiritual  não  é  só  
conquista de conhecimento, mas é  uma expansão sempre mais totalitária 
do  ser  em  todas  as  suas  qualidades,  despertadas  e  fortalecidas 
sucessivamente, fora do germe (forma universal de expansão fenomênica, 
ou  criação,  ou  manifestação  do  divino)  que  aguardava  em potência  no 
núcleo  da  fase  precedente.  O  ser,  assim,  muda  forma  de  consciência, 
dimensão conceitual, modo de perceber e sentir, muda a própria natureza 
e,  movendo-se por planos de existência diversos,  muda também leis  de 
vida.  A  superação  contínua  da  evolução  os  transforma  os  purifica, 
deixando as escórias abaixo. Pode assim ocorrer o que em outros lugares 
constatamos, i. é., que em uma fase de transição, como a atual humana, no 
período de novas formações, duas leis de dois níveis diversos disputam o 
campo: a lei biológica da luta pela vida e o amor evangélico. Hoje, que o 
homem comum está  situado na fase +x2 de consciência sensória, e +x3 de 
consciência racional,  encontrando-se justamente imerso no trabalho das 
primeiras criações do pensamento, lhe vê  agigantada a importância diante 
dos próprios olhos e é  levado a considerá-las como a precípua e talvez 
única criação do espírito. Ele não sabe conceber ainda as manifestações 
que aparecerão no plano intuitivo e no plano místico. Mas o espírito é  um 
exército de qualidades em marcha.  As criações  da bondade e do amor 
validam aquelas da sensibilidade, da razão e da intuição, e já  se preparam 
em baixo no primeiro núcleo de consciência.

Também neste sentido se pode ler o nosso diagrama. Na horizontal 
de base, são traçados equidistantes tantos pontos (centros de consciência). 
O  círculo  fechado  traçado  ao  redor  de  cada  ponto,  além  de  indicar  o 
âmbito de extensão da consciência, correspondente ao plano em que está 
situado, pode exprimir um campo de força ou ciclo de vibrações fechado 
em si mesmo, i. é., retornante sem via de saída perenemente sobre a própria

106

107

105



106 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

traiettoria. Questa è la fase di egoismo necessaria nel suo piano a protezione 
della prima formazione dell’io. Se questo campo di forze si è  in tal forma 
determinato per necessità  protettive in principio, e rappresenta un solido 
guscio di difesa contro tutti  gli  agenti  di  distruzione,  esso non permette 
aperture di circuito, né  contiene possibilità  di espansione. Non permette 
contatti e comunicazioni, come tutti i circuiti chiusi, e i centri equidistanti 
sulla  orizzontale  di  base  si  ignorano  l’un  l’altro.  Questo  ricorda  la 
corrispondente fase di cinetica atomica a ciclo chiuso, l’equilibrio stabile 
ma immobile della materia (chimica inorganica).

Lo spuntare e lo staccarsi dalla spirale sul lato del cerchio, diretta a 
tracciare la  circonferenza superiore,  rappresenta lo spuntare di  un nuovo 
equilibrio di forze instabili ma più  vasto, l’altruismo. La traiettoria, per spinta 
di maturazione interiore (manifestazione, esteriorizzazione di divinità), ad 
un dato momento si stacca dal circuito chiuso e non ritorna più  su se stessa, 
l’equilibrio  si  spezza,  il  ciclo  di  forze  si  apre  in  un  nuovo equilibrio  di 
coscienza  altruistica.  Si  sale  così  ad  una  nuova  fase  che  ricorda  il 
corrispondente equilibrio instabile ma mobile nell’energia, la corrispondente 
cinetica atomica a ciclo aperto della vita (chimica organica). Così il ritmo 
dei piani inferiori si ripete più  in alto, più  trasparente di divinità.

Il  guscio  di  protezione  è  rotto,  l’essere  sembra  pazzamente 
abbandonare  le  sue  difese,  sembra  in  balìa  di  tutti,  perché  ogni  forza, 
spezzate le barriere, può  penetrare in campo aperto. Spunta il Vangelo e 
appare utopia. Ma anche il circuito è aperto che prima chiudeva e nasce la 
possibilità  di tutte le espansioni e ogni assalto è  un contatto, ogni contatto 
un assorbimento e una dilatazione di coscienza. La quale inizia così il suo 
cammino di espansione, verso Dio.

Se il diagramma è  l’espressione di questa espansione, esso ne indica 
le conseguenze di carattere collettivo. Poiché  anche graficamente i piccoli 
cerchi distanziati alla base nel loro isolamento egoistico si avvicinano nella 
loro espansione, salendo, fino a toccarsi, fino a iniziare una progressione di 
sovrapposizione  che  si  fa  sempre  più  intensa.  Prima  di  studiarne  il 
significato,  osserviamo  come  questo  processo  di  sovrapposizione  si 
manifesta nello sviluppo grafico. Il diagramma dimostra con unità  spaziali 
che la zona di sovrapposizione dei cerchi esprimenti i campi di coscienza 
nei  vari  piani  è  progressivamente  in  aumento  e  che  la  zona  di  non 
coincidenza di detti campi è  inversamente progressiva e ciò  per rapporti 
che  esprimono  una  legge  di  approssimazione  infinitesimale  costante. 
Osserviamo questa legge di progressiva coincidenza e le sue conseguenze.

Mentre nel piano 2 le due circonferenze sono ancora lontane (fig. 1), 
nel piano 3 esse sono tangenti, nel piano 4 si sovrappongono per 1/2 di 
diametro  (assumendo  un  diametro  a  unità  di  coincidenza).  Abbiamo

108

109

110

111



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 107

trajetória. Esta é  a fase de egoísmo necessária no seu plano para proteção da 
primeira formação do eu. Se este campo de força for de tal forma determinado 
pela necessidade protetiva em princípio, e representa uma sólida casca de defesa 
contra todos os agentes de destruição, ele não permite aberturas de circuito, 
nem  contém  a  possibilidade  de  expansão.  Não  permite  contatos  e 
comunicações, como todos os circuitos fechados, e os centros equidistantes na 
horizontal de base se ignoram um ao outro. Isso lembra a correspondente fase 
da cinética  atômica de ciclo  fechado,  o  equilíbrio  estável,  mas imóvel,  da 
matéria (química inorgânica).

O despontar e o destacar-se da espiral na lateral do círculo, direcionada a 
traçar a circunferência superior, representa o despontar de um novo equilíbrio 
de forças instáveis, porém mais vasto, o altruísmo. A trajetória, por impulso de 
maturação interior (manifestação, exteriorização de divindade), em um dado 
momento se destaca do circuito fechado e não retorna mais sobre si mesma; o 
equilíbrio  se  rompe,  o  ciclo  de  forças  se  abre  em um novo equilíbrio  de 
consciência  altruística.  Se  sobe  assim,  a  uma  nova  fase  que  lembra  o 
correspondente equilíbrio instável,  mas móvel  na energia,  a  correspondente 
cinética atômica de ciclo aberto da vida (química orgânica). Assim, o ritmo dos 
planos inferiores se repete mais no alto, mais transparente de divindade.

A casca de proteção é rompida, o ser parece loucamente abandonar as 
suas defesas, parece à mercê de todos, porque cada força, uma vez rompidas 
as  barreiras,  pode  penetrar  em campo  aberto.  Desponta  o  Evangelho  e 
parece utopia. Mas também o circuito que antes se fechava está  aberto e 
nasce a possibilidade de todas as expansões, e cada assalto é  um contato, 
cada contato uma absorção e uma expansão de consciência. A qual inicia 
assim o seu caminho de expansão, rumo a Deus.

Se  o  diagrama  é  a  expressão  desta  expansão,  ele  lhe  indica  as 
consequências de caráter coletivo. Porque também graficamente, os pequenos 
círculos distanciados na base no seu isolamento egoístico, se aproximam na 
sua expansão, elevando-se até  se tocarem, até  a iniciar uma progressão de 
sobreposição  que  se  faz  sempre  mais  intensa.  Antes  de  estudar  o  seu 
significado, observemos como este processo de sobreposição se manifesta no 
desenvolvimento gráfico. O diagrama demonstra, com unidades espaciais, que 
a zona de sobreposição dos círculos que expressam os campos de consciência 
nos vários planos está  progressivamente aumentando, e que a zona de não 
coincidência destes campos é inversamente progressiva, e isso por razões que 
exprimem uma lei de aproximação infinitesimal constante. Observemos esta 
lei de progressiva coincidência e as suas consequências.

Enquanto no plano 2 as duas circunferências estão ainda distantes 
(fig. 1), no plano 3 elas são tangentes, no plano 4 se sobrepõem em 1/2 do 
diâmetro (assumindo um diâmetro de unidades de coincidência). Temos

108

109

110

111



108 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

ancora 1/2 diametro di non coincidenza (v. linea a = 1/2). Nel piano 5 la 
zona di non coincidenza è  ridotta a 1/4 di diametro (v. linea b = 1/4), e 
proporzionalmente  aumenta  la  zona  di  sovrapposizione.  Nel  piano 6  la 
zona di non coincidenza è  ridotta a 1/8 di diametro (v. linea c = 1/8); e 
così di seguito. Ciò  basta per tracciare la progressione 1/2, 1/4, 1/8 di non 
coincidenza esprimente il corrispondente rapporto di sovrapposizione.

La meccanica del grafico ci permette dunque di calcolare la legge di  
smorzamento del separatismo o distanziamento tra unità di coscienza e la  
corrispondente  legge  di  fusione  di  individuazioni.  E  ci  mostra  con 
l’espressione tangibile delle sue progredienti sovrapposizioni spaziali, che 
la  tendenza  della  legge  è  l’unificazione,  cioè  identificazione  per 
coincidenza,  tendenza  espressa  da  una  rapporto  costante  di 
approssimazione. Cambiando le distanze di base tra i centri cambieranno i 
rapporti,  ma  la  legge  e  la  tendenza  restano.  Ad  un  diagramma 
necessariamente  bidimensionale  non  possiamo  chiedere  di  più  come 
rappresentazione di una realtà pluridimensionale e astratta.

Che  cosa  significa  ciò?  L’espansione  porta  dunque  ad  una 
compenetrazione di campi di forze, lo sviluppo del fenomeno dell’ascesi 
spirituale assume qui un più  vasto aspetto collettivo di armonizzazione di 
coscienza. L’evoluzione dunque porta ad una fusione più  stretta senza mai 
però  diventare identità, perché la zona di non coincidenza è  tale (1/2, 1/4, 
1/8,  1/16,  1/32,  1/64,  etc.),  che  non  si  annulla  mai.  Pur  rimanendo 
spazialmente  identica  perché  le  diagonali  di  ascesa  sono  parallele, 
all’infinito,  quella  zona  si  assottiglia  con  approssimazione  costante 
(permettendo  il  fenomeno  inverso  della  progressiva  sovrapposizione), 
perché  in ogni piano muta il rapporto con i diametri, che continuamente 
raddoppiano. Così mentre la zona di identità  sempre aumenta, la zona di 
distanziamento è in continua diminuzione, appunto perché il rapporto tra i 
diametri  di  estensione  delle  coscienze  essendo  in  aumento  progressivo, 
esso tende,  sia  pur  senza mai  giungervi  assolutamente,  all’annullamento 
della distanza di differenziazione. Qualunque estensione si dia alle distanze 
di impostazione alla base del diagramma, ho già  detto, questa legge resta 
costante.

Ogni piano tende così, quanto più  sale, ad essere tanto meno una 
serie  di  coscienze  distinte  e  tanto  più  una  zona  unitaria  di  coscienze 
armonizzate e fuse nella stessa natura. Anche la vicinanza tra i centri è 
difatti,  nel  diagramma  in  rapporto  ai  diametri,  progressiva.  La 
sovrapposizione dei campi di forze assottiglia sempre la distinzione e opera 
l’assimilazione tra i vari tipi di coscienza che tendono a divenire un unico 
modo di essere.  Così la comunicazione interiore si  apre sempre più ,  si 
spalancano  le  vie  della  risonanza:  al  livello  spirito,  già  dicemmo, 
l’individuazione non ha più  oramai la forma corporea spaziale del piano

112

113

114



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 109

ainda 1/2 do diâmetro de não coincidência (v. linha a = 1/2). No plano 5, a 
zona de não coincidência é reduzida a 1/4 do diâmetro (v. linha b = 1/4), e 
proporcionalmente aumenta a zona de sobreposição. No plano 6, a zona de 
não coincidência é  reduzida a 1/8 do diâmetro (v. linha c = 1/8); e assim 
por  diante.  Isso  basta  para  traçar  a  progressão  1/2,  1/4,  1/8  de  não 
coincidência, expressando a correspondente razão de sobreposição.

A  mecânica  do  gráfico  nos  permite,  então,  calcular  a  lei  da 
atenuação do separatismo ou distanciamento entre unidades de consciência  
e a correspondente lei  de fusão das individuações.  E nos mostra com a 
expressão  tangível  das  suas  progressivas  sobreposições  espaciais,  que  a 
tendência  da  lei  é  a  unificação,  i.  é.,  identificação  por  coincidência, 
tendência expressa por uma relação constante de aproximação. Mudar as 
distâncias  de  base  entre  os  centros  alterará  as  relações,  mas  a  lei  e  a 
tendência permanecem. De um diagrama necessariamente bidimensional 
não  podemos  exigir  mais  como  representação  de  uma  realidade 
multidimensional e abstrata.

O  que  significa  isso?  A  expansão  leva,  portanto,  a  uma 
compenetração de campos de forças, o desenvolvimento do fenômeno da 
ascese  espiritual  assume  aqui  um  mais  vasto  aspecto  coletivo  de 
harmonização de consciência. A evolução, portanto, leva a uma fusão mais 
estreita sem nunca se tornar identidade, porque a zona de não coincidência 
é tal (1/2, 1/4, 1/8, 1/16, 1/32, 1/64, etc.) que não se anula jamais. Embora 
permanecendo espacialmente idêntica porque as diagonais ascendentes são 
paralelas,  ao  infinito,  aquela  zona  se  afina  com aproximação  constante 
(permitindo o fenômeno inverso da progressiva superposição), porque em 
cada plano muda a relação com os diâmetros, que continuamente dobram. 
Assim,  enquanto  a  zona  de  identidade  sempre  aumenta,  a  zona  de 
distanciamento  está  em  contínua  diminuição,  precisamente  porque  a 
relação  entre  os  diâmetros  da  extensão  da  consciência,  estando  em 
aumento progressivo, ele tende, embora sem jamais atingir absolutamente, 
a anulação da distância da diferenciação. Qualquer que seja a extensão que 
se dê  às distâncias de ajuste na base do diagrama, como já  disse, esta lei 
permanece constante.

Cada plano tende assim, quanto mais sobe, a ser tanto menos uma 
série  de  consciências  distintas  e  tanto  mais  uma  zona  unitária  de 
consciências  harmonizadas  e  fundidas  na  mesma  natureza.  Mesmo  a 
proximidade entre os centros, no diagrama em relação aos diâmetros, é  de 
fato progressiva. A sobreposição dos campos de força sutiliza sempre mais 
a distinção e opera a assimilação entre os vários tipos de consciência, que 
tendem a se tornar um único modo de ser. Assim, a comunicação interior 
se abre sempre, se escancarando as vias da ressonância: ao nível espírito, já  
dissemos, a individuação não tem mais a forma corpórea espacial do plano

112

113

114



110 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

fisico,  ed  è  definita  dal  tipo  di  vibrazione,  da  uno  proprio  timbro  di 
emanazione. Allora la zona si sintonizza secondo una unica nota ed è tutta, 
come ogni coscienza componente, la stessa, unica nota. La comunicazione 
è divenuta comunione, e comunione unità.

Allora io vedo animarsi le consecutive circonferenze del diagramma 
e rivelarsi nella loro reale essenza di spiriti fratelli, armonizzati nella stessa 
nota di amore. E ogni piano di evoluzione è una sfera celeste che canta una 
diversa  e  sempre  più  pura  e  intensa  nota  d’amore.  Vedo  un  fantastico 
roteare di luci intorno ad uno splendore accecante, centro di sapienza e di 
amore, che è Dio.

Questa  unificazione  per  stati  vibratori,  questa  sempre  più  intima 
compenetrazione di coscienze, questo ritmo di avvicinamento collaterale che 
risulta da tutto il movimento del diagramma, ci dicono che, man mano che 
saliamo  nei  piani  spirituali  di  evoluzione,  non  possiamo  trovare  e  ci 
spieghiamo come di fatto non troviamo, delle personali individuazioni di 
coscienza nel senso umano, dei tipi di “io” separato a nostra simiglianza, ma 
delle  zone  di  coscienza  legate  nella  stessa  sintonizzazione.  Ciò  spiega 
razionalmente il fatto della difficoltà  di identificazione spiritica in caso di 
elevati  Enteli  che  mai  si  definiscono  in  senso  umano,  e  il  fatto  da  me 
constatato  che,  ascendendo  evolutivamente,  non  ho  incontrato  centri 
individuali di pensiero ma noúri, cioè  correnti di pensiero. Ed è  logico del 
resto che, l’evoluzione essendo un rinnovamento così sostanziale, porti alla 
vaporizzazione, direi quasi, di quella distinzione, che è  la nota necessaria e 
fondamentale  di  quel  nucleo  denso  che  al  nostro  livello  è  ancora  la 
personalità  umana.  È  logico  che  l’espansione  di  quel  nucleo  in  forme 
immateriali porti alla compenetrazione e quindi comunione di personalità. 
Concetti, per noi, apocalittici, lo so, ma questa è  la realtà. Lassù  in alto la 
coscienza non appare più  con le  caratteristiche unitarie  e  distintive del 
nostro piano, ma diventa un fatto collettivo. Non si può  negare che ciò  
disorienti tutte le nostre concezioni; non può  restare men vero per questo. 
La tenacia della nostra incomprensione nel negare non può  nulla spostare. 
E troveremo noúri,  sempre noúri,  correnti  non solo di  pensiero,  ma di 
attrazione, di simpatia, di amore, in cui gli spiriti si legano in forma di 
esistenza  collettiva.  Un inizio  del  fenomeno si  può  costatare  anche  nel 
nostro piano nel caso della coscienza collettiva, nel quale appunto si ha un 
principio  di  esistenza  psichica  per  correnti.  Anche  questo  il  nostro 
diagramma potrebbe esprimere, in quanto anche in tale fenomeno vi è  una 
dilatazione e compenetrazione di coscienza individuale nella comprensione 
sempre meno egoista del bene di tutti.

115

116



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 111

físico,  e  é  definida  pelo  tipo  de  vibração,  do  seu  próprio  timbre  de 
emanação. Então, a zona se sintoniza segundo uma única nota e é  toda, 
como cada consciência componente, a mesma única nota. A comunicação 
se tornou comunhão, e comunhão, unidade.

Então,  eu  vejo  animarem-se  as  consecutivas  circunferências  do 
diagrama  e  revelarem-se  na  sua  real  essência  de  espíritos  irmãos, 
harmonizados na mesma nota de amor. E cada plano de evolução é  uma 
esfera celeste que canta uma diversa e sempre mais pura e intensa nota de 
amor.  Vejo uma fantástica rotação  de luzes em torno de um esplendor 
ofuscante, centro da sabedoria e de amor, que é Deus.

Esta  unificação  por  estados  vibratórios,  esta  sempre  mais  íntima 
compenetração de consciências, este ritmo de aproximação colateral que 
resulta  de  todo o  movimento do diagrama,  nos  diz  que,  à  medida que 
subimos nos planos espirituais de evolução, não podemos encontrar e nos 
explicamos  como  de  fato  não  encontramos,  pessoais  individuações  de 
consciência  no  senso  humano,  dos  tipos  de  “eu”  separado  a  nossa 
semelhança, mas zonas de consciência ligadas na mesma sintonização. Isso 
explica racionalmente o fato da dificuldade de identificação espiritual no 
caso de elevadas Entidades que jamais se definem no senso humano, e o 
fato de eu ter constatado que, ascendendo evolutivamente, não encontrei 
centros  individuais  de  pensamento,  mas  noúres,  i.  é.,  correntes  de 
pensamento. E é lógico, ademais, que a evolução, sendo uma renovação tão 
substancial, leve à vaporização, direi quase, daquela distinção, que é a nota 
necessária e fundamental daquele núcleo denso que ao nosso nível é  ainda 
a  personalidade  humana.  É  lógico  que  a  expansão  daquele  núcleo  em 
formas  imateriais  leve  à  compenetração  e,  portanto,  à  comunhão  de 
personalidades.  Conceitos,  para nós,  apocalípticos,  eu sei,  mas esta  é  a 
realidade.  Lá  em  cima,  a  consciência  não  aparece  mais  com  as 
características unitárias e distintivas do nosso plano, mas se torna um fato 
coletivo.  Não  se  pode  negar  que  isso  desoriente  todas  as  nossas 
concepções;  não  pode  ser  menos  verdadeiro  por  isto.  A tenacidade  da 
nossa incompreensão  no negar não  pode mudar nada.  E encontraremos 
noúres, sempre noúres, correntes não só  de pensamento, mas de atração, de 
simpatia, de amor, nas quais os espíritos se ligam em forma de existência 
coletiva. Um início do fenômeno se pode constatar também no nosso plano 
no caso da consciência coletiva, na qual precisamente existe um princípio 
de  existência  psíquica  por  correntes.  Também  isto  o  nosso  diagrama 
poderia  exprimir,  em  quanto  que  também  em  tal  fenômeno  há  uma 
dilatação  e  compenetração  de  consciência  individual  na  compreensão 
sempre menos egoísta do bem de todos.

115

116



112 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIII. Ergo sum qui sum

Se  molte  cose  ci  ha  detto  e  molti  concetti  riassume  il  nostro 
diagramma, nei suoi aspetti maggiori, minori e corollari, allontaniamoci ora 
dal  dettaglio  ed  osserviamolo  nel  suo  insieme  come  un’unica  sinfonia. 
Allontaniamoci  dalla  rappresentazione  grafica,  ascendiamo in  astrazione, 
avviciniamoci così alla realtà.

Dove va questo sconfinato cammino evolutivo?

Si compie sotto i nostri occhi il fenomeno della trasformazione di 
coscienza che, mentre si potenzia, sembra svanire alla nostra percezione. 
Eppure si  ripete in piani immateriali  lo stesso fenomeno dell’evoluzione 
organica darwiniana, retto dallo stesso principio. Vi è  in tutto il processo 
un ritmo grandioso e implacabile per cui l’universo avanza verso zone in 
cui si smaterializza e sembra perdersi nell’inconcepibile. La nostra vista per 
quanto acuta non può  oggi sorpassare un dato ordine di piani. E poi? Poi vi 
è solo una direzione e questa direzione è Dio.

Del  grande  cammino noi  non vediamo che  un  piccolo  tratto  che 
parte dalla materia, né  sappiamo i suoi antecedenti evolutivi, e termina in 
queste superiori fasi spirituali che sto descrivendo, oltre le quali si accende 
un tale incendio che il nostro io non può  reggere. Questo incendio è Dio.

Fu già  tanto aver scoperta l’evoluzione biologica; è  già  tanto averla 
qui continuata nelle sue superiori fasi psichiche. Ma poi, oltre, ancora più  
oltre, resta il mistero. Ma l’uomo evolve. La stessa legge che ci vieta più  in 
alto  la  visione,  verso  quell’alto  ci  trascina,  e  insegue  e  respinge 
progressivamente il mistero. La coscienza si dilata in ogni sua qualità  e la 
luce divina può  discendere nella sempre maggior trasparenza dello spirito.

Abbiamo  visto  che  l’evoluzione  è  un  processo  di  armonizzazione 
vibratoria  e  che  più  si  ascende  e  più  si  manifesta  in  forma di  musicali 
risonanze. L’evoluzione da un piano all’altro di coscienza può  così darci la 
rivelazione delle più  inimmaginabili realtà. Ad ogni livello gli esseri sempre 
più  rispondono per chiarezza e per forza alla nota divina che come una luce 
piove dall’alto e penetra le varie zone più  o meno secondo la loro densità. 
Tutto è dunque una proiezione, più  o meno densa di ombre, del pensiero di 
Dio. Le vie dell’ascensione spirituale che stiamo studiando, di cui per noi 
così gran momento è il fenomeno mistico, sono le vie convergenti al centro, 
che guidano a Dio, ultimo termine di tutte le risonanze.

Dio è  dunque la  mèta  verso cui  si  dirige l’evoluzione universale  in 
cammino. Questa è  una marcia organica di tutti gli esseri. Man mano che

123

122

117

118

119

120

121



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 113

XIII. Ergo sum qui sum

Se muitas coisas nos disse e muitos conceitos resume o nosso diagrama, 
nos  seus  aspectos  maiores,  menores  e  corolários,  afastemo-nos  agora  dos 
detalhes  e  observemo-lo  no  seu  conjunto,  como  uma  única  sinfonia. 
Afastemo-nos  da  representação  gráfica,  ascendamos  em  abstração, 
avizinhando-nos assim da realidade.

Para onde vai esse ilimitado caminho evolutivo?

Se  cumpre  sob  os  nossos  olhos  o  fenômeno  da  transformação  de 
consciência que, à  medida que se intensifica, parece desaparecer da nossa 
percepção. No entanto, se repete em planos imateriais o mesmo fenômeno 
da evolução orgânica darwiniana, regido pelo mesmo princípio. Há em todo 
o processo, um ritmo grandioso e implacável pelo qual o universo avança 
rumo a zonas onde se desmaterializa e parece se perder no inconcebível. A 
nossa vista, por mais aguda, não pode hoje transcender uma dada ordem de 
planos. E depois? Depois só  há uma direção, e essa direção é Deus.

Do grande caminho nós não vemos senão um pequeno trecho que parte 
da matéria, nem conhecemos os seus antecedentes evolutivos, e termina nestas 
superiores fases espirituais que estou descrevendo, além das quais se acende 
um tal incêndio que o nosso eu não pode reger. Este incêndio é Deus.

Já  foi muito ter descoberto a evolução biológica; já  é muito tê-la aqui 
continuada nas suas superiores fases psíquicas. Mas depois, além, mais além, 
permanece o mistério. Mas o homem evolui. A mesma lei que nos veta mais 
alto  a  visão,  rumo  aquele  alto  nos  arrasta,  e  persegue  e  repele 
progressivamente o mistério. A consciência se dilata em cada sua qualidade, 
e a luz divina pode descer na sempre maior transparência do espírito.

Vimos que a evolução é um processo de harmonização vibratória, e que 
quanto mais se ascende e mais se manifesta na forma de ressonâncias musicais. 
A evolução  de  um plano ao  outro  de  consciência  pode,  assim,  dar-nos  a 
revelação das mais inimagináveis realidades. A cada nível, os seres sempre mais 
respondem por clareza e por força à nota divina que, como uma luz, chove do 
alto e penetra as várias zonas mais ou menos segundo a sua densidade. Tudo é, 
portanto, uma projeção, mais ou menos densa de sombras, do pensamento de 
Deus. As vias da ascensão espiritual que estamos estudando, as quais para nós 
tão grande momento é o fenômeno místico, são as vias convergentes ao centro, 
que guiam para Deus, último termo de todas as ressonâncias.

Deus é, portanto, a meta para a qual se dirige a evolução universal 
em caminho. Esta é uma marcha orgânica de todos os seres. A medida que

122

123

117

118

119

120

121



114 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

salgono essi si coordinano, accordano progressivamente le loro dissonanze, 
demoliscono i loro antagonismi e ravvicinano le loro scissioni. L’ascesa è  un 
amplesso sempre più  stretto che consolida le conquiste e unifica l’espansione. 
Dal basso verso l’alto l’evoluzione è un processo di progressiva unificazione e 
l’ultimo termine di questa unificazione è Dio. Dio è il punto verso cui tutti gli 
esseri tendono, dove sboccano, si unificano.

“Ego  sum  qui  sum”.  Dio  non  si  può  definire.  Definire  significa 
limitare e qui si parla dell’illimitabile. Ogni definizione sarà  una riduzione, 
una mutilazione. Non si può  definirlo perché  non si può  portare nel finito 
l’infinito,  nel  relativo  l’assoluto,  non  si  può  dare  rappresentazione 
nell’illusorio  della  forma  alla  realtà  della  sostanza  senza  nasconderla.  I 
concetti di Dio e di persona, che è  circoscrizione dell’individualità, non si 
possono unire perché  non si può  circoscrivere l’infinito. Dio non si può  
raggiungere per argomentazioni, perché è al di sopra di ogni ragionamento. 
Dio  non  si  dimostra,  si  sente.  Non  si  può  giungere  a  Dio  per  pura 
moltiplicazione di umani attributi, per superare il concetto di direzione a 
cui dobbiamo limitarci, sarebbe necessario un salto nell’inconcepibile. Chi 
infatti  si  avvicina  veramente  a  Dio  prova  un  senso  di  sconfinato 
smarrimento; solo allora si guarda veramente in alto. Salendo di piano in 
piano la fusione degli spiriti si fa sempre più  intima e completa. Lungo 
questa armonizzazione è  la via che conduce a Dio. Egli è  l’unità  globale 
che armonizza e fonde in sé tutte le coscienze e le creature.

Le superiori zone di evoluzione sono livelli di spirito e sono dentro di 
noi. Dio, supremo termine, non è fuori, ma è dentro di noi, nel profondo di 
un  abisso  su  cui  appena  osiamo  affacciarci  tremando.  È  l’io  di  tutti  i 
fenomeni  che  Egli  crea  eternamente  nella  Sua  manifestazione.  Non 
possiamo pregare che immergendoci  verso questo centro interiore dove 
altezza e profondità  si confondono e le nostre misure non hanno più  senso. 
L’ascesi mistica è un tratto del cammino che ci conduce a Dio. L’evoluzione 
spirituale è  lo sprofondamento della nostra coscienza nel nostro interiore; 
la sua dilatazione è una strana dilatazione superspaziale verso l’interno, che 
può  dare la sensazione anche di una espansione fuori di sé. Ma non vi sono 
sensazioni comunicanti che possano stabilire termini di paragone con le 
nuove  dimensioni.  I  lampeggiamenti  di  coscienza,  che  sono 
nell’ispirazione,  nella  rivelazione,  nell’estasi,  sono  lampeggiamenti  di 
Divinità.  Ne udremo l’eco immensa ascoltando la voce dello spirito,  ne 
vedremo i bagliori guardando nel profondo di noi stessi, perché  Dio è  in 
fondo  al  cuore  dell’uomo,  presentimento  di  tutte  le  ascensioni, 
incancellabile come l’istinto fondamentale della vita.

L’ascensione spirituale è un processo di penetrazione dell’io cosciente 
nei suoi strati sempre più  intimi e profondi, che sono piani di coscienza 
sempre  più  elevati.  Questo  cammino  in  profondità  è  una  liberazione

126

124

125



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 115

ascendem eles se coordenam, acordam progressivamente as suas dissonâncias, 
demolindo os seus antagonismos e reaproximando as suas cisões. A ascensão 
é  um abraço sempre mais estreito que consolida as conquistas e unifica a 
expansão.  De baixo para cima,  a  evolução  é  um processo de progressiva 
unificação e o último termo desta unificação é  Deus. Deus é  o ponto para o 
qual todos os seres tendem, onde convergem, se unificam.

“Ego sum qui sum”. Deus não se pode definir. Definir significa limitar, 
e aqui se fala do ilimitável. Cada definição será uma redução, uma mutilação. 
Não se pode defini-lo porque não se pode levar no finito o infinito, no o 
absoluto, não pode dar representação no ilusório da forma à  realidade da 
substância dentro sem ocultá-la. Os conceitos de Deus e de pessoa, que é 
circunscrição  de  individualidade,  não  se  pode  unir  porque  não  se  pode 
circunscrever  o  infinito.  Deus  não  pode  ser  alcançar  por  argumentações, 
porque está  acima de cada raciocínio. Deus não se demonstra, se sente. Não 
se pode alcançar a Deus por mera multiplicação de atributos humanos, para 
superar o conceito de direção ao qual devemos nos limitar, seria necessário 
um salto no inconcebível. Quem de fato, se aproxima verdadeiramente de 
Deus  prova  uma  senso  de  ilimitado  aturdimento;  só  então  se  olha 
verdadeiramente no alto. Ascendendo de plano em plano, a fusão dos espíritos 
se faz sempre mais íntima e completa. Ao longo desta harmonização está a via 
que conduz a Deus. Ele é a unidade global que harmoniza e funde em si todas 
as consciências e as criaturas.

As superiores zonas de evolução são níveis de espírito e estão dentro 
de nós. Deus, supremo termo, não está  fora, mas está  dentro de nós, no 
profundo de um abismo no qual apenas ousamos perscrutar tremendo. É  o 
eu de todos os fenômenos que Ele cria eternamente na Sua manifestação. 
Não podemos orar senão mergulhando-nos rumo este centro interior onde 
altura e profundidade se confundem e as nossas medidas não têm mais 
sentido. A ascese mística é um trecho do caminho que nos conduz a Deus. 
A evolução espiritual é  o aprofundamento da nossa consciência no nosso 
interior; a sua dilatação é  uma estranha dilatação superespacial rumo ao 
interior, que pode dar a sensação também de uma expansão para fora de si. 
Mas não  há  sensações  comunicantes que possam estabelecer termos de 
comparação  com as novas dimensões.  Os lampejos de consciência,  que 
ocorrem na inspiração, na revelação, no êxtase, são lampejos de Divindade. 
Lhe ouviremos o eco imenso escutando a voz do espírito, lhe veremos os 
lampejos olhando no profundo de nós mesmos, porque Deus está  no fundo 
do coração do homem, pressentimento de todas as ascensões, incancelável 
como o instinto fundamental da vida.

A ascensão espiritual é um processo de penetração do eu consciente nos 
seus estratos sempre mais íntimos e profundos, que são planos de consciência 
sempre  mais  elevados.  Este  caminho  em profundidade  é  uma  libertação

126

124

125



116 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

dell’involucro  denso  della  materia  e  della  sua  illusione  sensoria,  è  un 
denudarsi da scorie pesanti, è  una progressione verso la realtà, la verità, il 
bene, l’assoluto. È  una ascensione verso l’interno. L’avvenire è  dentro di 
noi. La manifestazione verso la realtà  esteriore dei sensi e della materia è 
discesa involutiva, è, mi si perdoni il termine, decentramento di Divinità. 
L’evoluzione  procede  in  direzione  inversa,  perché  è  il  movimento 
centripeto del ritorno dell’anima a Dio. Il centro di coscienza per evolvere 
non si proietta all’esterno, ma si sposta verso la realtà interiore superfisica e 
supersensoria. Ciò  è  un riassorbimento dello spirito in Dio, che dopo aver 
lanciato il processo creativo fuori di sé, nella sua prima fase involutiva, lo 
inverte e lo riaccentra in sé  nella sua fase evolutiva. Processo concentrico 
di sintesi, di attrazione e di amore, opposto al precedente, di dispersione.

La  grande  forza  che  sospinge  l’evoluzione  è  amore.  Essa  è  la 
radiazione che discende dall’alto e attrae a sé. Essa ricostruisce, riunifica, 
riarmonizza, riporta all’unità.  La lotta tra il  bene e il  male è  la lotta tra 
queste spinte ricostruttive che affermano e le spinte negative, distruttive e 
dispersive dell’involuzione. Si fatica ma si conquista. L’egoista che crede di 
vincere la  vita  facendosi  centro e  tutto  asservendo e  accumulando a  sé, 
invece  se  ne  chiude  le  porte  perché  si  isola  dal  gran  movimento 
dell’unificazione, si taglia fuori dalle sorgenti di vita e inaridisce. Egli inverte 
le vie dell’espansione dell’io; si lega alle cose e si chiude all’espansione nel 
cuore dei simili e delle creature. Per nutrire solo se stesso a danno degli altri 
si sottrae ogni nutrimento; così è sconfitto e non vincitore. Ce ne ha avvertiti 
la suprema sapienza del Vangelo. L’Egoista vive alle spese del tutto. Chi ama 
vive in continua comunicazione con tutto, miniera inesauribile di ricchezza. 
Chi dona sembra perdere, ma con quell’atto identifica il proprio con il bene 
dei suoi simili e in essi rivive, in essi moltiplicandosi. Così l’altruismo dilata 
la  coscienza,  se  perde  utilitariamente,  ma  solo  secondo  la  più  limitata 
psicologia razionale, immensamente riguadagna spiritualmente. Un atto di 
egoismo  è  invece  una  contrazione  e  porta  al  soffocamento;  il  senso  di 
espansione e aumento che sgorga da un atto di altruismo, spiega la altrimenti 
assurda gioia del dare. Così si  spiega e solo così,  come per lo spirito il 
donarsi in sacrificio non sia come è per il corpo, una penosa mutilazione di 
vita, ma una gioiosa forma di espansione.

Per  amore  intendo  l’amore  di  spirito  che  unifica,  non  l’amore  di 
carne, egoista, che lascia sempre profondi residui di separazione; intendo la 
vibrazione a circuito aperto, non la vibrazione a circuito chiuso, ritornante 
su se stessa. Intendo la vibrazione espansiva del vero altruismo evangelico, 
la vibrazione dell’espansione mistica che rappresenta un ordine di onde più  
corte, rapide e dinamiche, più  penetranti quindi, il cui ritmo più  intenso e 
veloce loro permette di elevarsi oltre l’atmosfera terrestre e di attraversare i 
superiori piani di evoluzione, per avvicinarsi maggiormente alla sorgente,

127

128



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 117

do invólucro denso da matéria e da sua ilusão sensória, é um desnudar-se de 
escórias pesadas, é uma progressão rumo à realidade, à verdade, ao bem, ao 
absoluto. É  uma ascensão rumo ao interior. O futuro está  dentro de nós. A 
manifestação rumo à  realidade exterior dos sentidos e da matéria é  descida 
involutiva, é,  se me perdoam o termo, descentralização de Divindade. A 
evolução procede em direção inversa, porque é  o movimento centrípeto do 
retorno da alma a Deus. O centro de consciência para evoluir, não se projeta 
para  fora,  mas  desloca-se  rumo  à  realidade  interior  superfísica  e 
supersensória. Isso é  uma reabsorção do espírito em Deus, que, após ter 
lançado o processo criativo fora de si,  na sua primeira fase involutiva, o 
inverte e o refocaliza em si na sua fase evolutiva. Processo concêntrico de 
síntese, de atração e de amor, oposto ao precedente, de dispersão.

A grande força que impulsiona a evolução é amor. Ela é a radiação que 
desce do alto e atrai a si. Ela reconstrói, reunifica, rearmoniza, restaura a 
unidade.  A  luta  entre  o  bem  e  o  mal  é  a  luta  entre  estes  impulsos 
reconstrutivos que afirmam e os impulsos negativos, destrutivos e dispersivos 
da involução. Se esforça mas se conquista. O egoísta que acredita vencer a 
vida fazendo-se centro e tudo subjugando e acumulando para si, em vez disso, 
se lhe fecha as portas porque se isola do grande movimento da unificação, se 
isola das fontes da vida e definha. Ele inverte as vias da expansão do eu; se 
liga  às  coisas  e  se  fecha  à  expansão  no  coração  dos  semelhantes  e  das 
criaturas. Para nutrir só  a si mesmo às custas dos outros, se priva de cada 
alimento; assim, é  derrotado e não vencedor. Sobre isso nos tem advertido a 
suprema sabedoria do Evangelho. O egoísta vive às custas de tudo. Quem ama 
vive em contínua comunicação com tudo, mina inesgotável de riquezas. Quem 
doa parece perder, mas com aquele ato identifica o seu com o bem dos seus 
semelhantes e neles revive, multiplicando-se neles. Assim, o altruísmo dilata a 
consciência,  se  perde  utilitariamente,  mas  só  segundo  a  mais  limitada 
psicologia racional, imensamente ganha de novo espiritualmente. Um ato de 
egoísmo, é  em vez disso, uma contração e leva ao sufocamento; a senso de 
expansão e aumento que flui de um ato de altruísmo, explica, de outra forma, 
a absurda alegria do dar. Assim se explica, e só  assim, como para o espírito, o 
doar-se em sacrifício não seja, como é para o corpo, uma penosa mutilação de 
vida, mas uma alegre forma de expansão.

Por amor, entendo o amor de espírito que unifica, não o amor de 
carne, egoísta, que deixa sempre profundos resíduos de separação; entendo a 
vibração em circuito aberto, não a vibração em circuito fechado, que retorna 
sobre  si  mesma.  Entendo  a  vibração  expansiva  do  verdadeiro  altruísmo 
evangélico, a vibração da expansão mística que representa uma ordem de 
ondas mais curtas, rápidas e dinâmicas, mais penetrante portanto, cujo ritmo 
mais intenso e veloz lhes permite elevar-se além da atmosfera terrestre e de 
atravessar  os superiores planos de evolução,  para aproximar-se da fonte,

127

128



118 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

sentirne l’attrazione e raggiungere con essa una più  perfetta sintonizzazione. 
L’amore è la strada maestra per giungere a Dio. È  così che in basso tutte le 
creature sono nemiche, in alto tutte le creature sono sorelle; ecco come il 
Vangelo trasforma il nemico in amico e, giunti ad un dato livello, tutta la 
fenomenologia  universale  appare  come  una  musica  immensa  di  tutto  il 
creato, si muta la voce delle cose e diventa un canto. È  l’ascesi, che opera 
questo miracolo, rivelando all’anima il segreto dell’armonizzazione, l’ascesi 
che nell’amore opera il riassorbimento del male, delle tenebre, della lotta, del 
dolore, verso l’equilibrio, l’ordine, la felicità.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 119

sentir  a atração e alcançar com ela uma mais perfeita sintonização. O 
amor é a estrada mestra para alcançar a Deus. É assim que em baixo 
todas as criaturas são inimigas, no alto, todas as criaturas são irmãs; eis 
como o Evangelho transforma o inimigo em amigo e, atingir a um dado 
nível, toda a fenomenologia universal aparece como uma música imensa 
de toda a criação; se muda a voz das coisas e se torna um canto. É a  
ascese,  que  opera  esse  milagre,  revelando  à  alma  o  segredo  da 
harmonização, a ascese que, no amor, opera a reabsorção do mal, das 
trevas, da luta, da dor, rumo ao equilíbrio, à ordem, à felicidade.



120 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIV. Dalla terra al cielo

Il fenomeno dell’ascensione spirituale resta così piazzato in seno alla 
fenomenologia  universale  come  fase  di  evoluzione,  come  fatto 
insopprimibile  e  necessario.  Esso  è  innestato  nella  tecnica  del 
funzionamento organico del  tutto.  Se qui  siamo giunti  alla  costatazione 
sperimentale in forma scientifica, tutto il  nostro mondo non poteva non 
incontrarsi con un fatto così fondamentale. Ed esso si ripete in tutti i tempi 
e in tutti i luoghi e, dal Brahmanesimo al Buddhismo, dall’Islamismo al 
Cristianesimo, si ritrova in tutte le religioni.

Questo  processo  di  ascesi  mistica  che  qui  stiamo  studiando  si 
potrebbe  ripetere  come metodo di  Yoga,  con  terminologia  equivalente, 
poiché  anche  lo  Yoghî  tende  alla  liberazione  e  all’unificazione.  Ma  io 
rifuggo da tutto ciò  che sa di negativo perché l’isolamento dal mondo e dai 
simili  è  sempre  un  po’  isolamento  da  Dio;  rifuggo  da  ciò  che  è 
soppressione di realtà  esteriori piuttosto che espansione in realtà  interiori; 
da ciò  a cui non si giunge per armonizzazione che è  il dolce canto che fa 
della vita e del dolore una gioia, il canto di Frate Francesco nel cantico 
delle creature. Io, che sono latino, non posso sentire l’ascensione di spirito 
che nella forma calda, passionale dei latini, nella forma di un misticismo 
vibrante e attivo, non posso astrarmi nell’isolamento socialmente passivo 
della pura concentrazione; ma ho bisogno, appena un nuovo elemento nella 
concentrazione io  abbia  raggiunto,  di  ridiscendere  tra  i  miei  simili  per 
donarmi, ho bisogno di dire e di realizzare, non di concentrare in me ma di 
espandere in una armonizzazione di anime il frutto della mia ascensione. 
La mia concezione più  esteriormente dinamica di occidentale mi impone 
come dovere questo tutto narrare perché tutto appaia alla luce e risuoni nel 
cuore degli altri.  Il mondo non mi appare esclusivamente come una vana 
danza  di  ombre,  una  grande  Maya,  ma  come  un  campo  di  lotta  ove 
sanguina l’anima del mio fratello che devo aiutare. In questa unificazione 
con lui si rinsalda la mia unificazione con l’alto. Da questa base di amore 
umano,  iniziò  il  processo  della  mia  armonizzazione  di  amore  divino. 
L’ascesi  mistica,  la  intendo latinamente,  il  che vuol dire cristianamente, 
non  come  una  sterile  concentrazione  meditativa  che  ruba  alla  società 
un’anima e  una  attività,  ma  come una  fecondazione  operata  dal  divino 
nell’umano  perché  nell’umano  si  espanda  e  si  moltiplichi  per  la  sua 
ascensione; intendo non una forza che si assenta dalla terra, ma una forza 
che ritorna e  sulla  terra  è  attiva  e  presente  e  opera potentemente ogni 
giorno.  Intendo l’ascesi  mistica  come un aiuto  alla  vita,  non come una 
aggressione alla vita, come una espansione non come una compressione. 
Sono quindi immensamente lontano da certo sterile ascetismo conventuale,

129

130



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 121

XIV. Da terra ao céu

O fenômeno da ascensão espiritual permanece assim situado no seio 
da fenomenologia universal como fase da evolução, como fato insuprimível 
e necessário. Ele está  enxertado na técnica do funcionamento orgânico do 
todo. Se aqui chegamos à  constatação experimental em forma científica, 
todo o nosso mundo não poderia deixar de se deparar com um fato tão 
fundamental. E ele se repete em todos os tempos e em todos os lugares, e, 
do Bramanismo ao Budismo, do Islamismo ao Cristianismo, se encontra 
em todas as religiões.

Este  processo  de  ascese  mística  que  aqui  estamos  estudando  se 
poderia repetir como método de Yoga, com terminologia equivalente, pois 
que o Iogue tende à  libertação e a unificação. Mas eu refugo tudo o que 
cheira  a  negativo,  porque o isolamento do mundo e  dos  semelhantes  é  
sempre um pouco isolamento de Deus; refugo disso que é  a supressão das 
realidades exteriores em vez de expansão em realidades interiores; disso a 
qual não se chega por harmonização, que é  o doce canto que faz da vida e 
da dor uma alegria, o canto do Irmão Francisco no cântico das criaturas. 
Eu, que sou latino, não posso sentir a ascensão de espírito senão na forma 
calorosa, passional dos latinos, na forma de um misticismo vibrante e ativo, 
não  posso  abstrair-me  no  isolamento  socialmente  passivo  da  pura 
concentração; mas assim que eu tenha alcançado um novo elemento em 
minha concentração, preciso descer novamente entre os meus semelhantes 
para doar-me, preciso dizer e realizar, não concentrar em mim mesmo, 
mas expandir em uma harmonização de almas o fruto da minha ascensão. 
A minha concepção mais exteriormente dinâmica de ocidental, me impõe 
como dever isto tudo narrar para que tudo apareça à  brilhar e ressoe no 
coração dos outros. O mundo não me parece exclusivamente como uma vã 
dança de sombras, uma grande Mâyâ, mas como um campo de luta onde 
sangra a alma do meu irmão que devo ajudar. Nesta unificação com ele, se 
fortalece a  minha unificação  com o alto.  Desta  base de amor humano, 
iniciou  o  processo  de  minha  harmonização  de  amor  divino.  A  ascese 
mística, a entendo latinamente, o que quer dizer cristãmente, não como 
uma estéril  concentração meditativa que rouba à  sociedade uma alma e 
uma atividade, mas como uma fecundação operada pelo divino no humano, 
para  que  no  humano  se  expanda  e  se  multiplique  pela  sua  ascensão; 
entendo  não  uma  força  que  se  ausenta  da  terra,  mas  uma  força  que 
retorna e sobre a terra é  ativa e presente e opera potentemente cada dia. 
Entendo  a  ascese  mística  como  uma  ajuda  à  vida,  não  como  uma 
agressão à  vida, como uma expansão, não como uma compressão. Estou, 
portanto,  imensamente  longe  de  certo  estéril  ascetismo  conventual,

129

130



122 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

che opprime senza avere in sé  passione di resurrezione. Non uccidiamo 
l’amore, intendo l’alto amore dello spirito, altrimenti uccideremo noi stessi; 
ma  innestiamolo  nel  dolore.  Passerà  il  dolore  e  l’amore  sopravviverà; 
fecondato dal dolore, crescerà e ci porterà più  in alto.

La mia concezione, basata su solide basi scientifiche e sperimentali 
deve passare ben distinta e lontana da tutti questi scogli, tra tutti questi 
travisamenti di una sana e fattiva visione della vita. Solo transitoriamente 
accetto  la  tenebra,  il  tormento,  il  mutilamento  della  rinuncia,  e  il  più  
brevemente possibile e solo per rivivere più  intensamente e più  in alto. 
Vivere, vivere, sempre più  vivere. La mia ascesi è  un vortice di passione, 
non è  un addormentarsi nel nulla né  una scuola di persecuzione ascetica, 
molto  meno  un  addomesticamento  di  convenienze:  è  un  maturamento 
logico, naturale e irrefrenabile, che appare quando l’anima ha dietro di sé  
un accumulamento tale di forze che gli equilibri precipitano in più  alte 
forme  di  vita.  Nell’ascesi  vedo  la  sana  metodologia  mistica,  cioè  un 
processo naturale di sviluppo di coscienza. E come la fase razionale ci ha 
dato  il  metodo  analitico,  come  la  fase  ispirativa  ci  ha  dato  il  metodo 
dell’intuizione e mi ha portato alla costruzione di una sintesi universale, 
così la fase mistica ci dà  il metodo dell’espansione totalitaria e porta alla 
costruzione di una coscienza unitaria. L’unificazione del sapere si completa 
e si eleva fino all’unificazione nel sentire.

L’espansione  dei  cicli  espressa  nel  diagramma è  un  ingigantire  di 
coscienza che copre campi sempre più  vasti di sensazione, abbraccia nella 
più  estesa capacità  vibratoria una gamma sempre più  estesa di note e a 
sempre  più  voci  può  rispondere  nel  gran  canto  dell’universo.  La 
sovrapposizione dei piani nel diagramma porta realmente una discesa di 
luce, di forza e di amore dall’alto e stabilisce una comunione incessante tra 
i vari piani, che è un meraviglioso concerto di anime. E più  salgo e più  mi 
immedesimo in questo canto; e più  ricevo e mi fondo e più  ne sono nutrito, 
e più  devo ridiscendere e diffondermi nelle minore creature sorelle. Vi è 
realmente nell’universo questa meravigliosa circolazione, di piano in piano, 
di  linfa  vitale  e  scorre  a  oceani,  limitata  solo  dalla  capacità  recettiva 
dell’essere,  dalla  sua potenza di  risonanza.  Dio è  tale  centro di  energie 
vitali, affettive e intellettive, che ogni essere resterebbe incenerito se le vie 
di penetrazione non fossero automaticamente limitate in proporzione alla 
sensibilità.

Ho  trattato  l’argomento  razionalmente  e  ne  ho  date  le  basi 
scientifiche. Ma irresistibilmente oramai il passo pesante della ragione si 
affretta e si alleggerisce in espressioni più  eccelse; che l’argomento incalza 
e il mio spirito ha fretta di aprire le ali e di mostrarsi in volo quale esso 
veramente è,  non più  costretto entro quelle pastoie. È  ora di gettare gli 
involucri della rappresentazione razionale e di avvicinarsi alla visione. E mi

132

133

131



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 123

que oprime sem possuir em si a paixão de ressurreição. Não matemos o 
amor, entendo o amor sublime do espírito, de outro modo, mataríamos nós 
mesmos; mas enxertemos-o na dor. Passará  a dor, e o amor sobreviverá; 
fecundado pela dor, crescerá e nos levará mais no alto.

A  minha  concepção,  baseada  sobre  só lidas  bases  científicas  e 
experimentais,  deve  passar  bem  distinta  e  distante  de  todos  estes 
obstáculos, entre todas essas distorções de uma sã  e eficaz visão da vida. 
Só  transitoriamente aceito a treva, o tormento, a mutilação da renúncia, e o 
mais brevemente possível, e só  para reviver mais intensamente e mais no 
alto.  Viver,  viver,  sempre mais  viver.  A minha ascese é  um vórtice de 
paixão; não é  um adormecer-se no nada, nem uma escola de perseguição 
ascética,  muito  menos  uma  domesticação  de  conveniências:  é  um 
maturamento lógico, natural e irrefreável, que aparece quando a alma tem 
atrás de si um acúmulo tal de forças que os equilíbrios precipitam em mais 
altas formas de vida. Na ascese, vejo a sã  metodologia mística, i. é., um 
processo  natural  de  desenvolvimento  de  consciência.  E  como  a  fase 
racional nos deu o método analítico, como a fase inspirativa nos deu o 
método da intuição  e  me levou à  construção  de uma síntese universal, 
assim a  fase  mística  nos  dá  o  método da  expansão  totalitária  e  leva  à  
construção de uma consciência unitária. A unificação do saber se completa 
e se eleva à unificação no sentir.

A expansão  dos  ciclos  expressa  no  diagrama é  um agigantar  de 
consciência que cobre campos sempre mais vastos de sensação, abrange 
na mais extensa capacidade vibrató ria uma gama sempre mais extensa de 
notas e a sempre mais vozes pode responder no grande canto do universo. 
A sobreposição dos planos no diagrama porta realmente uma descida de 
luz, de força e de amor do alto e estabelece uma comunhão incessante 
entre  os  vários  planos,  que  é  um  maravilhoso  concerto  de  almas.  E 
quanto mais subo e mais me mergulho neste canto; e mais recebo e me 
fundo,  mais  sou  nutrido  por  ele,  mais  devo  descer  novamente  e  me 
difundir nas menores criaturas irmãs. Existe realmente no universo esta 
maravilhosa circulação, de plano em plano, de linfa vital e escorre como 
oceanos, limitada só  pela capacidade receptiva do ser, pela sua potência 
de ressonância. Deus é tal centro de energias vitais, afetivas e intelectivas, 
que  cada  ser  seria  incinerado  se  as  vias  de  penetração  não  fossem 
automaticamente limitadas em proporção à  sensibilidade.

Tratei  o  argumento  racionalmente  e  lhe  dei  as  bases  científicas. 
Mas irresistivelmente agora o passo pesado da razão se apressa e se suaviza 
em expressões  mais  excelsas;  o  argumento insta,  e  o  meu espírito  tem 
pressa de abrir as asas e de mostrar-se em voo como ele verdadeiramente 
é,  não  mais  constrangido  por  esses  grilhões.  É  hora  de  me  livrar  dos 
invó lucros da representação  racional  e  de aproximar-se da visão.  E me

132

133

131



124 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

avvicinerò  man  mano  in  questo  scritto,  fino  a  penetrarla,  fino  a 
immergermi e smarrirmi nell’estasi e ardere nell’amore divino. Ho detto in 
principio  che  avrei  trattato  l’argomento  dell’ascesi  mistica  anche  come 
sensazione, non solo come ragione ma anche come fede, non solo nel suo 
aspetto scientifico e obiettivo ma anche nel suo aspetto mistico e spirituale. 
Questa sua diversa proiezione non scinderà  ma rafforzerà, confermandola, 
la realtà  del fenomeno; nulla toglierà  alla sua basilare solidità  razionale, in 
cui è sempre possibile ridiscendere e che non può , da chi voglia, esser mai 
perduta di vista, sol che si sappia tradurre i termini di fede in termini di 
scienza.  L’aspetto  scientifico  che  ho  anteposto  in  principio  per  gettar 
solidamente, sulla terra, le basi del fenomeno, non si smentisce ora che 
quel fenomeno osserviamo la continuazione nel cielo.

Ho raccontato nei  precedenti  miei  scritti  spietatamente,  vincendo la 
verecondia delle intime cose dell’anima, io mio dolore, la mia debolezza, la 
mia fatica. È  ora di narrare il frutto di tutto ciò, la conquista, di entrare nella 
fase  delle  realizzazioni.  Nei  volume precedente1 ho  fatto,  alla  fine,  delle 
affermazioni gravi. È  giunto il momento di consolidarle con ancora più  gravi 
affermazioni.  Non posso rinnegare il  passato,  devo continuarlo con nuove 
ascensioni. Questa mia nuova testimonianza, che do con l’anima nuda dinanzi 
a Dio, mi impegna ancora e andrò  fino in fondo. I primi legami si stringono, 
gli  impegni  si  rafforzano;  per  certe  vie  non  si  può  fermare.  Questa 
testimonianza dirà  che cosa è  “La Grande Sintesi”, rivelerà  oggi una nuova 
ancora più  profonda zona di suo significato, confermerà e amplificherà le mie 
già  tanto gravi affermazioni al riguardo. Parlerò  di Cristo perché  Cristo si è  
avvicinato e sento che si avvicina ogni giorno di più  in una luce smagliante. 
Poiché Egli è il centro da cui nacque e in cui si fonde tutta la mia opera e tutta 
la mia personalità.

Farò  così meglio comprendere in questo mondo di ciechi quali sono 
le vere mète della vita. Tanti al termine del cammino comprendono troppo 
tardi che nulla di sostanziale fu costruito, nulla che resista alla morte e 
sopravviva alla distruzione e possa portarsi via nella propria personalità. 
Comprendono  allora  che  ricchezza,  onori,  amore  sessuale,  furono  vana 
illusione. Che squallore nell’anima! E bisognerà  poi ricominciare da capo, 
ripetere il corso delle prove! La luce si fa solo all’estremo, sull’orlo della 
tomba. Prima, sempre un aggredirsi senza pace, per farsi grandi là  dove 
nulla  resiste  e  il  tempo tutto  distrugge.  Sempre  così;  e  che  si  farebbe 
altrimenti? Sembra che l’uomo non sappia far altro. Sembra che se finisse 
questa  rivalità,  questa  ferocia  di  lotta,  si  resterebbe  stupiti  a  guardarsi 
sbadigliando come chi non ha più  nulla da fare, non sa più  che cosa fare. O 
ci si ingozzerebbe di beni e di godimenti fino a scoppiare, fino a morirne. 
Questa tremenda passione che qui agito sembra dunque proprio fuori del

1 “Le Noúri”.

134

135



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 125

aproximarei gradualmente neste escrito, até penetrá-la, até mergulhar e me 
perder no êxtase e arder no amor divino. Disse no princípio que trataria o 
argumento da ascese mística também como sensação, não só  como razão, 
mas também como fé,  não só  no seu aspecto científico e objetivo, mas 
também no seu aspecto místico e espiritual. Esta sua diversa projeção não 
cindirá,  mas  reforçará,  confirmando-a,  a  realidade  do  fenômeno;  não 
tolherá  à  sua  basilar  solidez  racional,  à  qual  é  sempre  possível  descer 
novamente e que não pode, por quem queira, ser jamais perdida de vista, 
desde  que  se  saiba  traduzir  os  termos  de  fé  em termos  de  ciência.  O 
aspecto científico que antepus no princípio para lançar solidamente, sobre 
a terra, as bases do fenômeno, não se desmente agora que observamos a 
continuação daquele fenômeno no céu.

Narrei nos meus precedentes escritos desapiedadamente, vencendo a 
vergonha das íntimas coisas da alma, a minha dor,  a minha fraqueza,  a 
minha fadiga. É  hora de narrar o fruto de tudo isso, a conquista, para entrar 
na  fase  das  realizações.  No volume precedente1 fiz,  no fim,  afirmações 
graves.  Chegou  o  momento  de  consolidá-las  com  ainda  mais  graves 
afirmações.  Não  posso  renegar  o  passado,  devo  continuá-lo  com novas 
ascensões. Este meu novo testemunho, que dou com a alma nua diante de 
Deus, me empenha ainda, e o seguirei até  o fim. Os primeiros laços se 
apertam, os compromissos se reforçam; por certas vias, não se pode parar. 
Este testemunho dirá o que é “A Grande Síntese”, revelará hoje uma nova e 
ainda mais profunda zona de seu significado, confirmará  e amplificará  as 
minhas já  tão graves afirmações a respeito. Falarei de Cristo porque Cristo 
se  aproximou  e  sinto  que  se  aproxima  a  cada  dia  mais  com  uma  luz 
deslumbrante. Porque Ele é o centro do qual nasce e no qual se funde toda a 
minha obra e toda a minha personalidade.

Farei assim melhor compreender neste mundo de cegos quais são as 
verdadeiras metas da vida. Tantos ao final do caminho compreendem tarde 
demais que nada de substancial foi construído, nada que resista à  morte e 
sobreviva  à  destruição  e  possa  levar  consigo  na  própria  personalidade. 
Compreendem então que riqueza, honras, amor sexual, foram vã  ilusão. 
Que miséria na alma! E precisará  depois recomeçar do início, repetir o 
curso das provações! A luz se faz só  ao extremo, à  beira da tumba. Antes, 
sempre um agredir-se sem paz, para fazer-se grandes onde nada resiste e o 
tempo tudo destró i. Sempre assim; e o que se faria de outro modo? Parece 
que o homem não sabia fazer outra coisa.  Parece que se acabasse esta 
rivalidade,  esta  ferocidade  da  luta,  se  ficaria  espantados  a  olhar-se 
bocejando como quem não têm mais nada a fazer, não sabe mais o que 
fazer.  Ou  nos  empanturraríamos  de  bens  e  de  gozos  até  explodir,  até 
morrer. Esta tremenda paixão que aqui agito parece então toda fora do

1 “As Noúres”.

134

135



126 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

normale concepibile. E ognuno va già per la china e trascina gli altri con sé  
e tutti si trascinano insieme, ed è  una gara a chi più  veloce precipita; è  un 
incalzarsi a cui più  nessuno resiste e si calpesta l’anima umana, scintilla di 
Dio.

Farò  comprendere  le  più  profonde  realtà  della  vita  che  sfuggono 
all’occhio cupido e frettoloso dell’uomo di oggi. Egli crede di essere il suo 
corpo, niente altro che il corpo e con lui di finire. Non vuole invecchiare, 
non vuole morire con esso. Quale mutilazione tremenda di una coscienza 
infinita, identificarsi così solo con la propria limitazione! Chiudersi così 
senza  speranza  di  luce  nelle  tenebre,  imprigionare  lo  spirito  libero 
nell’involucro della materia e subire le vicende instabili di questa, il suo 
affannoso  trasformismo,  per  imputridire  all’ultimo  con  essa.  Cristo  è 
venuto per dirci:  “Io sono la Resurrezione e la vita”,  e non lo abbiamo 
compreso. L’uomo di oggi, nella così detta civiltà  moderna, rincorrendo 
faticosamente  un  ideale  di  benessere  materiale,  si  è  chiuso  le  vie 
dell’espansione spirituale, le vie dello sviluppo di coscienza; si è  rinserrato 
in un guscio di egoismo e la sua anima soffoca e soffre, vorrebbe esplodere 
nel suo libero elemento, si sente invece, nella materia, morire. Così chiuso, 
lo spirito sente la pressione delle anguste pareti che tenta di sollevare e non 
comprende che esse non sono, non possono essere la sua casa. Il presunto 
dinamismo del  nostro  tempo  non  è  che  l’agitarsi  disordinato  di  questa 
angoscia  che  cerca  l’uscita.  Dominio  di  velocità,  di  tempo e  di  spazio 
sembra una fuga, una liberazione, un superamento e non è  che il respiro 
più  corto e affannoso di chi corre più  veloce nello stesso circolo di cose 
vane. Non si immagina come tutta la vita umana poggi su questi sottili 
giochi psicologici, su queste leggi profonde dell’evoluzione dello spirito. La 
scienza utilitaria ha preteso di sfondare dei varchi nella cerchia ferrea delle 
necessità  materiali  e  le  fiumane  umane  si  son  lasciate  dietro  quello 
spiraglio di speranza e si  sono incastrate nel pertugio che ha lasciato il 
mondo più  insoddisfatto di prima. Di ben altra espansione ha bisogno la 
pressione interiore. Lo spirito non può  saziarsi di questi accrescimenti nella 
materia, nuove stratificazioni esteriori che ispessiscono l’involucro e legano 
lo spirito alla zavorra terrena che è fatta di dolore.

Per  chi  vede  e  comprende,  tale  spettacolo  è  spaventoso.  Sarebbe 
ridicolo se non fosse straziante. È  una corsa lacerante all’inutile. A un tal 
mondo io parlo, lo so. Parlo di sollevamenti di spirito nelle più  rarefatte 
atmosfere  dell’intelligenza  e  dell’amore.  Pretendo di  trascinare  il  lettore 
ancora più  oltre, in rapimenti divini. Lo porterò  in pieno nella sensazione 
dell’estasi mistica, perché  questa è  la sostanza del fenomeno di ascesi che 
stiamo studiando. È  necessaria questa esposizione di stati d’animo perché  
essa contiene la psicologia costitutiva del fenomeno. Sarò  compreso? So 
bene  che  si  tratta  spesso  di  anime  di  età  differenti,  di  diversa  e

136

137



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 127

normal  concebível.  E  cada  um vai  já  pela  ladeira  e  arrasta  os  outros 
consigo, e todos se arrastam juntos, e é  uma corrida para ver quem mais 
veloz precipita; é  uma pressão à  qual ninguém resiste, e se pisoteia a alma 
humana, centelha de Deus.

Farei  compreender  as  mais  profundas  realidades  da  vida  que 
escapam ao olho cúpido e apressado do homem de hoje. Ele crê  ser o seu 
corpo, nada mais que o corpo, e com ele, terminar. Não quer envelhecer, 
não quer morrer com ele. Que mutilação tremenda de uma consciência 
infinita, identificar-se assim só  com as suas próprias limitações! Fechar-se 
assim,  sem esperança  de  luz,  nas  trevas,  aprisionar  o  espírito  livre  no 
invó lucro da matéria e sofrer as vicissitudes instáveis desta, o seu afanoso 
transformismo, para apodrecer, ao fim, com ela. Cristo veio para dizer-nos: 
“Eu sou a Ressurreição e a vida”, e não o compreendemos. O homem de 
hoje, na assim dita civilização moderna, perseguindo laboriosamente um 
ideal de bem-estar material, se fechou as vias da expansão espiritual, as 
vias  do  desenvolvimento  de  consciência;  se  encerrou  numa  casca  de 
egoísmo,  e  a  sua  alma  sufoca  e  sofre,  desejaria  explodir  no  seu  livre 
elemento, se sente, em vez disso, na matéria, morrer. Assim encerrado, o 
espírito  sente  a  pressão  das  estreitas  paredes  que  tenta  erguer  e  não 
compreende que elas não são, nem podem ser, a sua casa. O presumido 
dinamismo do nosso tempo não  é  senão  o  agitar-se  desordenado desta 
angústia que busca a saída. Domínio de velocidade, de tempo e de espaço 
parece  uma  fuga,  uma  libertação,  um  superamento  e  não  é  senão  a 
respiração  mais curta e laboriosa de quem corre mais veloz no mesmo 
círculo das coisas vãs. Não se imagina como toda a vida humana repousa 
sobre estes sutis jogos psicológicos, sobre estas leis profundas da evolução 
do espírito.  A ciência  utilitarista  pretendeu criar  brechas  no círculo  de 
ferro das necessidades materiais, e as correntes humanas deixaram para 
trás aquele vislumbre de esperança e ficaram presas no buraco que deixou 
o  mundo  mais  insatisfeito  do  que  antes.  De  bem  outra  expansão  tem 
necessidade a pressão  interior.  O espírito não  pode saciar-se com estes 
crescimentos na matéria, novas estratificações exteriores que engrossam o 
envoltório e ligam o espírito ao lastro terreno  que é feito de dor.

Para quem vê e compreende, tal espetáculo é pavoroso. Seria ridículo 
se não fosse mortificante. É  uma corrida dilacerante para o inú til. A um tal 
mundo eu falo, eu sei. Falo de elevamentos de espírito nas mais rarefeitas 
atmosferas da inteligência e do amor. Pretendo atrair o leitor ainda mais 
além, em êxtases divinos. O conduzirei plenamente na sensação da êxtase 
mística, porque esta é  a substância do fenômeno de ascese que estamos 
estudando. É  necessária esta exposição de estados de ânimo porque ela 
contém a psicologia constitutiva do fenômeno. Serei compreendido? Sei 
bem que se trata muitas vezes de almas de idades diferentes, de diversa e

136

137



128 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

meno profonda maturazione interiore, per la cui insensibilità  certi scosse 
brutali sono necessarie. Ma il loro dolore è  reale e mi strazia. Le sento 
invocare  a  tanta  distanza,  la  quale  esse  non  comprendono  o  non 
ammettono, ma che per me implica il tremendo dovere di donarmi per il 
loro bene. Le vedo soffocare immerse fino alla gola nella tenebra e nel 
tormento;  vedo  le  minacce  incombenti  dell’ora,  che  esse  non  sanno.  E 
perché dovrei io vivere dunque se non per aiutare e non ho io il dovere di 
restituire,  dove  più  vi  è  bisogno,  quella  luce  che  a  torrenti  mi  piove 
gratuitamente dall’alto? L’organizzazione unitaria e compatta dell’universo 
impone una solidarietà tra l’alto e il basso nella fatica di ascendere. Chi più  
ha più  deve donare.  È  per questa ragione di equilibrio e di  amore che 
l’estremo della grandezza di Cristo si è  sposato con l’estremo opposto della 
sua sanguinosa passione. Attraverso il mio spirito si muovono forze che, 
nell’armonizzazione  di  questi  piani,  sono  di  tutti.  Non  posso  isolarmi. 
Oramai per me l’universo è un concerto; è  necessario vivere accordandosi. 
Sono ingolfato sulla via del ritorno e sale con me verso Dio il canto di tutte 
le creature. Le dissonanze umane dell’egoismo, dell’avidità, della violenza 
non potranno far tacere questo canto immenso che è  l’anima del creato. 
Tutto  ho  lasciato  lungo  la  via  del  dolore.  Sono  uscito  nudo  dalla 
lacerazione del distacco. Ma ora, nell’espansione del mio spirito, l’universo 
mi viene incontro senza più  limiti. Donarmi è  il mio lavoro, immergermi 
nel  ritmo  del  tutto  il  mio  nutrimento.  Tali  donazioni  normalmente 
considerate  assurde e  molto  meno necessarie,  sono dovere  assoluto  per 
l’anima che nuda ha varcata la soglia. Se si sale in conquista di conoscenza 
e di amore è per compiere un più  arduo lavoro, è per adempiere a più  ardui 
doveri. Poiché  una nuova civiltà  dovrà  nascere ed è  necessario il sacrificio 
per prepararla; sarà  un nuovo ciclo storico che formerà  una nuova razza 
ove la fratellanza non sarà  più  vana parola, ma una nuova fase evolutiva di 
più  perfetta armonizzazione spirituale.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 129

menos  profunda  maturação  interior,  para  cuja  insensibilidade  certos 
choques brutais são necessários. Mas a sua dor é  real e me dilacera. As 
sinto  invocar  a  tanta  distância,  a  qual  elas  não  compreendem  ou  não 
admitem, mas que para mim implica o tremendo dever de doar-me pelo 
seu bem. As vejo sufocar, imersas até  a garganta na treva e no tormento; 
vejo as ameaças iminentes da hora, que eles não conhecem. E por que 
deveria eu viver, então, se não para ajudar, e não tenho o dever de restituir, 
onde mais preciso, aquela luz que em torrentes me chove gratuitamente do 
alto?  A  organização  unitária  e  compacta  do  universo  impõe  uma 
solidariedade entre o alto e o baixo no esforço de ascender. Quem mais 
tem mais  deve  doar.  É  por  esta  razão  de  equilíbrio  e  de  amor  que  o 
extremo da grandeza de Cristo se casou com o extremo oposto da sua 
sangrenta  paixão.  Através  do  meu  espírito  se  movem  forças  que,  na 
harmonização destes planos, são de todos. Não posso isolar-me. Agora, 
para mim, o universo é  um concerto; é  necessário viver harmonizando-se. 
Estou engolfado na via do retorno, e sobe comigo rumo a Deus o canto de 
todas as  criaturas.  As dissonâncias  humanas do egoísmo, da avidez,  da 
violência não podem fazer calar este canto imenso que é a alma da criação. 
Tudo deixei ao longo da via da dor. Emergi nu da laceração da separação. 
Mas agora, na expansão do meu espírito, o universo me vem ao encontro 
sem limites. Doar-me é o meu trabalho, mergulhar-me no ritmo do todo é 
o meu alimento. Tais doações, normalmente consideradas absurdas e muito 
menos necessárias,  são  dever  absoluto para a  alma que nua transpôs  o 
limiar.  Se  se  sobe  em  conquista  do  conhecimento  e  do  amor,  é  para 
cumprir uma mais árdua tarefa, é para cumprir a mais árduos deveres. Pois 
uma nova civilização nascerá  e é  necessário o sacrifício para prepará-la; 
será  um  novo  ciclo  histórico  que  formará  uma  nova  raça  onde  a 
fraternidade não  será  mais vã  palavra,  mas uma nova fase evolutiva de 
mais perfeita harmonização espiritual.



130 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XV. Metodologia mistica

La  sostanza  del  mio  misticismo,  quale  apparirà  in  questa  sua 
espressione di un fenomeno vissuto, è  vivere e amare. Man mano che i veli 
cadono e la sorgente si avvicina e traspare, l’incendio si accende e divampa. 
Vi si udrà dentro cantare la musica del divino, l’amore delle creature, l’amore 
di Dio. Vedremo risorgere dinanzi a noi la figura di Cristo che ci precede, 
che  cammina  nei  secoli.  Vedremo  in  una  serie  di  quadri  gradatamente 
apparire questa visione e in essa la trasformazione di un’anima. Ma freniamo 
ancora il passo prima di avventurarci nel gran volo. Progrediamo per un 
graduale  crescendo  di  tensione.  Abbiamo trattato  abbastanza  dell’aspetto 
tecnico della questione. Ci lasciamo indietro questa superata fatica. Siamo 
ancora nel vestibolo, dinanzi alla soglia. La nostra psicologia deve avanzare 
per  progressiva  smaterializzazione,  le  precedenti  affermazioni  teoriche 
dovranno  diventare  sensibili  forme  di  vita.  Per  rendere  possibile  la 
comprensione  dobbiamo  staccarci  per  gradi  dalla  psicologia  corrente, 
sgusciare per gradi dall’involucro analitico razionale,  liberarci ed elevarci 
dalla forma mentale del nostro tempo. Il premesso studio tecnico ci ha fatto 
comprendere  l’ascesi  mistica  razionalmente;  ora  dobbiamo  comprenderla 
spiritualmente. Quel primo orientamento è alla base e per questo ci aiuta e ci 
aiuterà, ma ora bisogna raggiungere la prima sopraelevazione, dell’edificio. 
Bisogna elevarsi nella nuova forma di pensiero e muoversi in essa; dobbiamo 
squarciare il velo e affrontare la luce.

Qui l’ascesi mistica ha nel nostro esame superata la fase teorica della 
comprensione ed entra nel campo pratico della sua realizzazione. Emerge 
dall’esposizione  razionale  con  un  palpito  di  vita,  non  più  illustrazione 
esplicativa ma norma di attuazione. Chi ancora dubitasse vedrà  che qui 
l’ascesi diviene un metodo e che vi è  una metodologia per giungere a Dio, 
per  realizzare l’unificazione.  E anche ciò  fa  parte  della  mia esperienza. 
Questa  esposizione ci  avvierà  alla  comprensione dell’ultima parte  e  dei 
quadri  psicologici  che  la  concludono.  Vedremo così  nascere  qui,  come 
logica conseguenza delle nostre promesse, una  metodologia mistica.  È  la 
stessa  dei  grandi  mistici,  di  cui  però  essi  non  dettero  la  spiegazione 
razionale e scientifica necessaria alla odierna comprensione. In fondo essa 
è  la metodologia dell’evoluzione nella fase spirito, sprizza quindi da ogni 
mia parola nei passati miei scritti, vi è  contenuta nelle linee generali e si 
continua qui in un suo più  alto sviluppo.

Il  campo sperimentale  delle  mie  osservazioni  si  estende  così  alle 
esperienze  dei  mistici  che  hanno  vissuto  il  fenomeno  e  dànno  la  loro 
testimonianza, confermando. Vi è una scienza mistica i cui autori si danno

138

139

140



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 131

XV. Metodologia mística

A substância do meu misticismo, qual aparecerá  nesta sua expressão 
de um fenômeno vivido, é  viver e amar. À  medida que os véus caem e a 
fonte se aproxima e transparece, o incêndio se acende e irrompe. Se ouvirá 
dentro dele cantar a música do divino, o amor das criaturas, o amor de 
Deus. Veremos ressurgir diante de nós a figura de Cristo, que nos precede, 
que caminha nos séculos. Veremos em uma série de quadros gradualmente 
aparecer esta visão,  e nela a transformação de uma alma. Mas freamos 
ainda o passo antes de nos aventurarmos no grande voo. Progridamos por 
um gradual crescendo de tensão. Tratamos o suficiente do aspecto técnico 
da questão. Nos deixamos para trás esta superada tarefa. Estamos ainda no 
vestíbulo,  diante  do  limiar.  A  nossa  psicologia  deve  avançar  por 
progressiva desmaterialização, as precedentes afirmações teóricas devem se 
tornar  sensíveis  formas  de  vida.  Para  tornar  possível  a  compreensão, 
devemos  nos  desapegar  gradualmente  da  psicologia  corrente,  despojar 
gradualmente do invó lucro analítico racional, libertar-nos e elevar-nos da 
forma  mental  do  nosso  tempo.  O  precedente  estudo  técnico  nos  fez 
compreender a  ascese mística  racionalmente;  agora devemos entendê-la 
espiritualmente. Aquela primeira orientação é a base e por isto nos ajuda e 
nos ajudará, mas agora precisa alcançar a primeira elevação do edifício. 
Precisa elevar-se na nova forma de pensamento e mover-se nela; devemos 
rasgar o véu e encarar a luz.

Aqui  a  ascese  mística  no nosso exame superou a  fase  teórica  da 
compreensão  e  entra  no  campo  prático  de  sua  realização.  Emerge  da 
exposição  racional  com  uma  palpitação  de  vida,  não  mais  ilustração 
explicativa, mas norma de atuação. Quem ainda duvida verá  que aqui a 
ascese se torna um método, e que existe uma metodologia para chegar a 
Deus,  para  realizar  a  unificação.  E  também  isso  faz  parte  da  minha 
experiência. Esta exposição nos levará  à  compreensão da ú ltima parte e 
dos  quadros  psicológicas  que  a  concluem.  Veremos  assim nascer  aqui, 
como lógica consequência das nossas promessas, uma metodologia mística. 
É  a  mesma  dos  grandes  místicos,  das  quais  porém  eles  não  deram  a 
explicação  racional  e  científica  necessária  à  hodierna  compreensão.  No 
fundo ela é a metodologia da evolução na fase espírito; portanto, emana de 
cada palavra minha nos meus escritos passados,  está  contida nas linhas 
gerais e se continua aqui em um seu mais alto desenvolvimento.

O campo experimental das minhas observações se estende, assim, às 
experiências  de  místicos  que  vivenciaram  o  fenômeno  e  dão  o  seu 
testemunho,  confirmando.  Há  uma ciência  mística  cujos  autores  se  dão

138

139

140



132 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

la mano. Embrionale nei primi tempi del Cristianesimo, si  sviluppa poi 
raggiungendo talvolta altezze inaudite. S. Dionigi Areopagita detta le leggi 
generali  della  teologia mistica gettandone le  basi;  Giovanni  Ruysbroeck 
(nato nel Belgio nel 1293) ne assimilò  il pensiero e soprattutto lo visse. 
Nell’“Ornamento  delle  nozze  spirituali”,  egli  veramente  arde  come  un 
incendio e vola come aquila; il suo spirito lancia un grido immenso e si 
inabissa nella vertigine dei più  alti stati mistici. E chi non conosce Eckart, 
Taulero  e  poi  la  Beata  Angela  da  Foligno,  S.  Bonaventura,  S.  Teresa, 
inuguagliata anima vibrante, e il santo della mistica Assisi, S. Francesco, 
ombra di Cristo? Massimo dottore in mistica teologica, della grandezza di 
S. Tommaso in dommatica, è  S. Giovanni della Croce (nato in Spagna nel 
1542).  Le  sue  opere:  la  “Salita  del  Monte  Carmelo”,  la  “Notte  oscura 
dell’anima”, il “Cantico spirituale” e la “Fiamma d’amore viva”, descrivono 
le vie dell’ascesi spirituale fino all’unificazione dell’anima con Dio.

Vi è  dunque un metodo per giungere a Dio, con caratteristiche che si 
ripetono dimostrando che dietro le realizzazioni personali vi è un fenomeno 
generale. Vi sono i mistici teorici e i mistici sperimentali concordi in una 
nota dominante. Che cosa fanno, che cosa vogliono tutti costoro? Essi sono 
anime tormentate da un bisogno strano: hanno fretta di giungere a Dio; sono 
incalzati  da  un  desiderio  vertiginoso,  il  desiderio  dell’unificazione.  Essi 
ardono tutti di una interna ebollizione di amore. Essi vivono con le braccia 
aperte verso Dio e verso le  creature,  soffrendo prima di  giungere e poi 
cantando  e  amando.  Essi  si  arroventano  nel  fuoco  dell’estasi,  a  sorgenti 
inimmaginabili e riversando poi torrenti di luce e di passione. Noi udiamo 
delle  grida  che  nel  nostro  mondo non  sono  comprese,  quindi  non  sono 
ammesse. Che cosa avviene dunque?

Avviene  il  fenomeno  dell’assorbimento  dell’io  inferiore  nell’io 
superiore attraverso la notte oscura dei sensi. Si sposta il baricentro della 
vita in un mondo superbiologico situato oltre il nostro concepibile. Se ciò  
è  concepibile  teoricamente  e  tecnicamente  come  vedemmo,  ben  altra 
cosa  è  vivere  il  fenomeno  e  avere  in  sé  la  sensazione  della  sua 
maturazione.  Chi è  evolutivamente lontano guarda e non sa;  ma chi  è  
giunto  e  vive  il  fenomeno,  attraversa  una  rivoluzione  di  pensiero  e  di 
sensazione. Il sorriso di chi nega non può  distruggere questa realtà, le sue 
pseudo-spiegazioni  patologiche  non  possono  fermare  lo  sviluppo  delle 
leggi  della  vita.  Avviene  il  fenomeno  della  trasumanazione  in  Dio  e 
l’anima,  la  si  copra  pur  di  ridicolo,  si  trova  di  fronte  a  così  stupende 
realizzazione che non può  tacere il suo rapimento.

Il  fenomeno  si  rivela  subito  come  decisamente  superrazionale, 
appunto perché  è  trasformazione di coscienza; al suo primo passo supera 
ed estingue la ragione. Viene dunque per prima cosa a mancare il punto di 
contatto con la psicologia inferiore. Ma è  pur logico che chi vola lasci la

142

143

141



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 133

a mão. Embrionária nos primórdios do Cristianismo, se desenvolve depois, 
alcançando, por vezes, patamares inauditos. S. Dionísio Areopagita dita as 
leis gerais da teologia mística, lançando as bases; João Ruysbroeck (nascido 
na Bélgica em 1293) lhe assimilou o pensamento e sobretudo o viveu. No 
“Ornamento das núpcias espirituais”,  ele verdadeiramente arde como um 
incêndio e voa como águia; seu espírito lança um grito imenso e se abisma 
na vertigem dos mais altos estados místicos. E quem não conhece Eckhart, 
Tauler  e,  ainda,  a  Beata  Â ngela  de  Foligno,  S.  Boaventura,  S.  Teresa, 
inigualável alma vibrante, e o santo da mística Assis, S. Francisco, sombra 
de Cristo? Máximo doutor em mística teológica, da grandeza de S. Tomás 
na dogmática, é  S. João da Cruz (nascido na Espanha em 1542). As suas 
obras: “A Subida do Monte Carmelo”, a “Noite escura da alma”, o “Cântico 
espiritual” e a “Chama viva do amor”, descrevem as vias da ascese espiritual 
até à unificação da alma com Deus.

Existe, portanto, um método para chegar a Deus, com características 
que se repetem demonstrando que por trás das realizações pessoais existe 
um fenômeno geral. Há  os místicos teóricos e os místicos experimentais, 
concordantes em um nota dominante. Que coisa fazem, que coisa querem 
todos eles? Eles são  animados totalmente por um desejo estranho:  têm 
pressa de chegar a Deus; são movidas por um desejo vertiginoso, o desejo 
da unificação. Eles ardem todos de uma interna ebulição de amor. Eles 
vivem com os braços abertos para Deus e para as criaturas, sofrendo antes 
de alcançar e então cantando e amando. Eles se esquentam no fogo do 
êxtase, em fontes inimagináveis, e derramam então torrentes de luz e de 
paixão.  Nós  ouvimos  deles  gritos  que  no  nosso  mundo  não  são 
compreendidos, portanto, não são admitidos. O que acontece então?

Ocorre o fenômeno da absorção do eu inferior no eu superior através 
da  noite  escura  dos  sentidos.  Se  desloca  o  baricentro  da  vida  em um 
mundo  superbiológico  situado  além  do  nosso  concebível.  Se  isso  é 
concebível teórica e tecnicamente, como vimos, bem outra coisa é  viver o 
fenômeno e ter em si a sensação da sua maturação. Quem é evolutivamente 
distante olha e não sabe; mas quem alcançou e vive o fenômeno, atravessa 
uma revolução de pensamento e de sensação. O sorriso de quem nega não 
pode destruir esta realidade, as suas pseudo-explicações patológicas não 
podem deter o desenvolvimento das leis da vida. Ocorre o fenômeno da 
transumanização em Deus e a alma, mesmo que se cubra de ridículo, se 
depara  com  a  tão  estupenda  realização  que  não  pode  calar  o  seu 
arrebatamento.

O  fenômeno  se  revela  súbito  como  decididamente  super-racional, 
precisamente porque é  transformação de consciência; ao seu primeiro passo, 
supera e extingue a razão. Ocorre, então, a primeira coisa a faltar, o ponto de 
contato com a psicologia inferior. Mas é porém lógico que quem voa deixe a

142

143

141



134 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

terra. La ragione può  inquadrare il fenomeno, ma non sentirlo. Varchiamo 
la soglia; la ragione non entra. È  naturale che che resta fuori e non trova 
nell’estensione della propria coscienza ripercussione alcuna, neghi. E allora 
nascono le  accuse di  isterismo e di  nevrosi,  perché  da ogni  bocca può  
uscire  la  voce  della  propria  comprensione  e  non  più .  Entriamo  nel 
supersensorio e nel superrazionale che è  una dimensione completamente 
diversa  dalla  normale  umana.  Questo  metro  non  può  misurare  tali 
dimensioni. Gli stessi mistici non trovano parole nel linguaggio di tutti. La 
profonda essenza del fenomeno resta inammissibile per la ragione e questa, 
vedendosi negare, nega a sua volta. Così si escludono a vicenda. Allora il 
fenomeno non essendo sentito come realtà tra le realtà e perché ogni “io” si 
fa  invariabilmente  misura  delle  cose,  è  definito  per  incomprensione  un 
niente,  che però  per  chi  sente  contiene  l’infinito,  un niente  vibrante  di 
passione  e  fecondo  di  splendida  attività,  superumanamente  altruista  e 
benefica.  Ecco che cosa contengono il  “riposo senza cominciamento né 
fine” di Boëhme, l’“eterno silenzio” di Eckart, la “tranquillità  e il silenzio 
della notte” di S. Giovanni della Croce. E così sembra assurdo creare una 
dottrina su di un sistema di negazione sistematica dei mezzi dei sensi e 
della mente, e che si possa conquistare una visione a forza di tenebre. E 
veramente vi è  una prima fase di negazione e di tenebra, ma è  un solo 
inizio; poi viene la resurrezione. Per volare bisogna pur lasciare andare le 
gambe e finché  vorremo camminare non voleremo mai. Non si tratta di 
correre di più  a gran passi di ragione, si tratta di volare in intuizione e 
visione, e ciò  è  tutta altra cosa. E i due mondi si guarderanno accusandosi 
reciprocamente  di  illusione.  Se  non  si  lacera  un  varco,  essi  non  si 
comprenderanno mai. E se l’uomo è  chiuso nella ragione come nella sua 
pelle, come farà  mai ad uscire?, mi si potrebbe domandare. Come si può  
uscire dalla propria coscienza? Ma per forza di evoluzione. Non è  questa 
un continuo uscire  dal  guscio  del  proprio  seme? Vi  è  questa  immensa 
spinta interiore che contiene tutti gli sviluppi e che è l’impulso di Dio verso 
la sua manifestazione.

Il mistico estingue dunque la ragione. Non la uccide, la supera, non 
la perde, la trasmuta. L’anima si avvia verso Dio; che possono più  giovare i 
ragionamenti d’intelletto? Come si possono sentire certe altezze spirituali 
con  i  mezzi  fatti  per  le  piccole  distanze  psicologiche  della  terra?  Le 
dimostrazioni razionali, le argomentazioni filosofiche possono essere una 
prima approssimazione, e ben magra, dell’idea di Dio, ma sono nulla di 
fronte alla  sensazione della  divinità.  Veramente,  Dio,  nella  sua essenza, 
come non ha immagine, così non ha dimostrazione. Volerne dimostrare 
l’esistenza è  un negarne la sensazione diretta e chiuderne le grandi via di 
comunicazione per le vie della fede. Allora l’intelletto si accieca contendo, 
perché  tanto meglio sente per altri mezzi. Altra cosa è  la cognizione di 
Dio; è  un lasciarsi  prendere più  che una laboriosa ricerca; è  l’assurgere

144



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 135

terra. A razão pode enquadrar o fenômeno, mas não senti-lo. Cruzamos o 
limiar; a razão não entra. É  natural que quem permanece de fora e não 
encontra na extensão da própria consciência repercussões alguma, negue. E 
então nascem as acusações de histerismo e de neurose, porque de cada 
boca pode sair a voz da própria compreensão e nada mais. Entramos no 
supersensório  e  no suprarracional,  que é  uma dimensão  completamente 
diversa da normal humana. Este metro não pode mensurar tais dimensões. 
Mesmo os  místicos  não  encontram palavras  na  linguagem de  todos.  A 
profunda essência  do fenômeno permanece inadmissível  para  a  razão  e 
esta, vendo-se negar, nega por sua vez. Assim, se excluem mutuamente. 
Então, o fenômeno, não sendo sentido como realidade entre as realidades, 
e porque cada “eu” se faz invariavelmente medida das coisas, é  definido 
por incompreensão como um nada, que, porém, para quem sente, contém 
o infinito, um nada vibrante de paixão e fecundo de esplêndida atividade, 
sobre-humanamente altruísta e benéfica. Eis o que contêm o “repouso sem 
começo  nem  fim”  de  Boëhme,  o  “eterno  silêncio”  de  Eckhart,  a 
“tranquilidade e o silêncio da noite” de S. João da Cruz. E, assim, parece 
absurdo criar uma doutrina sobre um sistema de negação sistemática dos 
meios dos sentidos e da mente, e que se possa conquistar uma visão a força 
de trevas. E verdadeiramente há uma primeira fase de negação e de trevas, 
mas é só  início; depois vem a ressurreição. Para voar, precisa então deixar 
andar as pernas, e enquanto quisermos caminhar, jamais voaremos. Não se 
trata de correr mais rápido com grandes passos da razão, se trata de voar 
em intuição e visão,  e isso é  algo todo diferente.  E os dois mundos se 
olharão, acusando-se reciprocamente de ilusão. Se não se abre uma brecha, 
eles  jamais  se  compreenderão.  E se  o  homem está  encerrado na razão 
como na sua pele, como fará para sair?, se me poderia perguntar. Como se 
pode escapar da própria consciência? Mas por força de evolução. Não é 
esta um contínuo emergir da casca da própria semente? Existe este imenso 
impulso interior que contém todos os desenvolvimentos e que é  o impulso 
de Deus rumo a sua manifestação.

O místico extingue, portanto, a razão. Não a mata, a supera, não a 
perde, a transmuta. A alma se avia rumo a Deus; o que pode mais servir os 
raciocínios do intelecto? Como se pode sentir certas alturas espirituais com 
os  meios  feitos  para  as  pequenas  distâncias  psicológicas  da  terra?  As 
demonstrações racionais, os argumentos filosóficos podem ser uma primeira 
aproximação,  e  bem magra,  da  ideia  de  Deus,  mas  são  nada  diante  da 
sensação da divindade. Verdadeiramente, Deus, na sua essência, como não 
tem imagem,  também  não  tem demonstração.  Querer  lhe  demonstrar  a 
existência é  um negar a  sensação  direta e  fechar-lhe as  grandes vias  de 
comunicação pelas vias da fé. Então o intelecto se cega disputando, porque 
tanto melhor sente por outros meios.  Outra coisa é  o  conhecimento de 
Deus; é  um deixar-se cativar mais que uma laboriosa busca; é  a ascensão

144



136 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

dell’anima al di sopra del piano della ragione, in una visione nuda, che non 
ha  più  immagini,  che  non  lega  e  non  riduce  più  il  divino  nella 
rappresentazione.  La  coscienza  deve  risorgere  in  una  luminosità  così 
chiara,  vasta  e  immediata,  che  non  vi  possono  entrare  queste  dense  e 
opache  vibrazioni  inferiori,  come  i  sensi,  la  ragione,  l’osservazione,  la 
distinzione, la logica. La visione diventa pura, semplice, unitaria.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 137

da alma acima do plano da razão, em uma visão nua, que não tem mais 
imagens, que não liga e não reduz mais o divino na representação. A 
consciência  deve  ressurgir  em  uma  luminosidade  tão  clara,  vasta  e 
imediata,  que  não  lhe  podem entrar  estas  densas  e  opacas  vibrações 
inferiores, como os sentidos, a razão, a observação, a distinção, a lógica. 
A visão torna-se pura, simples, unitária.



138 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVI. La notte dei sensi

I  mistici  insistono  molto  su  questo  superamento  sensorio  e  lo 
raggiungono con un processo di progressiva purificazione. L’inizio è  ben 
arduo.  Non  dunque  solo  negazione  di  ragione  e  tenebra  d’intelletto, 
rinuncia di comprensione logica, ma anche negazione di sensi,  chiusura 
delle porte dell’anima avida di proiettarsi all’esterno e ricacciata all’interno, 
chiusura delle porte della soddisfazione alle passioni, compresse così per 
elevarsi.  Qui  incominciano  le  angosce  del  mistico  che  sente  strapparsi 
l’anima  fibra  per  fibra.  Per  giungere  alla  dilatazione  è  necessario 
attraversare questa zona di comprensione. Lo sviluppo del fenomeno è dato 
da tutto questo mutamento di equilibri per cui si sposta il baricentro della 
coscienza. Il fenomeno è  essenzialmente dinamico e nel suo movimento si 
sono due momenti: atrofia dell’io inferiore, sua ricostituzione in un piano di 
coscienza superiore. La prima fase è dunque la morte. Ma ciò  è necessario. 
Solo a condizione di una inversione del processo vitale di espansione nella 
zona umana, si può  iniziare un processo di espansione tanto più  potente 
nella zona superumana. Quella sofferenza di rinuncia che sembra assurda 
non è  dunque che un potenziamento di slancio verso una nuova vita molto 
più  intensa  e  più  vasta.  La  risurrezione  nel  divino  deve  essere  dunque 
parallela, vicina alla morte nell’umano. Questo solo è  un sano misticismo, 
un misticismo attivo, creativo, che va verso la vita. Guai a fermarsi solo 
alla  prima  fase,  a  demolisce  la  coscienza  senza  ricostruirla:  quello  è  
suicidio,  non  misticismo.  Questo  deve  avanzare  per  le  grandi  vie 
dell’evoluzione che vano verso la luce e la gioia, non ripiegarsi sulle vie 
anguste dell’involuzione, che si chiudono nella cecità e nel dolore.

Questa prima fase di fatica e di tenebra fu detta dai mistici, la notte 
dei  sensi.  Voglio  riprodurre  in  questo  punto  una  pagina  di  un  noto 
scienziato,  il  Carrel,  che nel  suo volume “Man, the unknown”,  porta la 
scienza a riconoscimenti mai osate, che sembravano eternamente preclusi 
alla sua competenza. Benché di alcuni problemi il Carrel non abbia potuto 
capir  nulla,  perché  scienza  e  ragione  non sono sufficienti  a  risolverli  e 
bisognava  possedere  altri  mezzi  e  sorgenti  di  orientamento,  è  molto 
interessante tuttavia constatare come certi  alti  fenomeni mistici possano 
essere  sufficientemente  compresi  e  inquadrati  dalla  scienza  quando  è 
cosciente, alata e geniale. Dice il Carrel:

“L’iniziazione  all’ascetismo  è  aspra  e  pochi  hanno  il  coraggio  di 
mettersi su questa via; chi vuole intraprendere questo difficile viaggio deve 
rinunciare a se stesso e alle cose del mondo. In seguito egli vivrà  nelle 
tenebre della notte oscura, proverà  le sofferenze della vita di penitenza,

145

146

147



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 139

XVI.A noite dos sentidos

Os  místicos  insistem muito  sobre  este  superamento  sensório  e  o 
alcançam com um processo de progressiva purificação.  O início é  bem 
árduo. Não portanto só  negação de razão e trevas do intelecto, renúncia de 
compreensão lógica, mas também negação dos sentidos, fechamento das 
portas  da  alma,  ávida  de  projetar-se  para  fora  e  impelida  para  dentro, 
fechamento das portas da satisfação às paixões, comprimidas assim para 
elevar-se. Aqui começam as angústias do místico, que sente dilacerar-se a 
alma fibra por fibra. Para alcançar à  dilatação é  necessário atravessar esta 
zona de compreensão. O desenvolvimento do fenômeno é  dado por toda 
esta  mudança  de  equilíbrio  pelo  qual  se  desloca  o  baricentro  da 
consciência. O fenômeno é  essencialmente dinâmico e no seu movimento 
existem dois momentos: atrofia do eu inferior, sua reconstituição em um 
plano de consciência superior. A primeira fase é, portanto, a morte. Mas 
isso é  necessário. Só  sob a condição de uma inversão do processo vital de 
expansão na zona humana, se pode iniciar um processo de expansão muito 
mais potente na zona super-humana. Aquele sofrimento de renúncia que 
parece absurdo não é, portanto, senão um fortalecimento do impulso rumo 
a uma nova vida, muito mais intensa e mais vasta. A ressurreição no divino 
deve ser, portanto, paralela, próxima, à morte no humano. Este só  é um são 
misticismo, um misticismo ativo, criativo, que vai rumo a vida. Ai de quem 
se detiver só  na primeira fase, a demolir a consciência sem reconstruí-la: 
aquilo é  suicídio, não misticismo. Este deve avançar pelas grandes vias da 
evolução que vão para a luz e a alegria, não recuar sobre as vias estreitas 
da involução, que se fecham na cegueira e na dor.

Esta primeira fase de trabalho e de treva foi chamada pelos místicos, 
a noite dos sentidos. Gostaria de reproduzir neste ponto uma página de um 
renomado cientista, Carrel, no em seu volume “Homem, o Desconhecido”, 
conduz  a  ciência  a  reconhecimentos  jamais  ousados,  que  pareciam 
eternamente fora da sua competência. Embora certos problemas Carrel não 
tenha podido entender nada,  porque ciência e razão  não  são  suficientes 
para resolvê-los e precisava possuir outros meios e fontes de orientação, é  
muito  interessante,  todavia,  constatar  como  certos  fenômenos  místicos 
sublimes podem ser suficientemente compreendidos e enquadrados pela 
ciência quando ela está consciente, alada e genial. Diz Carrel:

“A  iniciação  ao  ascetismo  é  dura,  e  poucos  têm  a  coragem de 
meter-se  nesta  via;  quem  quiser  empreender  esta  difícil  viagem  deve 
renunciar a si mesmo e às coisas do mundo. Em seguida ele viverá  nas 
trevas  da  noite  escura,  provará  os  sofrimentos  da  vida  de  penitência,

145

146

147



140 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

piangendo la sua debolezza e la sua indegnità e chiedendo la grazia di Dio, 
a  poco  a  poco  si  distaccherà  da  se  stesso,  la  sua  preghiera  diventerà  
contemplazione,  egli  entrerà  nella  vita  spirituale,  dove  non  potrà  più  
descrivere ciò  che vede. Il suo spirito è fuori dello spazio e del tempo, egli 
prende contatto con una cosa ineffabile, ricerca la vita unica, contempla 
Dio ed agisce con lui. Nella vita di tutti i grandi mistici troviamo le stesse 
tappe. Dobbiamo accettare la loro esperienza come ci è  data: solo chi ha 
vissuto in preghiera può  giudicarla.  La ricerca di  Dio è  infatti  impresa 
affatto personale. Il mistico si lancia alla ricerca di una realtà che è insieme 
immanente e trascendente: si lancia alla più  audace impresa che si possa 
osare, e la moltitudine può  considerarlo come  un eroe o un pazzo”.

Più  avanti  lo  stesso  autore  continua  sotto  un  altro  aspetto:  “Gli 
uomini  più  felici  e  più  utili  sono  un  insieme  armonioso  di  attività  
intellettuali  e  morali… Vi  è  poi  un’altra  classe  di  uomini  che,  benché 
disarmonici quanto i pazzi e i criminali, sono tuttavia indispensabili alla 
società  moderna,  e  sono gli  uomini  di  genio,  caratterizzati  dallo  stesso 
sviluppo prevalente dell’una o dell’altra attività  psicologica. I grandi artisti, 
i grandi scienziati o i filosofi, sono generalmente uomini comuni nei quali 
una  funzione  si  sia  resa  ipertrofica.  Si  possono paragonare  anche  a  un 
tumore  che  si  sviluppi  su  un  organismo  normale.  Queste  creature  non 
equilibrate sono generalmente degli infelici, ma producono grandi opere di 
cui trae vantaggio tutta la società. La loro disarmonia genera il progresso 
della civiltà. L’umanità  non ha mai fatto un passo in avanti per gli sforzi 
della massa, ma per la passione di pochi individui, per la fiamma della loro 
intelligenza, per il loro ideale di scienza, di carità o di bellezza”.

Così  il  Carrel.  Egli  ha il  merito di  avviare la scienza a due grandi 
riconoscimenti: quello del valore del fattore morale di fronte al problema della 
conoscenza  e  quello  della  possibilità  di  superamento  del  piano razionale-
analitico in dimensioni concettuali e piani di coscienza superiori. La scienza si 
avvia e arriverà per lungo cammino. Ma noi abbiamo fretta, il lavoro è vasto, 
non possiamo perder tempo nei tentennamenti delle ipotesi, nel pedissequo 
controllo  dell’analisi.  Appena  tocchiamo  un  fenomeno  bisogna  subito 
concludere, andare a fondo, dare di esso la spiegazione esauriente.

Continua ancora il  Carrel:  “Ogni anno seguiamo i  progressi  degli 
eugenisti,  dei  genetisti,  dei  biometristi,  degli  statistici,  dei  fisiologi, 
anatomisti,  biochimici,  psicologi,  medici,  endocrinologi,  igienisti, 
psichiatri, criminologi, educatori, sacerdoti, economisti, sociologi, etc., e 
sappiamo  quanto  siano  praticamente  insignificanti  i  risultati  delle  loro 
ricerche. Questo gigantesco ammasso di conoscenze si trova nelle riviste 
tecniche, nei trattati, nel cervello degli scienziati ed ognuno ne possiede 
solo una piccola parte. Oggi bisogna riunire queste particelle in un tutto e 
farlo vivere nello spirito di alcuni uomini: in tal modo la scienza dell’uomo

148

149

150



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 141

chorando por sua fraqueza e a sua indignidade e pedindo a graça de Deus, 
pouco  a  pouco  se  desapegará  de  si  mesmo,  a  sua  oração  se  tornará  
contemplação,  ele  entrará  na  vida  espiritual,  onde  não  poderá  mais 
descrever o que vê. O seu espírito está fora do espaço e do tempo, ele entra 
em contato com algo inefável, busca a vida única, contempla Deus e age 
com ele. Na vida de todos os grandes místicos, encontramos as mesmas 
etapas. Devemos aceitar a sua experiência como nos é dada: só  quem viveu 
em oração  pode julgá-la.  A busca por Deus é,  de fato,  empresa muito 
pessoal. O místico se lança à  busca de uma realidade que é  ao mesmo 
tempo imanente e transcendente: se lança à  mais audaz empresa que se 
possa ousar, e a multidão pode considerá-lo como um heró i ou um louco”.

Mais adiante,  o mesmo autor continua sob um outro aspecto:  “Os 
homens mais felizes e mais ú teis são um conjunto harmonioso de atividades 
intelectuais e morais… Há pois uma outra classe de homens que, embora tão 
desarmônicos quanto os loucos e os criminosos, são, todavia, indispensáveis 
à sociedade moderna, e são os homens de gênio, caracterizados pelo mesmo 
desenvolvimento prevalente de uma ou da outra atividade psicológica. Os 
grandes artistas, os grandes cientistas ou filósofos, são geralmente homens 
comuns nos quais uma função se tornou hipertrófica. Se podem comparar 
também a um tumor que se desenvolve em um organismo normal. Estas 
criaturas não equilibradas são geralmente infelizes, mas produzem grandes 
obras das quais tira vantagem toda a sociedade. A sua desarmonia gera o 
progresso da civilização. A humanidade nunca deu um passo à  frente pelos 
esforços das massas, mas pela paixão de poucos indivíduos, pela chama da 
sua inteligência, pelo seu ideal de ciência, de caridade ou de beleza”.

Assim, Carrel. Ele merece o crédito por conduzir a ciência a dois 
grandes reconhecimentos: o do valor do fator moral diante do problema do 
conhecimento  e  o  da  possibilidade  de  superamento  do  plano  racional-
analítico em dimensões conceituais e planos de consciência superiores. A 
ciência se avia e chegará  por longo caminho. Mas nós  temos pressa,  o 
trabalho é  vasto, não podemos perder tempo nas hesitações das hipó teses, 
no subserviente  controle  da análise.  Assim que tocamos um fenômeno, 
precisa súbito concluir, ir a fundo, dar dele a explicação exaustiva.

Continua  ainda  Carrel:  “Cada  ano  seguimos  os  progressos  dos 
eugenistas, dos geneticistas, dos biometristas, dos estatísticos, dos fisiologistas, 
anatomistas, bioquímicos, psicólogos, médicos, endocrinologistas, higienistas, 
psiquiatras, criminologistas, educadores, sacerdotes, economistas, sociólogos 
etc., e sabemos quão praticamente insignificantes são os resultados de suas 
pesquisas. Esta gigantesca massa de conhecimento se encontra nas revistas 
técnicas, nos tratados, no cérebro dos cientistas, e cada um lhe possui só  uma 
pequena parte. Hoje, precisa reunir essas partículas em um todo e fazê-lo 
viver  no  espírito  de  alguns  homens:  de  tal  modo a  ciência  do  homem

148

149

150



142 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

diventerà  feconda. Questa impresa è  assai difficile. In che modo costruire 
una sintesi?…”.

Noi  non  possiamo saziarci  con  un  punto  interrogativo.  Le  nostre 
anime hanno fretta di sapere e hanno la necessità  e il  diritto di sapere, 
subito.  Perché  la  scienza non fa questa sintesi,  perché  non sa creare in 
questo senso, perché  staziona arenata nella sua sicurezza obiettiva, perché 
nessuno osa  e  rischia  noncurante  di  sacrificare  reputazione  e  posizione 
giocando  tutto  per  tutto  pur  di  realizzare  attraverso  una  passione 
travolgente un sogno immenso?

Ma torniamo al nostro fenomeno per penetrarlo tutto fino in fondo. 
Quella prima fase del fenomeno mistico, fatta di purificazione e di tenebra, 
detto dai mistici la notte dei sensi, non è  illogica mutilazione di vita, ma 
concentrata  fatica  di  evoluzione.  Quelle  angosce  hanno  la  più  larga 
giustificazione razionale e sperimentale. Sembra assurdo avere occhi e non 
voler  vedere,  avere orecchi  e  non voler  udire,  avere i  sensi  e  non voler 
sentire, l’amore e non voler amare, la vita e non voler vivere. La coscienza 
umana si domanda stupita il perché  di queste capovolgimenti. Ma non si 
vuol vedere, né udire, né sentire, né amare, né vivere, solo per vedere, udire, 
sentire, amare e vivere di più , meglio, sempre più  e sempre meglio. Ecco a 
che cosa serve la notte oscura dei sensi: non si ragiona più , per intuire, non si 
ama più  la  creatura,  per  amare il  Creatore.  Certo,  questa  prima fase di 
compressione  è  dolore,  ma  la  susseguente  fase  di  espansione  è 
incomparabile  gioia.  È  giusto  del  resto  che  ogni  progresso  evolutivo  sia 
conquistato  attraverso  uno  sforzo  e  una  fatica:  ciò  è  quanto  impone 
l’equilibrio della Legge1. Questo primo movimento è  dolore perché  frena e 
inverte lo slancio dell’anima che è  espansione (evoluzione). Ma se ben si 
osserva, questa inversione è  ugualmente, anzi più  potentemente, sulla via 
dell’espansione e dell’evoluzione. La ragione, fermandosi al puro quadro di 
vita umano, cade  facilmente in errore. Che cosa è difatti dolore e piacere se 
non la voce indiscutibile dell'istinto che sa ciò  che gli bisogna? Il bisogno 
della vita, bisogno fondamentale e universale a tutti i livelli, è l’espansione; la 
sua  soddisfazione  è  gioia,  la  sua  limitazione,  sofferenza.  Appena  una 
resistenza  cede  e  permette  l’espansione  dell’io,  questo  è  invaso  da 
soddisfazione indicibile. E l’io è  dentro esercitando una pressione continua 
perché  è  per sua natura illimitato e non vuole confini. Questa è  la legge 
universale e a qualsiasi piano, sia pure in forme diverse, costante. Il piacere è 
accrescimento, il  dolore è  diminuzione. Allora la coscienza non sa in un 
primo momento capire il perché di questo processo di diminuzione che tanto 
le ripugna e perché  debba sostituirlo a quello di accrescimento che tanto la 
attrae.  Ma  fate  che  appena  superi  il  primo  momento  e  gusti  le  nuove

1 Vedere  fig.  2:  “Sviluppo della  traietoria  tipica  dei  moti  fenomenici”.  Ogni  fenomeno prima di  un  suo maggiore 
sviluppo, si ripiega su se stesso in una fase  di contrazione.

151

152



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 143

se tornará  fecunda. Esta empresa é  assaz difícil. Em que modo construir 
uma síntese?…”.

Nós  não  podemos nos  saciar  com um ponto de  interrogação.  As 
nossas almas têm pressa de saber, e têm a necessidade e o direito de saber, 
prontamente. Por que a ciência não faz esta síntese, por que não sabe criar 
neste sentido, por que estaciona presa na sua segurança objetiva, por que 
ninguém ousa e arrisca imprudentemente sacrificar reputação e posição, 
jogando tudo para tudo então realizar através de uma paixão avassaladora, 
um sonho imenso?

Mas voltemos ao nosso fenômeno para penetrá-lo todo até  o fundo. 
Aquela primeira fase do fenômeno místico, feita de purificação e treva, 
chamada pelos místicos a noite dos sentidos, não é  ilógica mutilação de 
vida, mas concentrado esforço de evolução. Aquelas angústias têm a mais 
larga justificação racional e experimental. Parece absurdo ter olhos e não 
querer ver, ter ouvidos e não querer ouvir, ter sentidos e não querer sentir, 
o  amor  e  não  querer  amar,  a  vida  e  não  querer  viver.  A  consciência 
humana se pergunta, espantada, o porquê destes emborcamentos. Mas não 
quer ver, nem ouvir, nem sentir, nem amar, nem viver, só  para ver, ouvir, 
sentir, amar e viver mais, melhor, sempre mais e sempre melhor. Eis a que 
coisa serve a noite escura dos sentidos: não se raciocina mais, para intuir, 
não  se  ama  mais  a  criatura,  para  amar  o  Criador.  Certamente,  esta 
primeira fase de compressão é  dor, mas a subsequente fase de expansão é  
incomparável alegria. É  justo, de resto, que cada progresso evolutivo seja 
conquistado através de um esforço e uma labuta: isso é  o quanto impõe o 
equilíbrio da Lei1. Este primeiro movimento é dor porque freia e inverte o 
impulso da alma, que é expansão (evolução). Mas, se bem se observa, esta 
inversão está  igualmente, aliás mais potentemente, sobre a via da expansão 
e da evolução. A razão, detendo-se no pura quadro de vida humano, cai 
facilmente em erro. O que é  de fato dor e prazer senão a voz indiscutível 
do instinto que sabe do que precisa? A necessidade da vida, necessidade 
fundamental e universal em todos os níveis, é a expansão; a sua satisfação é  
alegria,  a  sua  limitação,  sofrimento.  Assim que uma resistência  cede e 
permite a expansão do eu, este é  invadido pela satisfação indizível. E o eu 
está  dentro, exercitando uma pressão contínua porque é  por sua natureza 
ilimitado e não quer confins. Esta é  a lei universal e, qualquer que seja o 
plano, ainda que em formas diversas, constante. O prazer é  crescimento, a 
dor é diminuição. Então, a consciência não sabe em um primeiro momento 
entender o porquê desse processo de diminuição que tanto a repugna, e por 
que deva substituí-lo por aquele de crescimento que tanto a atrai.  Mas 
assim  que  ela  supere  o  primeiro  momento  e  deguste  as  novas

1 Ver Fig. 2: “Desenvolvimento da trajetória típica dos motos fenomênicos”. Cada fenômeno, antes de seu maior 
desenvolvimento, se dobra sobre si mesmo em uma fase de contração.

151

152



144 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

realizzazioni,  ed essa si slancerà  nell’ascesi mistica con l’impeto sfrenato 
che  avrebbe  messo  nelle  passioni  umane.  Perché  si  tratta  sempre  di 
accrescimento che è piacere.

Se  è  pur  necessario  morire,  il  misticismo si  basa  tutto  sulla  fase 
ricostruttiva e non accetta la prima negazione di vita che come tenebra 
transitoria, condizione di luce permanente. Il fenomeno si equilibra in una 
sua logica perfetta. Si tratta di rimodellare la coscienza in una natura più  
potente. Le passioni umane rappresentano un ordine di vibrazioni pesanti, 
ricadenti a terra, impotenti ad elevarsi nella stratosfera dello spirito e a 
sfondare i  piani superiori  per penetrarvi e stabilirvisi.  Il  distacco è  uno 
svezzamento della coscienza a rispondere a certe vibrazioni stabilizzatesi in 
vastissimi periodi di evoluzione biologica e un allenamento a rispondere a 
vibrazioni più  sottili  e più  elevate.  Ho detto che le vibrazioni ascetiche 
rappresentano  un  ordine  di  onde  più  corte,  rapide  e  dinamiche,  più  
penetranti e, per ritmo più  intenso e veloce, capaci di elevarsi. Qui si tratta 
di  passare  da  un  ordine  di  vibrazioni  dense  e  pesanti  a  un  ordine  di 
vibrazioni leggere e sottili.  Scientificamente, l’ascetica è  la scienza delle 
onde-pensiero  e  il  metodo della  loro  trasformazione in  tipi  sempre più  
immateriali, elevati, penetranti, veloci e potenti; è  l’organismo di norme 
modellatrici di queste risonanze. Gli stati d’anima, gli atteggiamenti dello 
spirito  contengono  il  metodo  del  lancio  nella  trasmissione  e  della 
captazione di  tali  onde,  per  cui  si  giunge a  porre  lo  spirito  in  stato  di 
sintonizzazione permanente con centri di coscienza e di emanazione situati 
in  piani  più  alti.  Nell’ascesi  si  avanza  per  gradi.  Una prima vibrazione 
aggancia  lo  spirito  per  risonanza  ad  un  piano  più  alto.  La  ripetizione 
consolida l’attacco, fissa la sintonia. Allora è  possibile tirar su man mano 
tutto l’essere, finché riesce a stabilizzarsi nel nuovo equilibrio e a trasferirsi 
definitivamente  nel  nuovo  modo  di  essere.  Per  questo  ho  allora  tanto 
insistito sull’affinità con il trasmettente nella tecnica delle noúri, perché lì si 
iniziava questo processo di sintonizzazione che qui si compie. Nell’ascesi 
mistica  si  tende  all’unificazione,  la  sintonizzazione  quindi  deve  essere 
totalitaria di tutta l’anima e con tutto l’universo e non più  solo parziale, 
localizzata in una data risonanza concettuale.

Allora  l’evoluzione,  dopo  aver  per  un  momento  invertita  la  sua 
direzione, la raddrizza e riprende ad ascendere vertiginosamente. Si supera 
la  fase  di  negazione  e  si  torna  ad  affermare  con  centuplicata  potenza. 
Allora la vita, mutato centro, muta significato e valore; contiene e tende a 
realizzazioni diverse delle umane; l’organismo fisico non è più  un mezzo di 
espressione ed espansione, ma è  un carcere, un mezzo di compressione; la 
morte diventa la vita e la vita diventa un processo di negazione nell’umano 
e di riaffermazione nel divino. È  denudamento di anima, perché  a certi 
livelli  non  può  giungere  ad  entrare  che  l’anima  nuda.  Dopo  il  primo

153

154



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 145

realizações, e ela se lançará  na ascese mística com o ímpeto desenfreado 
que teria dado às paixões humanas. Porque se trata sempre de crescimento, 
que é prazer.

Se é  mesmo necessário morrer, o misticismo se baseia todo na fase 
reconstrutiva e não  aceita a primeira negação  de vida senão  como treva 
transitória, condição de luz permanente. O fenômeno se equilibra em uma 
sua lógica perfeita. Se trata de remodelar a consciência em uma natureza 
mais potente. As paixões humanas representam uma ordem de vibrações 
pesadas, que recaem na terra, impotentes para elevarem-se na estratosfera 
do espírito e  para romper os planos superiores para neles  penetrar  e  se 
estabelecer. O desapego é  um desmame da consciência e responde a certas 
vibrações estabelecidas em vastíssimos períodos de evolução biológica e um 
treinamento para responder a vibrações mais sutis e mais elevadas. Eu disse 
que as vibrações ascéticas representam uma ordem de ondas mais curtas, 
rápidas e dinâmicas, mais penetrantes e, por ritmo mais intenso e veloz, 
capazes de elevar-se. Aqui, se trata de passar de uma ordem de vibrações 
densas e pesadas a uma ordem de vibrações leves e sutis. Cientificamente, 
a  ascética  é  a  ciência  das  ondas-pensamento  e  o  método  da  sua 
transformação  em  tipos  sempre  mais  imateriais,  elevados,  penetrantes, 
velozes  e  potentes;  é  o  organismo  de  normas  modeladoras  destas 
ressonâncias. Os estados da alma, as atitudes do espírito, contêm o método 
de lançar-se na transmissão e da captação de tais ondas, pelo qual se chega 
a por o espírito em estado de sintonização  permanente com centros de 
consciência e de emanação situados em planos mais altos. Na ascese se 
avança por graus. Uma primeira vibração atrela o espírito por ressonância 
a um plano mais alto. A repetição consolida a conexão, fixa a sintonia. 
Então,  é  possível  tirar  gradualmente todo o ser,  até  que ele  consiga se 
estabilizar no novo equilíbrio e se transferir definitivamente no novo modo 
de ser. Por isto tenho, então, tanto insistido na afinidade com o transmissor 
na técnica das noúres, porque ali se incia este processo de sintonização que 
aqui  se  cumpre.  Na  ascese  mística  tende-se  à  unificação,  a  sintonia 
portanto deve ser totalitária de toda a alma e com todo o universo e não 
mais só  parcial, localizada em uma dada ressonância conceitual.

Então, a evolução, após ter por um momento invertido a sua direção, 
a  endireita  e  retoma a  ascensão  vertiginosamente.  Se  supera  a  fase  de 
negação e se torna a afirmar com centuplicada potência.  Então,  a vida, 
tendo mudado o centro, muda de significado e valor; contém e tende a 
realizações diversas das humanas; o organismo físico não é  mais um meio 
de expressão e expansão, mas é  um cárcere, um meio de compressão; a 
morte  se  torna  a  vida,  e  a  vida  se  torna  um processo  de  negação  no 
humano e de reafirmação no divino. É  desnudamento de alma, porque em 
certos níveis não pode chegar a entrar senão a alma nua. Após o primeiro

153

154



146 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

capovolgimento, lo spirito si raddrizza e si verifica il fenomeno meraviglioso 
dell’inversione del dolore, cioè  del suo annullamento. Si raggiunge allora la 
liberazione. La dissonanza è  superata, lo spirito si è  armonizzato nel gran 
concerto dell’universo. Il dolore umano si stacca sempre più  da lui e resta 
quaggiù  cosa morta tra le morte scorie della vita. Il dolore viene riassorbito 
nell’amore, la vibrazione dissonante è sommersa nell’oceano di armonie della 
Divinità. Avviene allora quello che avviene nella morte: la sofferenza che 
dovrebbe aumentare viene  proporzionalmente riassorbita  nell’insensibilità. 
Nella lotta tra il dolore e l’amore, vince l’amore; il dolore muore, l’amore 
trionfa. In mezzo ai tormenti, l’anima canta.

Così lo spirito emerge in un nuovo mondo. Ma ciò  avviene per gradi. 
La sofferenza del mutilamento di coscienza nel piano umano è compensata 
dalla  gioia  dell’espansione  nel  piano  superumano.  Man  mano  che  il 
soffocamento al livello inferiore stringe la vita alla gola, si estende il campo 
coperto  dalla  nuova  coscienza:  man  mano  che  il  distacco  incalza,  le 
distanze si raccorciano e l’anima si avvicina alla mèta e tripudia del suo 
trionfo. La vita dei mistici è  il percorso di questo tratto. Vi sono gli asceti 
aspri  e  crudeli  che  non  sanno  dir  che  rinuncia,  in  cui  tutto  è  ancora 
immerso nella notte del distacco umano, e vi sono gli asceti giunti più  in 
alto che cantan l’amore. Chi semina e chi raccoglie,  chi si  lacera e chi 
trionfa, ma tutti seguono le diverse stagioni dell’identico ciclo. In principio 
il  cammino  è  irto  di  difficoltà  e  resistenze.  L’io  inferiore  non  depone 
facilmente le armi; anche quando volontariamente consente, organizza una 
difesa  incosciente  in  cui  riaffiorano le  spinte  millenarie,  non dome,  del 
passato  biologico.  Allora,  nel  profondo  della  carne  e  della  passione 
echeggiano paurosamente dei ribollimenti minacciosi e la belva si affaccia, 
gli occhi sanguigni, feroci, per sbranare. Sono appunto innestati insieme i 
due tremendi nemici, spirito e materia, e la lotta è  atroce, interiore, senza 
quartiere. E talvolta vince la bestia.

155



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 147

emborcamento,  o  espírito  se  endireita  e  se  verifica  o  fenômeno 
maravilhoso da inversão da dor, i. é., da sua anulação. Se alcança então a 
libertação. A dissonância é  superada, o espírito se harmonizou no grande 
concerto  do  universo.  A  dor  humana  se  destaca  sempre  mais  dele  e 
permanece aqui embaixo como coisa morta entre as mortas escórias da 
vida. A dor é  reabsorvida no amor, a vibração dissonante é  submersa no 
oceano de harmonias da Divindade. Ocorre então o que acontece na morte: 
o sofrimento que deveria aumentar é  proporcionalmente reabsorvido na 
insensibilidade. Na luta entre a dor e o amor, vence o amor; a dor morre, o 
amor triunfa. Em meio aos tormentos, a alma canta.

Assim, o espírito emerge em um novo mundo. Mas isso acontece por 
graus.  O  sofrimento  da  mutilação  de  consciência  no  plano  humano  é  
compensado pela alegria da expansão no plano sobre-humano. À  medida 
que o sufocamento ao nível inferior aperta a garganta da vida, se estende o 
campo coberto pela nova consciência: à  medida que o desapego avança, as 
distâncias se encurtam e a alma se aproxima da meta e tripudia do seu 
triunfo. A vida dos místicos é o percurso deste trajeto. Há os ascetas rudes 
e cruéis que não sabem dizer o que é a renúncia, em quem tudo ainda está 
imerso na noite do desapego humano, e há  os ascetas que chegam mais no 
alto e cantam o amor. Quem semeia e quem colhe, quem se lacera e quem 
triunfa, mas todos seguem as diversas estações do idêntico ciclo. No início, 
o caminho é repleto de dificuldades e resistências. O eu inferior não depõe 
facilmente as armas; mesmo quando voluntariamente consente,  organiza 
uma  defesa  inconsciente  na  qual  reafloram os  impulsos  milenares,  não 
domados, do passado biológico. Então, no profundo da carne e da paixão, 
ecoam assustadoramente fervilhantes ameaças, e a fera se apresenta, com 
seus olhos injetados de sangue, ferozes, para despedaçar. São precisamente 
enxertados entre si os dois inimigos, espírito e matéria, e a luta é  atroz, 
interior, sem tréguas. E às vezes vence a besta.

155



148 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVII. L’unificazione

Ma la scissione è  iniziata, l’antagonismo è  tracciato e la breccia si fa 
sempre più  larga. Tra le crepe dell’involucro già  qualcosa è  penetrato e 
qualche fuga fu possibile. Qualche esperienza nuova fu vissuta e lo spirito 
non  la  può  più  dimenticare  e  torna  a  mordere  le  pareti  per  la  sua 
liberazione.  Momenti  emozionanti  di  trepida attesa  in  cui  l’anima batte 
tenacemente e invoca appassionatamente dalla sua prigione e sempre più  fa 
pressione e incalza la sua fatica di liberazione perché ha udito attraverso le 
spesse pareti  le prime risonanze,  ha provato le prime ebbrezze di  volo, 
sente nella tenebra cadere ad uno ad uno gli ultimi diaframmi oltre i quali 
esploderà  nella luce. I veli man mano si squarciano e avvengono i primi 
contatti.  Dei  tocchi  divini  scendono fin nello  spirito.  Il  varco è  aperto; 
scorre già  la scaturigine divina. L’anima sarà  al di là  di ogni sua brama, 
inondata.

Allora giunge lo spirito di Dio come il divampar di un incendio che 
passa su tutto, per tutto incenerire il residuo delle passioni umane. Si inizia 
allora  il  processo  dell’unificazione.  Ma  nemmeno  questo  avviene  senza 
lotta.  L’anima  è  nuda  ormai  ed  è  percorsa  sin  nel  profondo.  Il 
capovolgimento degli equilibri porta tempeste inaudite di sensazioni; nel 
campo  di  forze  della  coscienza,  il  sopraggiungere  delle  potentissime 
radiazioni  eccita  lampeggiamenti  ed  incendi.  L’anima  deve  ardere  e 
bruciare per risorgere rinnovata dalle ceneri del suo passato. La suprema 
forza divina ha attratto e stretto nella sua orbita quell’anima che prende a 
roteargli attorno sempre più  vertiginosamente; e più  si stringono le orbite, 
più  l’attrazione è  violenta,  l’assorbimento attivo,  l’unificazione vicina.  In 
questa  unificazione  la  coscienza  si  sente  perdere  come  individuazione 
distinta, non sa più  chi è, e lotta contro il suo dolcissimo annientamento di 
amore. Ma ad un tempo non può  non voler dilatarsi, perché quell’attrazione 
è  anche  la  sua  attrazione  e  i  due  termini  non  possono  non  cadere 
fatalmente l’uno nell’altro nell’unificazione. L’anima ha delle titubanze: si 
sente espandere sconfinatamente e ciò  è  gioia suprema, ma non si ritrova 
più , non si riconosce più  come io distinto e ciò  la smarrisce. Le sembra di 
non  poter  più  esistere  senza  essere  un  tale  io;  in  questa  immensa 
espansione  le  sembra  di  finire  e  si  ritrae  spaventata.  Le  voragini 
dell’infinito si  spalancano ai  suoi  piedi,  non sa misurarle  la  sua piccola 
coscienza di prima, questa ha le vertigini delle grandi altezze e torna ad 
attaccarsi a quella forza di attrazione divina che appunto la porta sempre 
più  oltre e vuol finire di perderla come cosa umana per farla rivivere tutta e 
solo come cosa divina.

156

157



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 149

XVII. A unificação

Mas a cisão está  iniciada, o antagonismo traçado e a brecha se faz 
sempre mais larga. Entre as fendas do invó lucro algo já  penetrou e alguma 
fuga foi possível. Alguma experiência nova foi vivida e o espírito não a 
pode mais  esquecer  e  retorna a  morder  as  paredes  pela  sua libertação. 
Momentos  emocionantes  de  trêmula  atenção  em  que  a  alma  bate 
tenazmente e invoca apaixonadamente de sua prisão e sempre mais faz 
pressionar e persegue o seu esforço de libertação porque ouviu através das 
espessas  paredes  as  primeiras  ressonâncias,  provou  as  primeiras 
embriaguez de voo, sente na treva cair um a um os ú ltimos diafragmas 
além  dos  quais  explodirá  na  luz.  Os  véus  gradualmente  se  rasgam  e 
ocorrem os primeiros contatos. Dos toques divinos descem até  o espírito. 
A passagem está  aberta; escorre já  a nascente divina. A alma será  além de 
cada seu desejos, inundada.

Então chega o espírito de Deus como o deflagar de um incêndio que 
passa sobre tudo, para tudo incinerar o resíduo das paixões humanas. Se 
inicia, então, o processo da unificação. Mas nem mesmo este acontece sem 
luta.  A  alma  está  nua  agora  e  é  percorrida  até  no  profundo.  O 
emborcamento dos equilíbrios traz tempestades inauditas de sensações; no 
campo de  força  da  consciência,  a  chegada  das  potentíssimas  radiações 
excita  lampejamentos  e  incêndios.  A  alma  deve  arder  e  queimar  para 
ressurgir  renovada  das  cinzas  de  seu  passado.  A  suprema  força  divina 
atraiu e estreitou na sua órbita aquela alma, que começa a girar em torno 
dela sempre mais vertiginosamente; e quanto mais se estreitam as órbitas, 
mais a atração é  violenta, a absorção ativa, a unificação próxima. Nesta 
unificação, a consciência se sente perder como individuação distinta, não 
sabe mais quem é, e luta contra a sua dulcíssima aniquilação de amor. Mas, 
ao  mesmo tempo,  não  pode  deixar  de  querer  dilatar-se,  porque  aquela 
atração é também a sua atração, e os dois termos não podem deixar de cair 
fatalmente um no outro na unificação. A alma hesita: se sente expandir 
infinitamente, e isso é alegria suprema, mas não se reencontra mais, não se 
reconhece mais como eu distinto, e isso a confunde. Afigura-se-lhe como 
se não  pudesse mais existir  sem ser um tal  eu;  nesta imensa expansão, 
parece-lhe como se estivesse a acabar, e retrai apavorada. As voragens do 
infinito  se  escancaram aos  seus  pés,  não  sabe mensurar  a  sua  pequena 
consciência de antes, esta tem as vertigens das grandes alturas e volta a 
agarrar-se àquela força de atração divina que precisamente a leva sempre 
mais além e quer acabar por perdê-la  como coisa humana para fazê-la 
reviver toda e só  como coisa divina.

156

157



150 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Lotta, sempre lotta; ma ormai dolcissima lotta. Come ai primi piani 
dell’ascesi  mistica  lo  scontro  si  era  dibattuto  tra  la  bestia  e  l’angelo,  e 
questo ne è ancora stanco e lacero per ferite riportate, ora l’attacco si sferra 
tra il Divino e l’umano. Dice il Ruysbroeck nella sua opera “L’ornamento 
delle  nozze  spirituali”,  nel  capitolo  “Il  combattimento”:  “Gli  assalti 
dell’amore mettono in presenza due spiriti: lo Spirito di Dio e il nostro. 
Allora incomincia la lotta. Il nostro spirito si protende verso Dio e vuol 
possederlo. Il movimento dell’amore ha per complice l’atto segreto di Dio 
agognato.  Il  duello  avviene  nella  profondità.  Le  ferite  che  ricevono  i 
combattenti, sono di una intimità spaventevole, essi si lanciano delle folgori 
che arroventano la loro forza ardente; e l’ardore del loro combattimento 
aumenta l’avidità  del loro amore. Così si fondono entrambi. Lo spirito di 
Dio dona, il  nostro rende; e la forza dell’amore nasce da questo doppio 
movimento. Questo flusso e riflusso fa ripullulare su se stessa la sorgente 
dell’amore.  Così,  il  contatto  di  Dio  e  il  furore  del  nostro  desiderio  si 
riuniscono nella più  ineffabile semplicità.  Lo spirito, invaso e posseduto 
dall’amore, giunge con incredibili oblii, a non ricordarsi più  che del suo 
possessore. Lo spirito brucia e, quando s’è  inabissato nell’abisso di colui 
che ora tocca, vedendo il proprio desiderio e la propria avidità  superati 
dalla  realtà  che  egli  vive,  assiste,  stupefatto,  al  proprio  deliquio.  Ma, 
riunendo in uno supremo conato tutte le sue forze, trova, nel profondo della 
sua attività, l’energia necessaria per cambiare se stesso in amore. Allora il 
santuario intimo della sua essenza creata, in cui principia e finisce la sua 
attività  terrestre,  è  in  sua  mano.  E  domina,  con  le  sue  virtù  e  le  sue 
potenze, la molteplicità del mondo”.

È  attraverso queste sensazioni, confermate dai mistici, che si attua il 
processo progressivo che vedemmo: vibrazione, risonanza, sintonizzazione, 
distacco,  purificazione,  affinità,  attrazione,  amore,  unificazione.  All’apice 
dello sviluppo del fenomeno è  l’unificazione. Si tratta di un procedimento 
di  amore,  base della  vita.  Sembra che lo stato più  perfetto e completo 
dell’essere, che è quello dell’unità in Dio, sia una volta come precipitato per 
involuzione  nello  scisso  dualismo  dell’amore  sessuale  in  cui  l’essere, 
dolorosamente spezzato in due, deve ansiosamente ogni giorno percorrere 
la fatica della ricostruzione dell’unità attraverso le vie imperfette, instabili e 
traditrici dell’amore umano. Il misticismo risale le vie dell’evoluzione che 
portano  alla  liberazione  da  tali  limitazioni,  da  tutte  le  scissioni  e 
separatismi che sono la caratteristica dei piani inferiori, in cui l’unità  si 
frantuma e  si  polverizza  nel  molteplice  e  nel  relativo.  Si  tratta  di  una 
grande  fatica  di  riabilitazione  dell’essere  involuto,  di  ricostruzione 
dell’interezza e della immensità  dell’io, oggi perduta quasi punizione. Si 
tratta di riconquistare, il vero amore, universale per tutti gli esseri, in Dio. 
Umanamente quaggiù  esso si manifesta come una pioggia di donazioni che 
lo spirito spande tutto intorno a sé, cioè  come una forma di sacrificio e

159

158



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 151

Luta,  sempre  luta;  mas  agora  dulcíssima  luta.  Assim  como  nos 
primeiros planos da ascese mística, o conflito era debatido entre a besta e o 
anjo, e este ainda está  cansado e dilacerado pelas feridas que sofreu, agora 
o ataque se desferra entre o Divino e o humano. Diz Ruysbroeck na sua 
obra “O Ornamento das núpcias espirituais”, no capítulo “O combate”: “Os 
assaltos do amor trazem à  presença dois espíritos: o Espírito de Deus e o 
nosso. Então inicia a luta. O nosso espírito se estende rumo a Deus e quer 
possuí-lo. O movimento do amor tem por cúmplice o ato secreto de Deus 
tão esperado. O duelo acontece nas profundezas. As feridas que recebem 
os combatentes, são de uma intimidade aterradora; eles se lançam raios 
que inflamam a sua força ardente; e o ardor do seu combate aumenta a 
avidez do seu amor. Assim, os dois se fundem. O espírito de Deus doa, o 
nosso retribui; e a força do amor nasce deste duplo movimento. Este fluxo 
e refluxo faz borbulhar sobre si mesma a fonte do amor. Assim, o contato 
com  Deus  e  o  furor  de  nosso  desejo  se  reúnem  na  mais  inefável 
simplicidade.  O  espírito,  invadido  e  possuído  pelo  amor,  alcança  com 
incrível esquecimento, para não recordar-se mais senão do seu possuidor. 
O espírito arde, e quando se afunda no abismo daquele que agora toca, 
vendo o próprio desejo e a própria avidez superados pela realidade que ele 
vive,  assiste,  estupefato,  ao  próprio  desmaio.  Mas,  reunindo  em  um 
supremo  esforço  todas  as  suas  forças,  encontra,  no  profundo  da  sua 
atividade,  a  energia  necessária  para  transmutar  a  si  mesmo  em  amor. 
Então,  o  santuário  íntimo  da  sua  essência  criada,  na  qual  principia  e 
termina a sua atividade terrestre, está  em suas mãos. E domina, com as 
suas virtudes e as suas potências, a multiplicidade do mundo”.

É  através  destas  sensações,  confirmadas  pelos  místicos,  que  se 
desenrola  o  processo  progressivo  que  vimos:  vibração,  ressonância, 
sintonização, desapego, purificação, afinidade, atração, amor, unificação. No 
ápice do desenvolvimento do fenômeno está  a unificação. Se trata de um 
procedimento de amor, base da vida. Parece que o estado mais perfeito e 
completo  do  ser,  que  é  o  da  unidade  em Deus,  outrora  precipitou,  por 
involução,  no  cindido  dualismo  do  amor  sexual,  no  qual  o  ser, 
dolorosamente dividido em dois, deve ansiosamente cada dia empreender o 
esforço da reconstrução da unidade através das vias imperfeitas, instáveis e 
traiçoeiras do amor humano. O misticismo reconstitui as vias da evolução 
que levam à  libertação de tais limitações, de todas as cisões e separatismos 
que são as características dos planos inferiores, onde a unidade se fragmenta 
e se pulveriza no múltiplo e no relativo. Se trata de um grande esforço de 
reabilitação do ser involuído, de reconstrução da totalidade e da imensidão 
do  eu,  hoje  perdida  quase  como  punição.  Se  trata  de  reconquistar,  o 
verdadeiro amor, universal para todos os seres, em Deus. Humanamente, 
aqui em baixo, ele se manifesta como uma chuva de dons que o espírito 
expande  todo  em  torno  a  si,  i.  é.,  como  uma  forma  de  sacrifício  e

159

158



152 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

di amore per tutti gli uomini e tutte le creature, che chiaramente esprime il 
suo carattere universale. Questi esseri così giunti rappresentano sulla terra 
canali di espansione divina.

Se  l’aspetto  razionale  del  fenomeno,  come  già  esposto,  è 
intellettualmente comprensibile, il suo aspetto sensazione è  assolutamente 
inimmaginabile e incomunicabile a chi non sente e quindi non può  provare. 
Mancano parole ed espressioni nel linguaggio, manca soprattutto nel cuore 
umano la capacità  di vibrare e di rispondere a tali emozioni. Come si può  
spiegare la perdita di individuazione distinta di coscienza, l’identificazione 
per  riassorbimento  nel  principio  dell’universo,  la  transumanazione,  la 
neutralizzazione del dolore per armonizzazione, se tali stati non esistono 
nel  piano  della  coscienza  normale?  Ecco  dove  giunge  chi  ha  spezzato 
l’involucro: un contatto così continuo, interno e profondo che è  unità. Gli 
amori umani hanno la stessa tendenza, ma inguainati nell’involucro fisico, 
mai  possono  giungere  a  questa  immedesimazione  completa  e  lasciano 
sempre una distanza che divide, un residuo di egoismo. Ma questo non è 
tra gli amori, tanti in tante forme, ma è  l’Amore. S. Paolo ci ha detto che 
l’amore è  la strada maestra, anzi l’unica via del misticismo, la grazia più  
necessaria di qualunque altra. Allora Egli grida: “Vivo autem jam non ego;  
vivit vero in me Christus”. “Non sono più  io che vivo, ma è Cristo che vive 
in me”. “La ragione e l’intelligenza”, soggiunge Ruysbroeck, “restano alla 
porta. Ma l’amore, che è l’amore, l’amore che ha ricevuto un ordine, vuole, 
benché  cieco come gli altri, assolutamente avanzare. Egli ha conservato, 
nella  propria  cecità,  l’istinto  della  gioia.  Così,  quando,  l’intelligenza  è 
spossata e cade dinanzi alla porta, l’amore dice: Entrerò”. E l’amore entra e 
la morte è vinta in questo trionfo.

Si dice che la più  gran pena delle anime colpevoli sia la privazione 
della vista di Dio, il che è l’accantonamento fuori delle grandi correnti della 
vita. La più  gran gioia delle anime elette è  appunto questo contatto con 
Dio, questa suprema ebbrezza di armonizzazione, questa fusione completa. 
Ma  è  inutile  accumulare  parole.  Qui  mi  affanno  ad  esprimere 
l’inesprimibile.  Questo  contatto  di  amore che rende la  presenza  di  Dio 
sensibile entro di sé, è  una sensazione così sottile che, per raggiungerla, 
bisogna affinare, acutizzare la propria sensibilità; è  una nota così alta e a 
tale frequenza di vibrazione, che è l’orecchio comune non la percepisce, e a 
tale  intensità  di  potenziale  che  se  l’udisse  ne  resterebbe  lacerato.  È  
necessario,  anche  per  la  coscienza  matura  e  allenata,  entrare,  per 
raggiungerla,  gradatamente  in  sintonia  ed elevarsi  di  tensione.  A ciò  si 
arriva man mano e può  aiutare quel processo di sintonizzazione noúrica, 
condizione  di  recezione  ispirativa,  che  ho  descritto  nel  mio  precedente 
volume1.  La  contemplazione  ci  guida  nella  casa  di  Dio.  Ascoltare  le

1 “Le Noúri”.

160

161



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 153

de amor por todos os homens e todas as criaturas, que claramente exprime o 
seu caráter universal. Estes seres assim chegados representam sobre a terra 
canais de expansão divina.

Se  o  aspecto  racional  do  fenômeno,  como  já  exposto,  é  
intelectualmente compreensível,  o seu aspecto sensação é  absolutamente 
inimaginável  e  incomunicável  a  quem não  sente  e,  portanto,  não  pode 
provar.  Faltam palavras  e  expressões  na  linguagem,  falta  sobretudo  no 
coração humano a capacidade de vibrar e de responder a tais emoções. 
Como se pode explicar a perda de individuação distinta de consciência, a 
identificação pela reabsorção no princípio do universo, a transumanização, 
a neutralização da dor pela harmonização, se tais estados não existem no 
plano da consciência normal? Eis onde chega quem rompe o envó lucro: 
um contato tão contínuo, interno e profundo que é  unidade. Os amores 
humanos têm a mesma tendência, mas, envoltos no invó lucro físico, jamais 
podem  alcançar  a  esta  identificação  completa  e  deixam  sempre  uma 
distância que divide, um resíduo de egoísmo. Mas isto não está  entre os 
amores, tantos em tantas formas, mas é  o Amor. S. Paulo nos disse que o 
amor é  a estrada mestra, aliás,  a única via do misticismo, a graça mais 
necessária do que qualquer outra. Então Ele clama: “Vivo autem jam non 
ego; vivit vero in me Christus”. “Não sou mais eu que vivo, mas é Cristo que 
vive  em  mim”.  “A  razão  e  a  inteligência”,  acrescenta  Ruysbroeck, 
“permanecem à porta. Mas o amor, que é o amor, o amor que recebeu uma 
ordem, quer,  embora cego como os  outros,  absolutamente avançar.  Ele 
conservou  na  própria  cegueira,  o  instinto  da  alegria.  Assim,  quando  a 
inteligência se esgota e cai diante da porta, o amor diz: Entrarei”. E o amor 
entra, e a morte é vencida neste triunfo.

Se diz que a maior pena para as almas culpadas é  a privação da 
vista de Deus, o que é  o acantonamento fora das grandes correntes da 
vida. A maior alegria das almas eleitas é  precisamente este contato com 
Deus, esta suprema embriaguez de harmonização, esta fusão completa. 
Mas é  inú til  acumular  palavras.  Aqui,  me atormento para exprimir  o 
inexprimível.  Este  contato  de  amor  que  torna  a  presença  de  Deus 
sensível  dentro  de  si,  é  uma  sensação  tão  sutil  que,  para  alcançá-la, 
precisa refinar, aguçar a própria sensibilidade; é  uma nota tão alta e em 
tal frequência de vibração, que o ouvido comum não a percebe, e em tal 
intensidade  de  potencial  que,  se  a  ouvisse,  seria  dilacerado.  É  
necessário, também, para a consciência madura e treinada, entrar, para 
alcançá-la,  gradualmente em sintonia e elevar-se de tensão.  A isso se 
chega pouco a pouco, e pode ajudar o processo de sintonização noú rica, 
condição  de  recepção  inspirativa,  que  descrevi  no  meu  precedente 
volume1.  A  contemplação  nos  guia  na  casa  de  Deus.  Ouvir  as

1 “As Noúres”

160

161



154 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

armonie del creato è  una grande via musicale di elevamento, perché  ci fa 
assistere coscienti al pensiero di Dio.

Giunta in questo stato, la coscienza è  non solo metaforicamente, ma 
anche realmente fuori di sé, perché è  in un nuovo piano di esistenza e fuori 
della sua dimensione concettuale. Si dice allora rapita in estasi. L’estasi è uno 
stato  tremendamente  attivo  e  supremamente  cosciente,  è  lo  stato  di 
percezione dell’unificazione. Solo per gli incoscienti in questo piano, essa 
può  essere  incoscienza.  L’estasi  è  l’ultima  fase  del  fenomeno  mistico,  il 
compimento dell’ascesi, il vertice toccato non razionalmente come abbiamo 
fatto  in  principio,  ma  come  sensazione.  Qui  non  si  tratta  di  capire  il 
fenomeno ma molto di più , si tratta di viverlo. C’è la differenza che corre tra 
l’osservare  e  l’essere.  L’estasi  è  la  rivelazione  cosciente  dell’unione,  è  la 
percezione della realizzazione perfetta dell’identificazione di vibrazione. La 
“grazia”, tanto discussa, è  un fenomeno reale, scientificamente ammissibile, 
cioè  una discesa di corrente che solleva verso la sintonizzazione e tende 
all’unificazione; è  l’emanazione dall’alto, nella quale la Divinità  si dimostra 
attiva  e  muove  le  sue  attrazioni.  Lo  stato  di  grazia  è  lo  stato  di 
armonizzazione raggiunto.

Ecco l’epilogo glorioso della via lunga e dolorosa che il mistico ha 
percorso.  Il  poeta  si  arriva,  ma solo il  mistico giunge.  Il  poeta  tenta  e 
invoca,  il  mistico  realizza  e  ama.  Così  il  mistico  è  il  poeta  completo, 
totalitario, che ha raggiunta tutta la realtà  del suo sogno. Così l’estasi è  la 
sintesi  suprema di  ogni  arte,  perché  lo  è  di  ogni  concezione e  di  ogni 
bellezza. Così i  mistici sono dei poeti immensi, vertiginosi, sbalorditivi. 
Essi non si assentano dalla vita, ma vi sono più  intensamente presenti. Il 
mistico torna alle cose ma con visione divina, ritorna alle creature e torna 
ad amarle perché  in esse è  Dio e ritrova Dio. Tutte le cose non hanno più  
che un significato e un potere: quello di sollevare il suo spirito a Dio. Il suo 
egoismo è  divenuto l’amore di  un “io” così  vasto che abbraccia tutto il 
creato e non può  contenere che Dio. Non bastano più  le sue povere braccia 
umane  per  stringere  l’infinito.  Il  mistico  allora  scinde  il  ritmo  del  suo 
dinamismo  in  due  tempi:  contemplazione  ed  azione.  E  i  due  cicli  si 
intrecciano,  si  completano,  si  nutrono  a  vicenda.  Prima  si  sprofonda 
nell’abisso  divino  per  attingervi  luce  ed  energia;  poi  ridiscende  tra  le 
miserie umane per operare il bene e sollevare il dolore. Dalla sua altezza 
egli  si  abbassa con le braccia aperte.  Il  solco tangibile che dietro di sé  
lascia l’ascesi del mistico è  fatto di opere di bontà. “L’amore di Dio non 
può  essere ozioso”. Queste conseguenze pratiche, che scendono al livello 
comune, la società deve comprenderle. Cito a questo proposito altre parole 
semplici  e  sublimi  del  Ruysbroeck:  “La  consolazione  interiore  è  d’un 
ordine  meno  elevato  dell’amore  attivo  che  si  pone,  spiritualmente  o 
corporalmente, al servizio dei poveri. Ond’io vi dico: benché siate rapiti in

162

163



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 155

harmonias da criação é uma grande via musical de elevação, porque nos faz 
assistir conscientes ao pensamento de Deus.

Chegada a este estado, a consciência não está  só  metaforicamente, 
mas  também realmente  fora  de  si,  porque  está  em um novo  plano  de 
existência e fora da sua dimensão conceitual. Se diz então arrebatada em 
êxtase.  O  êxtase  é  um  estado  tremendamente  ativo  e  supremamente 
consciente; é o estado de percepção da unificação. Só  para os inconscientes 
neste  plano,  ele  pode  ser  inconsciência.  O  êxtase  é  a  ú ltima  fase  do 
fenômeno  místico,  o  cumprimento  da  ascese,  o  vértice  tocado  não 
racionalmente como fizemos no princípio, mas como sensação. Aqui, não 
se trata de entender o fenômeno, mas muito mais, se trata de vivê-lo. Esta é 
a  diferença  entre  observar  e  ser.  O êxtase  é  a  revelação  consciente  da 
união, é  a percepção da realização perfeita da identificação da vibração. A 
“graça”, tão discutida, é  um fenômeno real, cientificamente admissível, i. 
é., uma descida de corrente que nos eleva rumo à  sintonização e tende à  
unificação; é a emanação do alto, na qual a Divindade se demonstra ativa e 
move as  suas atrações.  O estado de graça é  o  estado de harmonização 
alcançado.

Eis  o  epílogo  glorioso  da  via  longa  e  dolorosa  que  o  místico 
percorreu.  O  poeta  chega,  mas  só  o  místico  alcança.  O  poeta  tenta  e 
invoca,  o místico realiza e ama.  Assim, o místico é  o  poeta completo, 
totalitário, que alcançou toda a realidade do seu sonho. Assim, o êxtase é a 
síntese  suprema  de  cada  arte,  porque  o  de  cada  concepção  e  de  cada 
beleza. Assim, os místicos são poetas imensos, vertiginosos, assombrosos. 
Eles não se ausentam da vida, mas estão mais intensamente presentes nela. 
O místico retorna às coisas, mas com visão divina; retorna às criaturas e 
torna a amá-las porque nelas está  Deus e reencontra Deus. Todas as coisas 
não têm mais senão um significado e um poder: o de elevar o seu espírito a 
Deus. O seu egoísmo tornou-se o amor de um “eu” tão vasto que abrange 
toda a criação e não pode conter senão Deus. Não bastam mais os seus 
pobres braços humanos para abraçar o infinito. O místico então cinde o 
ritmo do seu dinamismo em dois tempos: contemplação e ação. E os dois 
ciclos se entrelaçam, se complementam, se nutrem mutuamente. Primeiro, 
se aprofunda no abismo divino para extrair-lhe luz e energia; depois, desce 
novamente à  miséria humana para operar o bem e aliviar a dor. Da sua 
altura, ele se abaixa com os braços abertos. O sulco tangível que atrás de si 
deixa a ascese do místico é feito de obras de bondade. “O amor de Deus não 
pode ser ocioso”. Estas consequências práticas, que descem ao nível comum, 
a  sociedade  deve  compreender.  Cito  a  este  propósito,  outras  palavras 
simples e sublimes de Ruysbroeck: “A consolação interior é  de uma ordem 
menos elevada do amor ativo, que se põe, espiritual ou corporalmente, a 
serviço  dos  pobres.  Onde eu  vos  digo:  ainda  que  sejais  arrebatados  em

163

162



156 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

estasi tanto in alto quanto S. Pietro o S. Paolo, o chi altri che vogliate, se 
udirete  che  un  ammalato  abbia  bisogno  di  un  brodo  caldo  o  di  un 
qualunque altro socorso dello stesso genere, io vi consiglio di risvegliarvi 
un instante dalla vostra estasi e di fare scaldare il brodo. Abbandonate Dio, 
per Dio; trovatelo e servitelo nelle sue membra: nulla perderete nel cambio. 
Ciò  che  per  carità  abbandonerete,  Dio  con  ben  altre  perfezioni  ve  lo 
renderà”.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 157

êxtase tão no alto quanto S. Pedro ou S. Paulo, ou quaisquer outros que 
queirais, se ouvirdes que um doente tenha necessidade de um caldo quente 
ou de qualquer outro socorro do mesmo gênero, eu vos aconselho que vos 
desperteis  por  um  instante  do  vosso  êxtase  e  façais  aquecer  o  caldo. 
Abandonai Deus por Deus; encontre-o e sirva-o nos seus membros: nada 
perdereis na troca. O que por caridade abandonardes, Deus com muitas 
outras perfeições vos restituirá”.



158 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVIII. Incomprensione moderna

Posta  di  fronte  a  tale  psicologia,  la  mentalità  moderna  non 
comprende. Si contenta di avvantaggiarsi delle sue conseguenze utilitarie, 
immersa  fino  alla  gola  nell’eterno  gioco  del  prendere.  Disprezza  chi  si 
assenta in solitudine e lo definisce ozioso e misantropo; ammette solo il 
lavoro che fa rumore, perché comprende solo ciò  che colpisce gli orecchie. 
Quella  solitudine sembra il  nulla  ed è  una attività  interiore  terribile.  Il 
mistico ha altri rapporti di vita; se fugge a momenti il contatto umano è 
per  nutrirsi  nel  contatto  divino.  Il  centro  delle  sue  attrazioni  è  oltre 
l’atmosfera terrestre,  la sua anima non ama la vita che in quanto è  una 
missione di bene e una prova per giungere a Dio. Ovunque egli volga lo 
sguardo non cerca e non ama altro che Dio. Egli lo sente immedesimato 
nella  propria  essenza,  attuale  e  attivo  nella  propria  profondità.  Tutte  le 
immagini  sono  cadute.  Solo  Dio  è  restato,  interiore  voce  tonante,  nel 
silenzio  esteriore  delle  cose.  L’anima  del  mondo  è  vuota  e  si  proietta 
all’esterno per riempire questo vuoto orrendo; l’anima del mistico è  piena, 
ama la solitudine per proiettarsi  all’interno e udire questa sua pienezza. 
Egli non ha bisogno di stordire i sensi per distrarsi da questo squallore; non 
ha paura, come il mondo, dei silenzi in cui l’anima parla. La realtà  della 
vita è  in quest’ombra in cui la parola tace. Solo quando giungiamo nella 
profondità di tali silenzi, quella realtà solleva il capo e ci guarda. La grande 
chiarezza è nel fondo, oltre la più  grande tenebra.

Il  piano di vita del mistico è  completamente sollevato dalla terra. 
Anche egli soffre e gode, teme e spera, si lamenta e canta e ama, ma tutto 
avviene in un altro livello di coscienza, in forme, reazioni e ripercussioni 
diverse. L’orientamento concettuale e sensorio, il punto di vista e di attacco 
con i fenomeni, è  completamente altra cosa. Egli possiede in un fascio un 
nuovo  ordine  di  risonanze  e  ha  conquistato  un  nuovo  senso,  il  senso 
mistico,  che  è  il  senso  dell’armonizzazione  universale.  Le  sue  vie  sono 
diversi. L’uomo attuale avanza per le vie del lavoro, del dominio sul mondo 
e vuol distruggere il dolore dall’esterno. È  la via lunga dell’evoluzione che 
vince gli ostacoli, doma le resistenze, ma lega lo spirito. Il mistico segue la 
via corta, avanza per le vie della concentrazione, del dominio di se stesso, e 
distrugge il dolore dall’interno, non demolendone le cause, ma superandolo 
in una diversa sensibilità. Egli non attacca e non plasma l’esterno, ma libera 
lo spirito, supera tutto perché se ne va dalla terra.

Le due psicologie sono inverse e non vi è  comunicazione possibile. 
Per questo mi si obietterà  la non applicabilità  di tutto ciò  e si giustificherà  
una indifferenza per certi problemi che “non servono a niente”. Allora si

164

165

166



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 159

XVIII. Incompreensão moderna

Posta  diante  de  tal  psicologia,  a  mentalidade  moderna  não 
compreende.  Se  contenta  em  tirar  vantagem  das  suas  consequências 
utilitárias, imersa até  a garganta no eterno jogo da apropriação. Despreza 
quem se ausenta na solidão e o define ocioso e misantropo; admite só  o 
trabalho que faz rumor, porque compreende só  o que lhe fere os ouvidos. 
Aquela solidão parece o nada e é uma atividade interior terrível. O místico 
tem  outras  relações  de  vida;  se  foge  momentaneamente  do  contato 
humano, é para nutrir-se no contato divino. O centro das suas atrações está 
além da atmosfera terrestre; a sua alma não ama a vida senão na medida 
em que é uma missão de bem e uma prova para chegar a Deus. Para onde 
quer que ele volte o olhar, não busca e não ama senão a Deus. Ele o sente 
identificado na sua própria essência, atual e ativo na própria profundidade. 
Todas as imagens caíram. Só  Deus permanece, interior voz trovejante, no 
silêncio exterior das coisas. A alma do mundo está  vazia e se projeta para 
fora para preencher este vazio horrendo; a alma do místico é  plena; ama a 
solidão, para projetar-se para dentro e sentir esta sua plenitude. Ele não 
precisa embotar os sentidos para se distrair desta miséria; não tem medo, 
como o mundo, dos silêncios no qual  a alma fala.  A realidade da vida 
reside  nessa  sombra  onde  a  palavra  cala.  Só  quando  alcançamos  na 
profundidade  de  tais  silêncios,  aquela  realidade  ergue  a  cabeça  e  nos 
contempla. A grande clareza reside no fundo, além da maior treva.

O plano de vida do místico é  completamente desvinculado da terra. 
Também ele sofre e goza, teme e espera, se lamenta e canta e ama, mas 
tudo  ocorre  em  outro  nível  de  consciência,  em  formas,  reações  e 
repercussões diversas. A orientação conceitual e sensória, o ponto de vista 
e  de  abordagem com os  fenômenos,  é  completamente  outra  coisa.  Ele 
possui num feixe uma nova ordem de ressonâncias e conquistou um novo 
senso, o senso místico, que é  o senso da harmonização universal. As suas 
vias  são  diversas.  O  homem  atual  avança  pelas  vias  do  trabalho,  do 
domínio sobre o mundo, e quer destruir a dor de fora. É  a via longa da 
evolução  que  vence  os  obstáculos,  doma as  resistências,  mas  prende  o 
espírito. O místico segue a via curta, avança pelas vias da concentração, do 
domínio de si mesmo, e destró i a dor de dentro, não demolindo as causas, 
mas  superando-a  com  uma  diversa  sensibilidade.  Ele  não  ataca  e  não 
plasma o externo, mas liberta o espírito, supera tudo porque se vai da terra.

As duas psicologias são inversas e não há comunicação possível. Por 
isto, me se objetará  a não aplicabilidade de tudo isso e se justificará  uma 
indiferença por certos problemas que “não servem para nada”. Então, sim

164

166

165



160 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

vorrebbero  relegare  nel  patologico,  e  appartare  negli  angoli  dimenticati 
della  storia,  certi  fenomeni.  Eppure  il  problema  psicologico  è  tuttavia 
sempre il problema più  assillante e il mistero della personalità  umana è  il 
più  tormentoso  enigma.  Questo  è  quindi  lo  studio  più  moderno,  più  
profondo, più  originale che si possa fare. La fede parla in termini potenti 
ma vaghi, e la scienza appena balbetta; quando è  onesta, confessa la sua 
ignoranza. Eppure nella coscienza sono le più  profonde realtà e le più  vaste 
possibilità  della vita. Non se ne sa ancora nulla. Eppure in quell’umana 
coscienza è  il germe di tutti gli sviluppi; se qualche cosa nasce nel mondo 
esterno in tutti i campi, esso spunta da quel mistero interiore, se il divino 
discende  sulla  terra  è  attraverso  quel  tramite.  Il  problema  è  dunque 
palpitante, attuale, anche pratico. Non si può  dimenticare o astrarre da ciò  
che non si vede e non si tocca perché ivi è la causa e l’origine delle cose. E 
ognuno di noi ha in sé questa unità che si chiama “io”, questa sintesi che si 
chiama coscienza. Essa è  la cosa più  viva che è  in noi ed è  così vasta che 
non ne conosciamo i confini. La vediamo inabissarsi in strati profondi che 
non  sappiamo  e  non  osiamo  scandagliare.  Essa  evolve  e  si  muta 
continuamente in noi, eppure è  sempre presente. Non la vediamo, eppure 
le nostre più  intime sensazioni ed emozioni, la gioia e il dolore sono là  e 
non  all’esterno:  la  parte  più  vitale  e  più  intensa  di  noi  è  in 
quell’imponderabile. Quel centro allaccia contatti ovunque intorno a sé  e 
pur resta sempre distinto, gigantesco, indistruttibile.

L’uomo moderno che ha capito le leggi meccaniche di tanti fenomeni 
e ha sfatato così tanti terrori, crede con ciò  di aver distrutto il mistero e 
risolto l’enigma della vita. E in un semplicismo primordiale non vede che il 
mistero è infinito e che non ne ha che ampliato i confini. E non vede che nel 
mondo sottile dello spirito sono leggi grandiose e reazioni tremende. Per 
questo chi ha toccato e vissuto, si ribella quando l’incoscienza nega o sorride, 
per questo mi affanno senza tregua perché  si veda e si sappia. In queste 
questioni alte e lontane, “che non servono a niente”, si agita il problema delle 
civiltà future. In queste pagine, non scritte certo per esercitazione retorica, si 
agita una vita tanto più  intensa, si muovono delle forze titaniche, cade il 
seme di orientamenti nuovi che domani conquisteranno valori immensi. Lo 
spirito umano deve, per irresistibile e fatale spinta di evoluzione, proiettarsi 
oltre le barriere dei suoi attuali confini, oltre le dimensioni del suo attuale 
concepibile.  Si  ha  il  dovere  di  strapparlo  dal  suo  ordine  di  vibrazioni 
ricadenti sulla terra, e di proiettare, con tutte le proprie potenze questo altro 
ordine  di  vibrazioni  che  vuol  salire,  superare  e  sfondare  gli  spazi,  per 
fondersi nel palpito cosmico.

167



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 161

gostariam  de  relegar  ao  patológico,  e  apartar  aos  cantos  esquecidos  da 
história,  certos  fenômenos.  No entanto,  o  problema psicológico  é  todavia 
sempre o mais angustiante, e o mistério da personalidade humana é  o mais 
tormentoso enigma. Este é, portanto, o estudo mais moderno, mais profundo, 
mais original que se possa fazer. A fé fala em termos potentes, mas vagos, e a 
ciência mal balbucia; quando é honesta, confessa a sua ignorância. No entanto, 
na  consciência  residem  as  mais  profundas  realidades  e  as  mais  vastas 
possibilidades da vida. Nada se sabe ainda sobre ela. No entanto, naquela 
humana consciência está o germe de todos os desenvolvimentos; se algo nasce 
no  mundo  externo,  em  todos  os  campos,  ele  desponta  daquele  mistério 
interior; se o divino desce à  terra, é  através daquele trâmite. O problema é, 
portanto,  palpitante,  oportuno,  mesmo prático.  Não  se  pode  esquecer  ou 
abstrair disso que não se vê e não se toca, porque aí reside a causa e a origem 
das coisas. E cada um de nós tem em si esta unidade que se chama “eu”, esta 
síntese que se chama consciência. Ela é a coisa mais viva que está em nós, e é  
tão vasta que não lhe conhecemos os confins. A vemos afundar-se em estratos 
profundos que não sabemos e não ousamos sondar. Ela evolui e se muda 
continuamente em nós, mas está sempre presente. Não a vemos, mas as nossas 
mais íntimas sensações e emoções, a alegria e a dor, estão lá  e não fora: a 
parte mais vital e mais intensa de nós está  naquele imponderável. Aquele 
centro  estabelece  contatos  por  toda  parte  ao  seu  redor,  mas  permanece 
sempre distinto, gigantesco, indestrutível.

O  homem  moderno,  que  entendeu  as  leis  mecânicas  de  tantos 
fenômenos e dissipou assim tantos terrores, acredita com isso ter destruído o 
mistério e resolvido o enigma da vida. E, num simplismo primordial, não vê 
que o mistério é  infinito e que não lhe ampliou senão os confins. E não vê 
que no mundo sutil do espírito existem leis grandiosas e reações tremendas. 
Por isto quem tocou e viveu, se rebela quando a inconsciência nega ou sorri; 
por isto me esforço sem tréguas para que se veja e se saiba. Nestas questões 
elevadas  e  distantes,  “que não  servem a nada”,  se  agita  o  problema das 
civilizações futuras. Nestas páginas, não escritas certamente para exercício 
retórico, se agita uma vida muito mais intensa, se movem forças titânicas, 
cai  a  semente  de  orientações  novas  que  amanhã  conquistarão  valores 
imensos.  O  espírito  humano  deve,  por  irresistível  e  fatal  impulso  da 
evolução, projetar-se para além das barreiras dos seus atuais confins, para 
além das dimensões do seu atual concebível. Se tem o dever de arrancá-lo da 
sua ordem de vibrações que recaem sobre a terra e de projetar, com todas as 
suas potências, esta outra ordem de vibrações que quer ascender, superar e 
romper os espaços, para fundir-se na palpitação cósmica.

167



162 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIX. Il subcosciente

Per quanto insorga in protesta lo studio dei ciechi razionanti, l’uomo 
non può  rinnegare l’indistruttibile presentimento dei suoi futuri sviluppi di 
coscienza. Si ha la sensazione che sotto il piccolo io normale di superficie 
si estenda in profondità  un io sterminato. E l’uomo si domanda: che cosa 
sono dunque mai? La scienza si  accorge che il  mondo fenomenico,  già  
immenso alla sua superficie, è  di una complessità, perfezione e sapienza 
progredienti man mano che si osserva a maggiori profondità. La scienza è  
qualcosa di perpetuamente e illimitatamente evolventesi nella direzione di 
questa  profondità.  Essa  stessa  è  costretta  per  legge  di  evoluzione  a 
progredire  e  a  gettarsi  in  questi  nuovi  campi.  E  si  è  accorta  che  la 
personalità  umana si estende in zone che sono oltre i limiti della coscienza 
razionale e pratica normali; ha dovuto costatare l’esistenza di un campo 
sotterraneo di coscienza, carico di motivi, affollato di germi, da cui tutto 
ciò  si sviluppa e affiora nella normale coscienza di superficie. Ha chiamato 
questo campo il subcosciente subliminale e simile.

“In questi ultimi anni”, dice il Paolucci nel suo volumetto “I problemi 
dello Spirito”, “la scienza relativamente nuova della psicologia ha cominciato 
a  gettare  una  viva  luce  sul  mistero  della  personalità  umana.  Numerose 
ricerche e studi sperimentali del funzionamento normale e anormale dello 
spirito umano hanno condotto gli  psicologi  a  scoprire che una quantità  
considerevole della nostra attività  mentale si produce senza che noi ce ne 
accorgiamo. Questa “cerebrazione incosciente”, come la chiamano, sembra 
confermata dalle nostre conoscenze psicologiche. Quindi traggono origine 
le discussioni sul “subcosciente”. Secondo codesti psicologi il subcosciente 
sembra essere la sede dell’ispirazione e dell’intuizione. Poeti, predicatori, 
musicisti  possono  darne  testimonianza.  I  pensieri  che  hanno  maggior 
pregio sono quelli che ci vengono senza esser chiamati e che costituiscono 
i lampi del genio. Le migliori scoperte scientifiche si fanno talora in forza 
di  ciò  che  gli  psicologi  chiamano  subcosciente.  L’investigatore  risente 
dapprima un’intuizione; si mette poscia al lavoro e domanda all’esperienza 
di giustificarla. La ragione, che non è  che il nome ordinariamente dato da 
noi  all’esercizio  cosciente  delle  nostre  facoltà  mentali,  si  trascina 
penosamente su quattro piedi; l'intuizione prende lo slancio con un colpo 
d’ala”. L’intuizione dunque, che è  nel profondo, è  un contatto più  prossimo 
alla realtà  che la ragione,  che è  alla  superficie.  “Il  metodo discorsivo e 
deduttivo”, dice il Jastrow in “La subconscience”, “è  il  cammino penoso 
della  logica,  salita  sui  trampoli,  mentre  l’intuizione  è  il  volo  possente 
dell’Incosciente,  che  trasporta  in  un  momento  dalla  terra  al  cielo”.  Ma 
molti,  come il  Geley,  idealista  ma positivista,  nel  suo “De l’inconscient

168

169



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 163

XIX. O subconsciente

Por  quanto  insurja  protestos  o  estudo  dos  cegos  racionalistas,  o 
homem não pode renegar o indestrutível pressentimento dos seus futuros 
desenvolvimentos de consciência. Se tem a sensação que sob o pequeno eu 
normal de superfície se estenda em profundidade um eu ilimitado. E o 
homem se pergunta: o que sou eu, então? A ciência percebe que o mundo 
fenomênico,  já  imenso  em  sua  superfície,  é  de  uma  complexidade, 
perfeição e sabedoria que progride à  medida que se observa em maiores 
profundidades. A ciência é  algo que perpétua e ilimitadamente evolui na 
direção desta profundidade. Ela mesma é compelida pela lei de evolução a 
progredir  e  a  atirar-se  nesses  novos  campos.  E  se  percebeu  que  a 
personalidade humana se estende em zonas que estão além dos limites da 
consciência racional e prática normal; deve ter constatado a existência de 
um campo subterrâneo de consciência, carregado de motivos, repleto de 
germes, do qual tudo isso se desenvolve e aflora na normal consciência de 
superfície. Chamou esse campo de subconsciente subliminar e similares.

“Nestes  ú ltimos  anos”,  diz  Paolucci  no  seu  pequeno  volume  “Os 
Problemas do Espírito”, “a ciência relativamente nova da psicologia começou 
a lançar viva luz sobre o mistério da personalidade humana. Numerosas 
pesquisas e estudos experimentais do funcionamento normal e anormal do 
espírito humano conduzem os psicólogos a descobrir que uma quantidade 
considerável  da  nossa  atividade  mental  se  produz  sem  que  nós  o 
percebamos.  Essa  “cerebração  inconsciente”,  como  a  chamam,  parece 
confirmada  pelos  nossos  conhecimentos  psicológicos.  Portanto  daí  se 
originam as discussões sobre o “subconsciente”. Segundo esses psicólogos, o 
subconsciente  parece  ser  a  sede  da  inspiração  e  da  intuição.  Poetas, 
pregadores, músicos podem dar testemunho disso. Os pensamentos que tem 
maior valor são aqueles que nos chegam sem ser chamados e que constituem 
os  lampejos  do  gênio.  As  melhores  descobertas  científicas  se  fazem,  às 
vezes,  em  virtude  do  que  os  psicólogos  chamam  de  subconsciente.  O 
investigador sente primeiro uma intuição; então, põe-se a trabalhar e pede à 
experiência que a justifique. A razão, que não é senão o nome ordinariamente 
dado por nós ao exercício consciente das nossas faculdades mentais,se arrasta 
penosamente sobre quatro pés; a intuição impulsiona-se com um bater de 
asas”. A intuição, portanto, que está no profundo, é um contato mais próximo 
com a realidade do que a razão, que está na superfície. “O método discursivo 
e dedutivo”, diz Jastrow em  “La subconscience”, “é  o caminho penoso da 
lógica, subido sobre pernas de pau, enquanto a intuição é  o voo possante do 
Inconsciente,  que  transporta  em  um  momento  da  terra  ao  céu”.  Mas 
muitos,  como Geley,  idealista  mas  positivista,  no  seu  “De l’inconscient

169

168



164 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

au conscient”, non sono giunti nel profondo e non hanno compresso. Lo 
Schopenhauer stesso vede un abisso incolmabile che separa l’Incosciente 
dal  Cosciente  e,  invece  di  gettare  i  ponti,  li  taglia.  Altri  si  avvicina, 
constata, senza spiegare. Così M. Ribot accenna: “L’inspiration révèle une 
puissance supérieure à l’individu conscient, étrangère a lui quoique agissant  
par lui: état que tant d’inventeurs on exprimé en ces termes: je n’y suis pour  
rien”.

Non posso fare a meno di riportare in questo punto una pagina del 
noto  volume  “L’uomo,  questo  sconosciuto”,  di  Alexis  Carrel.  Questo 
libro, capitatomi in mano per caso, mentre correggo le bozze un anno 
dopo  aver  chiuso  questo  mio  scritto,  mi  sorprende  per  l’identità  del 
pensiero del suo autore con la mia sperimentazione. Coincidenza strana 
tra  individui  così  diversi  e  in  ambienti  così  lontani,  che  non può  non 
colpirci e che dimostra che certe idee che ho vissute (espresse in “Le 
Noú ri” e da alcune trovate astruse e inammissibili) sono invece nell’aria 
da un capo all’altro del mondo e che lo spirito dei meno involuti è  già  
pronto e concorde per afferrarle.

Scrive il Dott. Carrel, uno dei più  noti chirurghi sperimentatori, del 
Rockefeller Institute for Medical Research: “Certamente le grandi scoperte 
scientifiche non sono operato della sola intelligenza; gli scienziati di genio 
oltre  il  potere  di  osservare  e  di  comprendere  possiedono  altre  qualità, 
l’intuizione,  l’immaginazione creativa.  Con l’intuizione essi  afferrano ciò  
che  rimane  celato  agli  altri  uomini,  trovano  relazioni  tra  fenomeni  in 
apparenza isolati,  sanno senza ragionamenti,  cioè  senza analisi,  ciò  che 
interessa loro sapere. Questo fenomeno si chiamava una volta ispirazione”.

“Due sono le forme della mentalità  degli scienziati, quella logica e 
quella intuitiva: la scienza deve il  suo progresso ad entrambi questi tipi 
intellettuali. Solamente i grandi uomini e i puri di cuore1 possono venire 
trasportati dalla sola intuizione al sommo della vita mentale e spirituale”.

“È  una facoltà strana: afferrare la realtà senza l’aiuto del ragionamento, 
ci sembra inspiegabile… In tal modo talvolta giunge a noi la conoscenza del 
mondo esterno per vie diverse da quelli degli organi di senso”.

Così  si  è  visto,  per  necessaria  conseguenza  di  constatazioni  di 
fenomeni, il subcosciente; ma non se ne è  capita la natura, l’estensione, il 
contenuto. Ogni autore ha creato un suo diverso subcosciente e nessuno lo 
ha  inquadrato  nella  fenomenologia  universale,  nella  teoria  più  profonda 
della genesi e dello sviluppo dello spirito, e delle mète della personalità  
umana2.  Per  il  James  e  il  Myers  il  subcosciente  è  il  primitivo,  il
1 Quanto non ho insistito in “Le Noúri” e anche qui sul fatore morale!
2 Cfr.: “La Grande Sintesi”, cap. XXXV. Teoria dell’evoluzione delle dimensioni. – LXII. Le origini dello psichismo. –  

LXIV. Tecnica evolutiva dello psichismo e la genesi dello spirito. – LXV. Istinto e coscienza, tecnica degli automatismi, 
eccetera.

170

171

172

173

174



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 165

au conscient”, não atingiram no profundo e não compreenderam. O próprio 
Schopenhauer vê  um abismo intransponível que separa o Inconsciente do 
Consciente  e,  em  vez  de  construir  as  pontes,  ele  as  corta.  Outros  se 
aproximam, constatam, sem explicar. Assim, M. Ribot acena: “A inspiração 
revela  uma  potência  superior  ao  indivíduo  consciente,  que,  embora  se  
manifeste por ele,  lhe é estranha; é um estado que muitos inventores têm 
traduzido nestes termos: não tomo absolutamente parte nisso”.

Não  posso deixar  de  citar  neste  ponto  uma página  do conhecido 
volume “O homem, este desconhecido”, de Alexis Carrel. Este livro, que 
chegou às mãos por acaso, enquanto corrigia o esboço um ano depois de 
terminar este meu escrito, me surpreende pela identidade do pensamento 
do seu autor com a minha experimentação. Coincidência estranha entre 
indivíduos tão diversos e em ambientes tão distantes, que não pode não 
impressionar-nos  e  que  demonstra  que  certas  ideias  que  vivenciei 
(expressas em “As Noúres” e por alguns julgadas abstrusas e inadmissíveis) 
estão em vez disso, no ar de um extremo ao outro do mundo, e que o 
espírito dos menos involuídos já está pronto e de acordo para apreendê-las.

Escreve o Dr. Carrel, um dos mais renomados cirurgiões experimentais, 
do  Rockefeller  Institute  for  Medical  Research:  “Certamente,  as  grandes 
descobertas científicas não são operadas só  pela inteligência; os cientistas de 
gênio,  além  do  poder  de  observar  e  de  compreender,  possuem  outras 
qualidades, a intuição, a imaginação criativa. Com a intuição, eles apreendem 
o  que  permanece  oculto  aos  outros  homens,  encontram  relações  entre 
fenômenos em aparência isolados, sabem sem raciocínio, i. é., sem análise, o 
que lhes interessa saber. Este fenômeno se chamou uma vez inspiração”.

“Duas  são  as  formas  da  mentalidade  dos  cientistas,  a  lógica  e  a 
intuitiva: a ciência deve o seu progresso a ambos estes tipos intelectuais. 
Somente os grandes homens e os puros de coração1 podem ser transportados 
somente pela intuição ao ápice da vida mental e espiritual”.

“É  uma faculdade estranha:  apreender  a  realidade sem o auxílio  do 
raciocínio nos parece inexplicável… Em tal modo, às vezes, chega a nós o 
conhecimento do mundo exterior por vias diversas das dos órgãos dos sentidos.”

Assim  foi  visto,  por  necessária  consequência  de  constatação  dos 
fenômenos,  o  subconsciente;  mas  não  se  lhe  entendeu  a  natureza,  a 
extensão, o conteúdo. Cada autor criou um seu próprio subconsciente, e 
ninguém o enquadrou na fenomenologia universal, na teoria mais profunda 
da gênese e do desenvolvimento do espírito, e das metas da personalidade 
humana2.  Para  James  e  Myers,  o  subconsciente  é  o  primitivo,  o
1 Quanto não insisti em “As Noúres” e também aqui no fator moral!
2 Cfr.:  “A Grande Síntese”, cap. XXXV. Teoria da evolução das dimensões. – LXII.  As origens do psiquismo. –  

LXIV.  Técnica  evolutiva  do  psiquismo  e  a  gênese  do  espírito.  –  LXV.  Instinto  e  consciência,  técnica  dos  
automatismos, etc.

170

171

172

174

173



166 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

fondamentale;  il  secondario,  la  derivazione  è  la  coscienza  che  è  un 
prodotto di  ambientamento.  Il  Jastrow soggiunge che “al  di  sopra della 
coscienza esiste una organizzazione psichica anteriore ad essa, la quale è 
senza dubbio la  sorgente da cui  essa ha avuto origine”.  Si  è  arrivato a 
sentire confusamente l’esistenza di questo intelletto profondo più  vasto di 
quell’intelletto di superficie che chiamiamo ragione, a capire che questa 
sintesi della vita non si  può  sorreggere per sua forza e che, come isola 
saliente dall’oceano, deve poggiare, per emergere, su basi sempre più  vaste 
più  si scende in profondità. Per capire e risolvere il problema non basta 
aver notato tutto ciò  e restare nella dimensione razionale; ma è  necessario 
uscire una buona volta da questa dimensione e gettarsi in quella profondità  
e  ciò  ad  occhi  aperti,  restando  cioè  coscienti  in  altre  dimensioni.  È  
necessario possedere in sé il fenomeno e scandagliarlo per introspezione. È  
necessario trovare il coraggio, che la scienza non ha, di concludere in una 
concezione unica dei fenomeni. È  necessario a tutto ciò  aver premesso un 
orientamento completo, intellettuale e morale, del proprio io, in seno al 
funzionamento organico dell’universo.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 167

fundamental; o secundário, a derivação é  a consciência, que é  um produto 
de ambientação. Jastrow acrescenta que “acima da consciência existe uma 
organização psíquica anterior a ela, a qual é, sem dúvida, a fonte da qual 
ela  se  originou”.  Se  chega  a  sentir,  confusamente,  a  existência  deste 
intelecto profundo, mais vasto do que aquele intelecto de superfície que 
chamamos  razão,  e  a  entender  que  esta  síntese  da  vida  não  se  pode 
sustentar pela sua força e que, como isola que emerge do oceano, deve 
repousar,  para emergir,  sobre bases sempre mais  vastas  mais  desce em 
profundidade. Para entender e resolver o problema, não basta ter notado 
tudo isso e permanecer na dimensão racional; é  necessário deixar de uma 
vez esta dimensão e mergulhar naquela profundidade, e isso com os olhos 
abertos, i. é., permanecendo consciente em outras dimensões. É  necessário 
possuir  em  si  o  fenômeno  e  sondá-lo  por  introspecção.  É  necessário 
encontrar  a  coragem,  que  a  ciência  não  tem,  para  concluir  em  uma 
concepção  única  dos  fenômenos.  É  necessário  a  tudo  isso  ter  uma 
orientação  completa,  intelectual  e  moral,  do  próprio  eu,  no  seio  do 
funcionamento orgânico do universo.



168 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XX. Il supercosciente

Non posso qui ripetere su quali basi va posto il problema, cosa già  
fatta altrove1. In quello scritto furono sviluppate teorie che dànno un valore 
esatto  al  concetto  di  subcosciente.  Riassumo.  La  psiche  umana  è  un 
organismo  in  accrescimento  continuo  (espansione)  per  discesa  nel 
profondo,  per  stratificazioni,  delle  sintesi  delle  esperienze  della  vita,  le 
quali gravitano verso l’interno. Questa assimilazione continua, operata in 
zona di libero arbitrio, si fissa nel determinismo degli equilibri stabilizzatisi 
nella traiettoria del destino. Il subcosciente è  appunto la zona degli istinti 
formati,  delle  idee  innate,  degli  automatismi  creati  dalla  ripetizione 
abitudinaria  della  vita.  La  legge  del  minimo  mezzo  limita  lo  sforzo 
cosciente solo nel campo attivo della costruzione nuova. Il resto, ciò  che fu 
vissuto ed è  sintesi compiuta, va a giacere in riposo (incoscienza) negli 
strati del subcosciente, da cui tante nostre qualità  e istinti emergono come 
prodotti compiuti di cui ci sfuggono i termini determinanti. La coscienza 
di  superficie  è  dunque  un  tentacolo  attivo,  cosciente  perché  in  fase  di 
lavoro;  il  subcosciente  è  un  immenso magazzino di  riserve,  di  prodotti 
stabili e fissatisi dopo il periodo di formazione cosciente.

Ora, qui incomincia la confusione terribile degli psicologi, quando 
essi  ritengono  questo  subcosciente  la  sorgente  dell’ispirazione,  la  sede 
dell’intuizione, il germe della creazione intellettuale del genio. Ma vi è una 
terza zona che chiamo supercosciente che, per esser ugualmente fuori della 
coscienza  normale,  fu  confusa  col  subcosciente.  E  tra  i  due  vi  è  la 
differenza dal giorno alla notte. Se il subcosciente appartiene al passato, il 
supercosciente  appartiene  al  domani;  il  primo  sprofonda  nelle 
stratificazioni  involutive dei  precedenti  biologici,  il  secondo emerge nei 
piani evolutivi dei superamenti spirituali. Siamo agli antipodi. In questo 
volume,  parlando  di  più  alti  livelli  di  coscienza,  che  dalla  ragione 
ascendono all’intuizione e alla visione dell’estasi mistica, ci siamo mossi e 
abbiamo avanzato sempre ed esclusivamente in campo di supercoscienza, 
ascendendo  appunto  lungo  le  fasi  di  una  sua  sempre  più  intensa 
realizzazione.

La  coscienza  dunque  è  una  piccola  zona  di  luce  in  tutto  questo 
cammino,  che parte dalla  prima emersione dello psichismo dalle  forme 
dinamiche, si continua attraverso la fase biologica e si avventura ora nella 
fase psichica e nel  suo superamento nella  fase super-psichica,  in cui  la 
coscienza si avvia a diventare cosciente in dimensioni super-razionali, oggi 
per  la  media  normale  immerse  nella  tenebra  dell’inconcepibile.  La

1 V. nota 2 a pag. 164.

176

177

175



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 169

XX. O superconsciente

Não posso aqui repetir sobre quais bases foi posto o problema, coisa 
já  feita em outro lugar1. Naquele escrito, foram desenvolvidas teorias que 
dão  um  valor  exato  ao  conceito  de  subconsciente.  Resumo.  A  psique 
humana é  um organismo em crescimento contínuo (expansão) por descida 
no profundo, por estratificações, das sínteses das experiências da vida, as 
quais gravitam para dentro. Esta assimilação contínua, operada na zona de 
livre-arbítrio,  se  fixa  no  determinismo  dos  equilíbrios  estabilizados  na 
trajetória do destino. O subconsciente é  precisamente a zona dos instintos 
formados,  pelas  ideias  inatas,  dos  automatismos  criados  pela  repetição 
habitual da vida. A lei do mínimo meio limita o esforço consciente só  no 
campo ativo da construção  nova.  O resto,  o  que foi  vivido e  é  síntese 
completa, jaz em repouso (inconsciência) nos estratos do subconsciente, de 
onde  tantas  nossas  qualidades  e  instintos  emergem  como  produtos 
completos dos quais nos escapam os termos determinantes. A consciência 
de superfície é, portanto, um tentáculo ativo, consciente porque está  em 
fase de trabalho; o subconsciente é  um imenso depósito de reservas, de 
produtos estáveis e fixados após o período de formação consciente.

Ora,  aqui começa a confusão  terrível  dos psicó logos,  quando eles 
consideram este subconsciente a fonte da inspiração, a sede da intuição, o 
germe da  criação  intelectual  do  gênio.  Mas  há  uma terceira  zona,  que 
chamo  superconsciente,  que,  por  estar  igualmente  fora  da  consciência 
normal, foi confundida com o subconsciente. E entre os dois há a diferença 
do  dia  para  a  noite.  Se  o  subconsciente  pertence  ao  passado,  o 
superconsciente  pertence  ao  amanhã;  o  primeiro  aprofunda  nas 
estratificações involutivas dos precedentes biológicos,  o segundo emerge 
nos planos evolutivos dos superamentos espirituais. Estamos nos antípodas. 
Neste volume, falando de mais altos níveis de consciência, que da razão 
ascendem  à  intuição  e  à  visão  do  êxtase  místico,  nos  movemos  e 
avançamos  sempre  e  exclusivamente  no  campo  de  superconsciência, 
ascendendo  precisamente  ao  longo  das  fases  de  uma  sua  sempre  mais 
intensa realização.

A consciência, portanto, é  uma pequena zona de luz em todo este 
caminho,  que  parte  da  primeira  emersão  do  psiquismo  das  formas 
dinâmicas, se continua através da fase biológica e se aventura agora na 
fase  psíquica  e  no  seu  superamento  na  fase  superpsíquica,  na  qual  a 
consciência se avia a se tornar consciente em dimensões super-racionais, 
hoje  para  a  média  normal  imersa  na  treva  do  inconcebível.  A

1 V.nota 2 na pág. 165.

176

177

175



170 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

coscienza razionale è  una piccola lucciola, un tratto illuminato, perché  di 
lavoro e creazione, che si sposta lungo questo sterminato tragitto, il  cui 
principio è  abbandonato in basso e la cui fine si perde in alto oltre ogni 
nostra  misura.  Così  il  subcosciente,  sebbene  non  visibile,  perché  non 
emerge  nella  luce  della  coscienza,  contiene  le  basi  dell’edificio  e 
rappresenta  le  fondamenta  che  lo  sorreggono.  Sebbene  non  appaia  nel 
dettaglio, esso sopravvive tuttavia completamente come sintesi e come tale 
è  rintracciabile. Se il subcosciente è  superato e dimenticato come lavoro 
costruttivo  cosciente,  tuttavia  noi  lo  possediamo  intero  come  risultato: 
questo  è  quell’istinto  così  ricco di  misteriosa  sapienza,  che regge tante 
nostre azioni e che è  tanto più  solido quanto più  profondamente radicato 
negli strati dell’evoluzione biologica.

Dall’altro  lato  il  supercosciente  lampeggia  a  tratti  come  un 
presentimento.  Ora  il  genio  attinge  in  questo  presentimento  e  non  nel 
subcosciente  che  contiene  le  fondamenta  sole  e  non  le  altitudini 
dell’edificio; il genio crea solo come anticipo di evoluzione, quale tentacolo 
lanciato nel futuro e non per reminiscenza di un passato inferiore. La zona 
di  coscienza  in  esso  è  spostata  oltre  il  normale  nei  piani  più  alti 
dell’evoluzione.  Nelle  profondità  del  subcosciente  si  pescherà  il  passato 
involuto, mai l’avvenire super-evoluto che giunge. Così l’io si sposta dal 
subcosciente  al  supercosciente.  Questa  è  la  zona di  coscienza razionale 
lucida.  Il  resto  ci  sfugge  in  forme  di  coscienza  velate,  intermittenti, 
inimmaginabili. Ma il resto è  il nostro più  grande io dell’eternità,  che è  
oltre nascita e morte, identificandosi col quale si ritrova tutto se stesso e 
non si conosce più  fine.

Ora  se  questa  zona  non  cosciente  è  quella  che  ci  mette  in 
comunicazione con il vero nell’intuizione e con la Divinità negli stati mistici, 
c’è  da inorridire quando si sente dire che la grazia di Dio operi nell’uomo 
attraverso il subcosciente o che l’uomo, per raggiungerla si trasferisca nel 
subcosciente.  Ma  la  grazia  è  fenomeno  evolutivo,  non  involutivo;  di 
supercoscienza,  non  di  subcoscienza.  La  grazia  è  un  elevamento  al 
supercosciente, è  attraverso questo che si dirige all’uomo, è  in questo piano 
che  lo  invita  a  trasferirsi.  Da  ciò  si  vede  come chi  non  sa  superare  la 
dimensione  razionale  resterà  impotente  di  fronte  a  tali  concezioni  e 
brancolerà  costantemente nel buio. Solo una così completa cecità  può  far 
confondere,  nella  stessa  forma di  non coscienza,  due  estremi  opposti:  il 
subcosciente  e  il  supercosciente.  La  nebulosa  concezione  degli  psicologi 
moderni non ha intraveduta che questa zona di mistero e vi ha confusamente 
regalato, senza scandagliarla, tutto l’indecifrabile del fenomeno psicologico. 
Ciò , quando invece di tentare almeno una spiegazione del fenomeno, non lo 
ha inciso con la parola: nevrosi. Modo meraviglioso di spiegare, consistente 
nel coniare una nuova parola di origine greca e nel ritenere con ciò  tutto

178

179



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 171

consciência racional é um pequeno vaga-lume, um traço iluminado, porque 
de trabalho e criação, que se desloca ao longo deste ilimitado trajeto, cujo 
princípio é abandonado em baixo e cujo fim se perde no alto, além de cada 
nossa  medida.  Assim,  o  subconsciente,  embora  não  visível,  por  não 
emergir na luz da consciência, contém as bases do edifício e representa os 
fundamentos  que  o  sustentam.  Embora  não  apareça  no  detalhe,  ele 
sobrevive todavia completamente como síntese e, como tal, é rastreável. Se 
o  subconsciente  é  superado  e  esquecido  como  trabalho  construtivo 
consciente, todavia nós o possuímos inteiro como resultado: este é  aquele 
instinto tão rico de misteriosa sabedoria, que rege tantas nossas ações e 
que é tão mais só lido quanto mais profundamente radicado nos estratos da 
evolução biológica.

Do outro lado, o superconsciente lampeja como um pressentimento. 
Ora,  o  gênio  se  vale  deste  pressentimento  e  não  do  subconsciente,  que 
contém apenas os fundamentos e não os andares do edifício; o gênio cria só  
como um antecipação de evolução, qual tentáculo lançado no futuro, e não 
como uma reminiscência de um passado inferior. A zona de consciência nele 
é  deslocada para além do normal, nos planos mais altos da evolução. Nas 
profundezas  do  subconsciente,  se  pescará  o  passado involuído,  jamais  o 
devir superevoluído que chega. Assim, o eu se move do subconsciente ao 
superconsciente. Esta é  a zona de consciência racional lúcida. O resto nos 
escapa em formas de consciência veladas, intermitentes, inimagináveis. Mas 
o resto é o nosso maior eu da eternidade, que está  além do nascimento e da 
morte, identificando-se com o qual se reencontra todo a si mesmo e não se 
conhece mais fim.

Ora,  se  esta  zona  não  consciente  é  aquela  que  nos  põe  em 
comunicação com o verdadeiro na intuição e com a Divindade nos estados 
místicos,  é  horripilante  quando  se  ouve  que  a  graça  de  Deus  opera  no 
homem através  do  subconsciente,  ou  que  o  homem,  para  alcançá-la,  se 
transfira  no  subconsciente.  Mas  a  graça  é  fenômeno  evolutivo,  não 
involutivo;  de  superconsciência,  não  de  subconsciência.  A  graça  é  uma 
elevação ao superconsciente; é através deste que se dirige ao homem, é neste 
plano que o convida a transferir-se. Disso, se vê  quem não sabe superar a 
dimensão  racional  permanecerá  impotente  diante  de  tais  concepções  e 
tateará  constantemente  no  escuro.  Só  uma  tão  completa  cegueira  pode 
confundir, na mesma forma de não consciência, dois extremos opostos: o 
subconsciente e o superconsciente.  A nebulosa concepção dos psicólogos 
modernos  não  vislumbrou  senão  esta  zona  de  mistério  e  lhe  relegou 
confusamente, sem explorá-la, todo o indecifrável do fenômeno psicológico. 
Isto, quando em vez de tentar ao menos explicar o fenômeno, não o gravou 
com a palavra:  neurose.  Modo maravilhosa de explicar,  que consiste  no 
cunhar uma nova palavra de origem grega e no considerar com isso tudo

178

179



172 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

spiegato. Che cosa sia poi la nevrosi è per la scienza stessa, nel suo regno di 
anatomia patologica,  un enigma;  e  fuori  di  questo regno,  più  in  alto,  la 
scienza  è,  per  metodo e  premesse,  incompetente.  Certe  realtà  più  vaste 
saranno  eternamente  negate  perché  incomprensibili,  se  non  si  esce  dal 
campo circoscritto da tale metodo e, da tali premesse.

Riassumo dunque il quadro della struttura della coscienza umana. Essa 
si divide in due parti: il cosciente e l’incosciente. Il primo è  la coscienza 
nota, normale, razionale, pratica, che tutti sanno. Il secondo si compone di 
due zone: il subcosciente che appartiene al passato e il supercosciente che 
appartiene  all’avvenire.  I  loro  estremi  si  perdono  nell’infinito  graduarsi 
dell’ascesa  dell’evoluzione;  ma  essi  si  avvicinano  in  un  punto  che 
continuamente  si  sposta  dal  sub-  al  supercosciente,  ma che  è  sempre  il 
centro cosciente in cui il mare dell’incosciente affiora alla superficie della 
sensazione come dell’azione costruttiva. Il subcosciente contiene e riassume 
tutto il passato e lo porta fin sulla soglia della coscienza; il supercosciente 
contiene in embrione tutto l’avvenire che è  in attesa di sviluppo. Secondo il 
proprio grado di evoluzione e maturità le varie coscienze sono diversamente 
situate lungo questa linea, su cui le possiamo disegnare come una zona in 
marcia. Osserviamo l’annessa figura 3.

Volendo raffigurare lo sviluppo del  fenomeno dell’evoluzione della 
coscienza  su  di  un  nastro,  isoliamo  nella  figura,  per  comodità  di 
osservazione,  un  tratto  del  percorso  e  ciò  per  tre  tipi  di  coscienza 
diversamente  sviluppate:  a,  b,  c.  La  zona  di  luce  esprime,  nella  sua 
estensione, la zona della coscienza; la zona in nero esprime la zona di 
non-coscienza  ovvero  l’incosciente.  Questa  si  estende  da  due  lati:  a 
sinistra,  abbiamo  il  subcosciente,  a  destra  il  supercosciente.  Sempre 
sfumando in queste due zone di tenebra, la zona cosciente avanza dal 
sub- al supercosciente secondo il progressivo grado di evoluzione delle 
coscienze  a,  b,  c,  etc.  Gli  istinti  superati  vengono  gradatamente

180

181



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 173

explicado. Que coisa seria pois a neurose para a própria ciência, no seu 
reino de anatomia patológica, senão um enigma; e fora deste reino, mais no 
alto, a ciência é, por método e premissas, incompetente. Certas realidades 
mais vastas serão eternamente negadas porque incompreensíveis, se não se 
sai do campo circunscrito por tal método e, de tais premissas.

Resumo, portanto, no quadro da estrutura da consciência humana. Ela 
se divide em duas partes:  o consciente e o inconsciente.  O primeiro é  a 
consciência  conhecida,  normal,  racional,  prática,  que  todos  conhecem.  O 
segundo se compõe de duas zonas: o subconsciente, que pertence ao passado, 
e o superconsciente, que pertence ao futuro. Os seus extremos se perdem no 
infinito graduar-se da ascensão da evolução; mas eles se aproximam em um 
ponto que continuamente se desloca do sub- ao superconsciente, mas que é  
sempre o centro consciente no qual o mar do inconsciente aflora à superfície 
da sensação como da ação construtiva. O subconsciente contém e resume todo 
o passado e o traz ao limiar da consciência; o superconsciente contém, em 
embrião, todo o futuro que está  em espera de desenvolvimento. Segundo o 
próprio  grau  de  evolução  e  maturidade,  as  várias  consciências  estão 
diversamente situadas ao longo desta linha, sobre a qual podemos desenhar 
como uma zona em marcha. Observemos a figura 3 em anexo.

Querendo figurar o desenvolvimento do fenômeno da evolução da 
consciência  sobre  uma  faixa,  isolamos  na  figura,  por  comodidade  de 
observação, um trecho do percurso, e isso para três tipos de consciência 
diversamente  desenvolvidas:  a,  b,  c.  A  zona  de  luz  exprime,  na  sua 
extensão,  a  zona da consciência;  a zona negra expressa a zona da não-
consciência,  ou  o  inconsciente.  Esta  se  estende  pelos  dois  lados:  à  
esquerda,  temos  o  subconsciente;  à  direita,  o  superconsciente.  Sempre 
esfumando nestas duas zonas de trevas, a zona consciente avança do sub- 
ao  superconsciente  segundo  o  progressivo  grau  de  evolução  das 
consciências  a,  b,  c,  etc.  Os  instintos  que  superados  são  gradualmente

180

181



174 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

abbandonati fuori della coscienza nella zona di tenebra del subcosciente, 
man  mano  che  la  coscienza  conquista  col  suo  lavoro  (la  vita)  e  fa 
sbocciare  nella  sua  luce  il  supercosciente.  Ciò  si  può  paragonare  al 
cammino di un tarlo nel legno. Essa (la coscienza) avanza (evoluzione) 
scavando sempre più un canale, di cui mangia e si nutre assimilando, il 
legno (fatica  della  vita,  assimilazione  delle  prove,  creazione  di  nuovi 
istinti)  e  conquistando  nuovo  spazio  che  fa  suo  (il  supercosciente), 
mentre abbandona il vecchio (subcosciente), in cui lascia gli escrementi 
(istinti superati) della sua vita e della sua fatica.

Se  si  volesse  esser  più  precisi,  volendo  ridurre  in  terminologia 
spaziale  ciò  che  non  è  spaziale,  dovremmo  dire  che  delle  due  non-
coscienze,  così  dette  in  rapporto  alla  coscienza  lucida  di  superficie,  la 
supercoscienza si estende in profondità  nelle zone interiori, avanza verso 
Dio e tende all’unificazione col tutto; si raggiunge quindi per introspezione. 
La  subcoscienza  si  estende  invece  in  direzione  opposta,  non  sotto  ma 
all’esterno della superficie, è figlia delle esperienze nel mondo esteriore e in 
questo viene abbandonata. L’io avanza tra due zone ugualmente non lucide, 
ma il suo progredire è  verso l’interno, la sua evoluzione lo allontana dal 
subcosciente e lo porta al  supercosciente.  Valori  opposti:  il  primo è  un 
residuo, il secondo una conquista, il primo è una zona in basso da cui ci si 
allontana e una scoria che si abbandona, il secondo è una zona in alto a cui 
ci  si  avvicina,  non  contiene  gli  avanzi  della  vita  sia  pur  nel  momento 
necessari,  ma  l’avvenire  della  vita.  Il  passaggio  dal  subcosciente  al 
supercosciente è  una espansione,  se si  potesse dire,  verso l’interno,  una 
espansione in profondità,  in  cui  l’essere sprofondando verso il  centro si 
eleva ai piani più  alti che ne sono l’approssimazione. In questo cammino 
l’io è  come un nucleo che si arricchisce dilatando per stratificazioni le sue 
potenzialità  attraverso le esperienze della vita, che appunto sono l’agente 
rivelatore di quell’intimo mistero nel cui profondo è  Dio (manifestazione). 
Così questo mistero viene continuamente esteriorizzato in quel piano di 
coscienza  lucida  che,  come  si  vede,  è  una  coscienza  di  lavoro  e  di 
transizione, in marcia dal subcosciente al supercosciente, la cui posizione è 
quindi relativa, molto diversa da individuo a individuo secondo la sua storia 
e la sua maturità evolutiva.

Solo  in  tale  inquadramento  di  concetti  è  possibile  capire  il 
supercosciente, stabilirne i limiti, il contenuto, la funzione. Solo così si può  
orientare e definire il fenomeno mistico, come naturalmente situato nelle 
superiori  zone  del  supercosciente.  Poiché  il  problema  non  si  risolve 
mutilandolo  o  negandolo,  quando  esso  è  un  fatto  storico  imponente, 
risponde  ad  un  sentimento  religioso  universale  e  fondamentale,  ad  una 
funzione eterna dello spirito umano e come esperienza per chi la raggiunge 
è un fatto obiettivo indiscutibile. Se la forma mentale moderna è ciò  che di

182

183



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 175

abandonados fora da consciência, na zona de trevas do subconsciente, a 
medida que a consciência conquista com o seu trabalho (a vida) e faz 
desabrochar  na  sua  luz  o  superconsciente.  Isso  se  pode  comparar  ao 
caminho  de  um  caruncho  na  madeira.  Ele  (a  consciência)  avança 
(evolução) escavando sempre mais um canal, do qual se alimenta e se 
nutre, assimilando a madeira (esforço da vida, assimilação das provas, 
criação de novos instintos) e conquistando novo espaço que faz seu (o 
superconsciente),  enquanto abandona o velho (subconsciente),  no qual 
deixa os excrementos (instintos superados) da sua vida e do seu esforço.

Se quiséssemos ser mais precisos, querendo reduzir em terminologia 
espacial  isso  que  não  é  espacial,  deveríamos  dizer  que,  das  duas  não-
consciências, assim ditas em relação à  consciência lúcida de superfície, a 
superconsciência se estende em profundidade nas zonas interiores, avança 
rumo a Deus e tende à  unificação com o todo; se alcança, portanto, por 
introspecção. O subconsciência, em vez disso, se estende em direção oposta, 
não sob, mas ao externo da superfície, é  filha das experiências no mundo 
exterior e nele é abandonada. O eu avança entre duas zonas igualmente não 
lúcidas, mas o seu progredir é  para dentro, a sua evolução o distancia do 
subconsciente e o traz ao superconsciente. Valores opostos: o primeiro é um 
resíduo, o segundo uma conquista; o primeiro é  uma zona embaixo da qual 
nos distanciamos e uma escória que se abandona, o segundo é uma zona no 
alto da qual se aproxima, não contém os restos da vida, por mais necessários 
que sejam no momento, mas o futuro da vida. A passagem do subconsciente 
ao  superconsciente  é  uma  expansão,  por  assim dizer,  para  dentro,  uma 
expansão em profundidade, na qual o ser, aprofundando rumo ao centro, se 
eleva aos planos mais altos que lhe são a aproximação. Neste caminho, o eu 
é  como um núcleo que se enriquece dilatando por estratificações as suas 
potencialidades  através  das  experiências  de  vida,  que  justamente  são  o 
agente  revelador  daquele  íntimo  mistério  em  cujo  profundo  está  Deus 
(manifestação). Assim, este mistério é continuamente externalizado naquele 
plano da consciência lúcida que, como se vê, é uma consciência de trabalho 
e de transição, em marcha do subconsciente ao superconsciente, cuja posição 
é, portanto, relativa, muito diversa de indivíduo para indivíduo, segundo a 
sua história e a sua maturidade evolutiva.

Sé  em  tal  enquadramento  de  conceito  é  possível  entender  o 
superconsciente, estabelecer os limites, o conteúdo, a função. Só  assim se 
pode orientar e definir o fenômeno místico, como naturalmente situado nas 
superiores  zonas  do  superconsciente.  Pois  o  problema  não  se  resolve 
mutilando ou negando, quando ele é um fato histórico imponente, responde 
a um sentimento religioso universal e fundamental, a uma função eterna do 
espírito  humano  e,  como experiência  para  quem a  alcança,  é  um fato 
objetivo  indiscutível.  Se  a  forma  mental  moderna  é  o  que  de

182

183



176 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

più  inadatto  vi  può  essere  per  arrivare  a  tali  fenomeni,  ciò  nulla  può  
togliere alla realtà e alla loro importanza. È  logicamente assurdo, anche per 
i razionali, che un consenso così vasto e un tipo di esperienza così unanime 
quale è  il  misticismo, che risuona da un capo all’altro della terra e dei 
tempi,  riposi sull’errore o sul falso. Il  fenomeno mistico è  invece il  più  
grandioso  fenomeno  della  vita  umana,  perché  esso  segna  un 
ravvicinamento  a quella  Divinità  che,  come  centro  spirituale 
dell’universo, è mèta di ogni esistenza, convergenza di tutte le forze, di 
tutti i movimenti, tendenza suprema dell’evoluzione.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 177

mais inadequado possa ser para chegar a tais fenômenos, isso nada pode 
tolher à realidade e à sua importância. É  logicamente absurdo, mesmo para 
os  racionais,  que  um consenso tão  vasto  e  um tipo de  experiência  tão 
unânime como é  o misticismo, que ressoa de uma extremidade à  outra da 
terra e dos tempos, repouse sobre o erro ou sobre o falso. O fenômeno 
místico  é,  em vez  disso,  o  mais  grandioso  fenômeno da  vida  humana, 
porque ele marca uma reaproximação com aquela Divindade que, como 
centro espiritual do universo, é a meta de cada existência, convergência de 
todas as forças, de todos os movimentos, tendência suprema da evolução.



178 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

PARTE SECONDA
L’ESPERIENZA



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 179

SEGUNDA PARTE
A EXPERIÊ NCIA



180 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

I. In cammino

Lasciamo indietro  i  negatori  ciechi.  È  giunta  l’ora  che  io  avanzi, 
oramai solo, nella mia esperienza del fenomeno. Ho gettato le fondamenta; 
ora possiamo salire. Prima ho inquadrato il fenomeno mistico nell’odierno 
mondo  concettuale;  poi  ho  esposto,  nello  studio  del  diagramma 
dell’ascensione  spirituale,  l’aspetto  teorico  e  scientifico,  la  tecnica 
funzionale,  e  data  la  dimostrazione  logica  del  fenomeno  nei  suoi  vari 
momenti e luci, perché  la ragione fosse sazia; poi ho prospettato il  suo 
aspetto pratico, come realizzazione spirituale, nella metodologia mistica e 
ne ho data la descrizione generica come sensazione, riferendomi sopratutto 
alle  esperienze  dei  mistici.  Qui  finisce  il  mio  compito  di  studioso,  di 
osservatore razionale distinto dal fenomeno.

Ma tutto ciò  non può  bastare.  Qui entro nel  fenomeno, lo vivo e 
descrivo la mia esperienza. Quel che il fenomeno perde limitandosi come 
estensione  dei  casi  osservati,  acquista  in  profondità  di  sensazione,  in 
vivacità  di espressione, in solidità  di esperienza. Questa seconda parte è  
per i maturi, per chi sente e può  quindi capire. Essi vi ritroveranno un 
mondo;  gli  altri  non  entreranno.  Tocchiamo  dunque  un  campo  di 
misticismo  realizzato,  che  vivrà  in  queste  pagine;  un  misticismo 
sperimentale.  Dovrò ,  per  attenermi  al  caso  vissuto,  assumere  la  forma 
personale e dire molti “io”: brutto, ma necessario, spesso per me doloroso. 
Mi si perdonerà quando si vedrà che questo io è per gli altri.

Abbiamo così una progressione di realtà, di precisione di messa a fuoco, 
di  profondità  di  sensazione,  uno stringere e concentrarsi  per penetrare ed 
emergere.  Rivivrò  in  queste  pagine,  donandomi  ancora,  il  tormento  e  la 
conquista vissuti. Si vedrà in una serie incalzante di quadri tutto la scatenarsi 
della tempesta interiore, si vedrà che tali affermazioni non sono gratuite. Mi si 
vedrà nell’ora terribile della sconfitta e dell’abbattimento, in cui l’idea precipita 
e nell’ora in cui l’anima, superato il limite, giunge ad udire la musica divina e 
canta la gloria di Dio. Partirò  dalla mia debolezza e miseria umana; ciò  mi 
renderà più  comprensibile. Apparirà la dolorosa negazione umana prima della 
gioiosa affermazione divina, l’ombra affaticata della croce in cammino che 
si proietta sulla terra, prima del vittorioso suo erigersi nel cielo. Vedremo 
vissuta la realtà  delle affermazioni razionali finora compiute. Poiché questi 
fenomeni,  che  tanti  negano  o  travisano  o  condannano,  sono  fatti  di 
asprezze inusitate di vita umana delusa, che solo più  tardi sono riassorbite 
nell’estasi mistica. Questi fenomeni esigono incessante fatica di mente e di 
cuore,  mai  comoda acquiescenza;  si  sviluppano solo  nella  lotta  di  ogni 
momento,  con  l’anima  nuda,  in  mezzo  alla  via,  dove  si  dibatte  la

184

185

186



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 181

I. A caminho

Deixemos  para  trás  os  negadores  cegos.  Chegou  a  hora  de  eu 
avançar,  agora  só ,  na  minha  experiência  do  fenômeno.  Lancei  os 
fundamentos;  agora  podemos  subir.  Primeiro,  enquadrei  o  fenômeno 
místico  no  hodierno  mundo  conceitual;  depois  expus,  no  estudo  do 
diagrama da ascensão espiritual, o aspecto teórico e científico, a técnica 
funcional,  e  dada  a  demonstração  lógica  do  fenômeno  nos  seus  vários 
momentos e luzes, para que a razão fosse saciada; depois prospectei o seu 
aspecto prático, como realização espiritual, na metodologia mística, e lhe 
dei  a  descrição  genérica  como  sensação,  referindo-me  sobretudo  às 
experiências dos místicos. Aqui termina a minha tarefa de estudioso, de 
observador racional distinto do fenômeno.

Mas tudo isso não pode bastar. Aqui, entro no fenômeno, o vivo e 
descrevo a minha experiência. O que o fenômeno perde limitando-se como 
extensão dos casos observados, ganha em profundidade de sensação, em 
vivacidade de expressão, em solidez de experiência. Esta segunda parte é  
para  os  maduros,  para  quem sente  e,  portanto,  pode entender.  Eles  ali 
reencontrarão um mundo; os outros não entrarão. Tocamos, portanto, um 
campo de misticismo realizado, que viverá  nestas páginas; um misticismo 
experimental.  Para  me  ater  ao  caso  vivido,  terei  que  assumir  a  forma 
pessoal e dizer muitos “eu”: feios, mas necessários, muitas vezes para mim 
doloroso. Serei perdoado quando for visto que este “eu” é para os outros.

Temos, assim, uma progressão de realidade, de precisão de por em 
foco, de profundidade de sensação, um aperto e concentrar-se para penetrar 
e emergir. Reviverei nestas páginas, entregando-me novamente, o tormento e 
a  conquista  vividos.  Se  verá  numa  série  premente  de  quadros,  todo  o 
desencadear da tempestade interior,  se verá  que tais  afirmações  não  são 
gratuitas. Serei visto na hora terrível da derrota e do abatimento, em que a 
ideia precipita, e na hora em que a alma, superado o limite, chega a ouvir a 
música divina e canta a glória de Deus. Partirei da minha fraqueza e miséria 
humana; isso me tornará mais compreensível. Aparecerá a dolorosa negação 
humana diante  da alegre afirmação  divina,  a  sombra cansada da cruz a 
caminho que se projeta sobre a terra, antes do seu vitorioso erigir-se no céu. 
Veremos  vivida a realidade das afirmações racionais até  agora feitas. Pois 
estes fenômenos, que tantos negam ou distorcem ou condenam, são feitos de 
asperezas  inusitadas  de  vida  humana  desiludida,  que  só  mais  tarde  são 
reabsorvidas no êxtase místico. Estes fenômenos exigem incessante trabalho 
de mente e de coração, jamais cômoda aquiescência; se desenvolvem só  na 
luta de cada momento,  com a alma nua, em meio à  via, onde se debate a

184

186

185



182 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

vita; si alimentano del dolore proprio e del dolore altrui che si fa proprio. È  
necessaria  comunione di  pena con gli  umili  per  ottenere comunione di 
cuori, per sintonizzarsi con l’Alto e ottenere risposta. Bisogna impoverirsi 
di  tutto  e  scendere  per  risalire.  Solo  per  queste  vie  inusitate  e  non 
comprese  né  ammesse,  si  giunge  all’estasi  nel  grande  amore  che  è 
armonizzazione suprema dello spirito nel palpito cosmico.

La conoscenza dei lineamenti e dell’orientamento del fenomeno è qui 
oramai acquisita. Risulta dalla parte scientifica e tecnica, come dalla parte 
spirituale e descrittiva. La mia poesia potrà  avanzare oramai tranquilla su 
questa doppia rotaia solidamente tracciata.

Dai  vari  sondaggi  da  me  finora  qui  compiuti  nel  campo  della 
psicologia normale per stabilire i rapporti tra il fenomeno mistico e questa, 
per individuarlo in questa e renderlo comprensibile oltre che ammissibile, si 
vedrà  con quanta prudenza io mi imponga di avanzare in questa psicologia 
supernormale. Era necessario in una prima parte far chiaramente vedere che 
lo  stesso  soggetto,  che  qui  potrà  sembrare  quasi  impazzire,  sa  pur 
freddamente ragionare e possiede tutto il suo fenomeno e lo domina, come 
possiede e domina tutta la psicologia normale che si assumerà a giudice. Mi 
rendo perfettamente conto della difficoltà  enorme dei problemi affrontati, 
del rischio di così nuove affermazioni, della mia responsabilità  morale di 
fronte alla scienza e alla fede. Eppure nell’uno e nell’altro riguardo ho già 
parlato  chiaro e  parlerò  ancora più  chiaro.  Certe  affermazioni  energiche 
furono e saranno fatte a ragion veduta, in piena lucidità, nella coscienza della 
responsabilità  e delle conseguenze. La mia anima è aperta dinanzi a tutti gli 
sguardi in questi miei scritti, per ben più  alti scopi che culturali e personali e 
se grida, è perché ha delle gravi cose da dire.

È  necessaria  estrema  prudenza  nell’avventurarsi  in  tali  campi 
inesplorati,  soprattutto  quando  ciò  si  fa  in  una  forma  così  personale  e 
impegnativa:  prudenza perché  qui  non affermo e difendo me stesso,  ma 
affermo e  difendo  un  principio.  E  da  questa  idea,  nel  pensiero  umano, 
possono  nascere  molte  ripercussioni  gravi.  In  certi  momenti  questa  mia 
disquisizione assume portata universale, tocca le religioni, la filosofia, l’etica, 
oltre che la scienza; in certi momenti la trattazione divampa oltre i limiti 
della sua inquadratura editoriale, che mai potrà  essere elemento sufficiente 
di giudizio. Talvolta il quadro si accende di così violento incendio che il 
disegno esce dalla cornice imposta da necessità pratiche e si rivela universale 
quale è.  In quei  momenti  il  tracciato che al  mio pensiero le  vie umane 
vorrebbero imporre, viene lacerato e il mio concetto non ha più  niente in 
comune con quei particolari  campi in cui si  crede di  averlo  inquadrato. 
Allora  io  sono  supermedianico,  supermetapsichico,  superbiosofico,  e  via 
dicendo. Sono solo, avanzo solo, perché solo ho vissuto il mio fenomeno e 
solo assumo tutti i rischi e tutte le responsabilità.

187

188

189



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 183

vida;  se  alimentam da  própria  dor  e  da  dor  alheia,  que  se  faz  sua.  É  
necessária comunhão de pena com os humildes para obter comunhão dos 
corações,  para  sintonizar-se  com  o  Alto  e  obter  resposta.  Preciso 
empobrecer-se de tudo e descer para subir novamente. Só  por estas vias 
inusitadas e não compreendidas e nem admitidas, se alcança o êxtase no 
grande amor que é harmonização suprema do espírito no palpitar cósmico.

O conhecimento dos delineamentos e da orientação do fenômeno é  
aqui afinal adquirido. Resulta da parte científica e técnica, bem como da 
parte  espiritual  e  descritiva.  A  minha  poesia  poderá  avançar  por  ora 
tranquila sobre estes duplos trilhos solidamente traçados.

Das várias sondagens que realizei até  agora no campo da psicologia 
normal para estabelecer as relações entre o fenômeno místico e esta, para 
identificá-lo  nesta e  torná-lo  compreensível  além de admissível,  se  verá 
com  que  prudência  eu  me  imponho  para  avançar  nesta  psicologia 
supranormal. Era necessário, na primeira parte, fazer claramente ver que o 
mesmo sujeito, que aqui poderá  parecer quase enlouquecer, sabe porém 
friamente  raciocinar  e  possui  todo o  seu  fenômeno e  o  domina,  assim 
como possui e domina toda a psicologia normal, que se assumirá  como 
juiz.  Me dou perfeitamente conta da dificuldade enorme dos problemas 
abordados, do risco de tais novas afirmações, da minha responsabilidade 
moral perante a ciência e a fé. No entanto, num e noutro respeito, já  falei 
claramente e falarei ainda mais claro. Certas afirmações enérgicas foram e 
serão  feitas  com razão  verdadeira,  em plena lucidez,  na consciência da 
responsabilidade e das consequências. A minha alma está  aberta diante de 
todos os olhares nestes meus escritos, para bem muito mais altos escopos 
do que culturais e pessoais, e se clama, é porque tem graves coisas a dizer.

É  necessária  extrema  prudência  no  aventurar-se  em  tais  campos 
inexplorados,  sobretudo  quando  isso  se  faz  numa  forma  tão  pessoal  e 
desafiadora:  prudência  porque  aqui  não  estou  afirmo  e  defendo  a  mim 
mesmo, mas afirmo e defendo um princípio. E desta ideia, no pensamento 
humano, podem nascer muitas repercussões graves. Em certos momentos, esta 
minha dissertação assume importância universal, toca as religiões, a filosofia, 
a  ética,  além da  ciência;  em certos  momentos,  a  discussão  ultrapassa  os 
limites de sua estrutura editorial, que jamais poderá ser elemento suficiente de 
juízo. À s vezes, o quadro se inflama de tão violento incêndio que o desenho 
escapa da moldura imposta pela necessidade prática e se revela tão universal 
qual é. Nestes momentos, o traçado que ao meu pensamento as vias humanas 
gostariam de impor, é  dilacerado e o meu conceito não tem mais nada em 
comum  com  aqueles  particulares  campos  nos  quais  se  acredita  de  tê-lo 
enquadrado. Então, eu sou supermediúnico, supermetapsíquico, supersófico e 
assim por diante. Sou só, avanço só, porque só  vivenciei o meu fenômeno só  
assumo todos os riscos e todas as responsabilidades.

187

189

188



184 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

È  necessaria estrema prudenza perché  gli scogli  sono tanti, tutti in 
attesa,  irti  contro  chi  vuole  creare.  Il  pensiero  umano per  necessità  di 
difesa e di vita è chiuso in tanti castelli, armati l’uno contro l’altro; non è un 
fluire libero come è il vero pensiero, ma tutto è circoscritto in recinti e non 
si ammette pensiero se non ridotto in prigione dentro uno di questi recinti. 
Io volo in alto sopra i castelli, li vedo tutti, vorrei si conoscessero nella 
pace e comprensione reciproca; non posso discendere, perché discendere è  
metter piede in un recinto e restarvi chiuso. Avrei la difesa e la stabilità 
sulla terra,  ma perderei  nella prigionia la libertà  del  volo.  Eppure devo 
scendere, entrare nei castelli, ma non fermarmi mai nella sicurezza comoda 
della verità  accettata,  e devo andare ancora; e,  spesso, vedere, sapere e 
tacere. Si tenga conto nei miei scritti soprattutto di tante cose che taccio.

Tuttavia questa prudenza sarebbe viltà  se nel momento decisivo io 
tacessi o non dicessi completo, a qualsiasi costo, il mio pensiero. Qui la 
mia anima è  anelante per fatica e per passione ai piedi di un’idea per cui 
darò  tutto. Le preoccupazioni umane quindi non contano.

Ma prudenza è necessaria soprattutto perché io compio dei sondaggi 
nel mistero, il  quale può  contenere per me, per la mia coscienza come 
ragione  e  come  fede,  dei  grandi  pericoli.  Non  sono  i  rischi 
dell’incomprensione umana che mi sgomentano; sono i rischi nel divino 
che esploro e che talvolta mi schiacciano. Quanti e quali severi esami di 
coscienza sono necessari prima di avventurarsi in certi campi e osare certe 
conclusioni!  Dalla  calma  obiettiva  e  fredda  analisi  con  cui  nel  volume 
precedente1 ho affrontato lo studio del mio caso, cercando io stesso, fin 
dove  m’era  possibile,  di  smontare  il  fenomeno  giudicato  in  un  primo 
momento esclusivamente medianico, asportandolo da quella atmosfera di 
fantastico  e  di  miracoloso  che  a  tanti  pur  piace  (altro  scoglio  sul  mio 
cammino), da tutto ciò  si sente con quanta ponderazione io voglia seguire 
il  mio aspro cammino. Mi sono imposta in quello scritto,  io,  l’intuitivo 
nauseato  dell’impotenza  della  ragione,  una  psicologia  di  diffidenza, 
razionale  e  scientifica.  I  miei  scritti  si  svolgono  nella  profondità  del 
conoscibile e dell’incosciente, e nascono in strane lucidità  per contatto di 
anima con abissali zone di mistero. La mia coscienza razionale normale 
deve  esercitare  uno  severo  controllo  su  queste,  per  me  stupefacenti 
emersioni. Se ciò  che mi distingue e in cui forse consiste tutta la mia così 
detta medianità  è  di essere cosciente nel supercosciente, sento emergere in 
me  ugualmente  basse  zone  di  subcosciente  che  devo  riconoscere  e 
dominare.  Per  questo  non  consiglio  questo  abbandono  del  cosciente 
all’incosciente agli individui che non hanno un supercosciente largamente 
sviluppato  e  in  esso  non  sono  chiaramente  e  vastamente  coscienti. 
Altrimenti l’ispirazione non sarà che un affiorare dei bassifondi dell’anima.

1 “Le Noúri”.

190

191

192



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 185

É  necessária extrema prudência porque os escolhos são tantos, todos à  
espreita,  eriçados  contra  quem  quer  criar.  O  pensamento  humano,  por 
necessidade de defesa e de vida, está  fechado em tantos castelos, armados uns 
contra os outros; não é um fluir livre como o verdadeiro pensamento, mas tudo 
está  circunscrito em recintos e não se admite pensamento senão reduzido em 
prisões dentro destes recintos. Eu voo no alto acima dos castelos, os vejo todos, 
gostaria que se conhecessem na paz e compreensão reciproca; não posso descer, 
porque descer é  pôr os pés num recinto e permanecer encerrado nele. Terei a 
defesa e estabilidade na terra, mas perderei na prisão a liberdade do voo. No 
entanto, devo descer, entrar nos castelos, mas não deter-me na segurança cômoda 
da verdade aceita, e devo andar ainda; e, frequentemente, ver, saber e calar. Se 
tenha em conta nos meus escritos sobretudo de tantas coisas sobre que calo.

Todavia esta prudência seria covardia se, no momento decisivo, eu 
calasse ou não dissesse plenamente, a qualquer custo, o meu pensamento. 
Aqui, a minha alma anseia por esforço e por paixão aos pés de uma ideia 
pela qual darei tudo. As preocupações humanas, portanto, não contam.

Mas prudência é  necessária sobretudo porque eu sondo no mistério, 
o qual  pode conter  para mim, para a  minha consciência como razão  e 
como fé, grandes perigos. Não são os riscos da incompreensão humana que 
me assustam; são  os  riscos no divino que exploro e que por vezes me 
oprimem. Quantos e quais severos exames de consciência são necessários 
antes de me aventurar em certos campos e ousar certas conclusões! Da 
calma, objetiva e fria análise com que no volume precedente1 abordei o 
estudo do meu caso,  procurando eu mesmo,  até  onde me era  possível, 
desmantelar  o  fenômeno  julgado  em  um  primeiro  momento 
exclusivamente mediúnico, retirando-o daquela atmosfera de fantástico e 
de  milagroso  que  a  tantos,  no  entanto,  satisfaz  (outro  escolho  no  meu 
caminho), de tudo isso se sente com quanta ponderação eu desejo seguir o 
meu áspero caminho. Me impus naquele escrito, eu, o intuitivo nauseado 
pela  impotência  da  razão,  uma  psicologia  da  desconfiança,  racional  e 
científica. Os meus escritos se desdobram nas profundezas do cognoscível 
e do inconsciente, e nascem em estranha lucidez por contato de alma com 
abismais  zonas  de  mistério.  A minha consciência  racional  normal  deve 
exercitar  um  severo  controle  sobre  estas,  para  mim,  surpreendentes 
emersões. Se o que me distingue, e talvez o que consiste toda a minha 
assim  dita  mediunidade,  é  de  ser  consciente  no  superconsciente,  sinto 
emergir  em  mim  igualmente  baixas  zonas  de  subconsciente  que  devo 
reconhecer e dominar. Por isto, não aconselho este abandono do consciente 
ao  inconsciente  aos  indivíduos  que  não  tenham  um  superconsciente 
largamente desenvolvido e nele não sejam clara e vastamente conscientes. 
Ao contrário, a inspiração não será senão um aflorar das baixezas da alma.
1 “As Noúres”.

190

191

192



186 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

II. Nel profondo

Riviviamo  qui  in  forma  personale  la  teoria  esposta  negli  ultimi 
capitoli.  Il  mio  io  cosciente  ode  delle  voci  emergere  dai  diversi  piani 
dell’incosciente;  da quelle zone che sono normalmente di  tenebra,  vedo 
esplodere degli  sprazzi  di  luce che mi riempiono di  stupore perché  mi 
rivelano, che è in tutti, una personalità immensa. Man mano che ripercorro 
in me le varie fasi della passata evoluzione e mi proietto coscientemente in 
zone di supercoscienza, odo ad un piano affacciarsi una voce, ad un altro 
un’altra e ognuna ha un timbro, una purezza e una potenza diversa secondo 
il suo livello e la mia posizione e forza di vita in quel livello. Odo affiorare 
echi lontani di forme psichiche vissute e sepolte nelle più  profonde zone 
dell’io;  vedo  il  passato  amorfo  e  primordiale  risollevarsi  dal  sonno  dei 
secoli e ritornare a me (cioè dal subcosciente al cosciente), dalle profondità  
tenebrosa  della  razza  e  del  sangue,  dalle  stratificazioni  fondamentali 
dell’istinto, attraverso l’incessante rimpasto di carne e di spirito, di cui è 
fatta la vita. Quanto tarda a morire il passato! E talvolta riappare la belva 
ottusa e feroce e la bassezza che si condanna negli altri, tipi di coscienza 
che  furono  e  che  pur  non  vogliono  morire.  Nel  subcosciente  è  tutta 
l’animalità dell’uomo-bestia, come nel supercosciente è la superumanità del 
genio e del santo. L’evoluzione della coscienza dal sub al supercosciente è 
appunto ascensione spirituale dalla bestia al santo; fenomeno immenso e 
universale.

Vi  sono realmente,  per  chi  le  sente,  realtà  tremende dentro  di 
noi. Talvolta l’unità  dell’io oscilla tra i vari piani, la sintesi cosciente 
della  personalità  non  trova  modo  di  fondersi  in  una  forma  netta  e 
unica.  Allora  si  odono dissonanze  interiori,  si  scatenano conflitti  di 
intime  volontà  dissidenti,  che  non  sanno  e  non  possono  fondersi 
soprattutto in anime che, per essere in fase di rapida trasformazione 
evolutiva, contengono in sé  tutti gli estremi di bassezza e di altezza. È  
proprio sulla soglia del superamento, che tutto il passato, che si sente 
di colpo negato, si riaffaccia più  violentemente per non morire. Allora 
in una tempesta immensa si sollevano dal profondo le forze scatenate 
dal turbamento degli equilibri atavici in cui i più  dormono in pace. E 
gridan  con  voce  spaventosa  di  tuono,  per  rivivere  ancora  e  ancora. 
Allora  nel  profondo  è  un  pauroso  ribollire  interiore,  un  ferirsi  di 
negazioni  e  di  affermazioni  che  vogliono  essere  assolute,  è  un 
esplodere  di  ribellioni  improvvise,  illogiche,  inesplicabili  e  che  non 
dànno  altra  ragione  di  sé  che  un’intima  sensazione  istintiva  di  una 
verità  indistruttibile.

193

194



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 187

II. Nas profundezas

Revivemos  aqui,  de  forma  pessoal,  a  teoria  exposta  nos  ú ltimos 
capítulos. O meu eu consciente ouve vozes emergir dos diversos planos do 
inconsciente;  daquelas  zonas  normalmente  de  trevas,  vejo  explodirem 
clarões de luz que me enchendo de estupor porque me revelam, que existe 
em todos, uma personalidade imensa. À  medida que repercorro em mim as 
várias fases da passada evolução e me projeto conscientemente em zonas de 
superconsciência, ouço em um plano apresentar-se uma voz, num outro uma 
outra,  e  cada uma tem um timbre,  uma pureza e  uma potência  diversa 
segundo de seu nível e a minha posição e força de vida naquele nível. Ouço 
aflorar ecos distantes de formas psíquicas vivenciadas e sepultadas nas mais 
profundas zonas do eu; vejo o passado amorfo e primordial erguer-se do 
sono dos séculos e retornar a mim (i. é., do subconsciente ao consciente), 
das  profundezas  tenebrosas  da  raça  e  do  sangue,  das  estratificações 
fundamentais do instinto, através da incessante recomposição de carne e de 
espírito, da qual é  feita a vida. Como tarda a morrer o passado! E às vezes 
reaparece a besta obtusa e feroz e a baixeza que se condena nos outros, tipos 
de  consciência  que  foram  e  que  ainda  assim  não  querem  morrer.  No 
subconsciente  está  toda  a  animalidade  do  homem-fera,  assim  como  no 
superconsciente está a super-humanidade do gênio e do santo. A evolução da 
consciência do sub ao superconsciente é precisamente ascensão espiritual da 
besta ao santo; fenômeno imenso e universal.

Há realmente, para quem as sente, realidades terríveis dentro de nós. 
À s vezes, a unidade do eu oscila entre os vários planos, a síntese consciente 
da personalidade não encontra modo de fundir-se em uma forma nítida e 
única. Então, se ouvem dissonâncias interiores, se desencadeiam conflitos 
de íntimas vontades dissidentes, que não sabem e não podem fundir-se, 
sobretudo em almas que, estando em uma fase de rápida transformação 
evolutiva, contêm em si todos os extremos de baixeza e de elevação. É  
precisamente  no  limiar  da  superação,  que  todo  o  passado,  se  sente 
repentinamente negado, se apresenta mais violentamente, para não morrer. 
Então, em uma tempestade imensa, se elevam das profundezas as forças 
desencadeadas  pela  perturbação  dos  equilíbrios  atávicos  nos  quais  a 
maioria dorme em paz,.  E clamam com voz aterradora de trovão,  para 
reviver ainda e ainda. Então nas profundezas há  uma assustadora ebulição 
interior, um ferir-se de negações e de afirmações que querem ser absolutas, 
é  um explodir de rebeliões improvisadas, ilógicas, inexplicáveis e que não 
dão  outra  razão  de  si  senão  uma  íntima  sensação  e  instintiva  de  uma 
verdade indestrutível.

193

194



188 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

La mia percezione noúrica è immensa soprattutto dentro di me, la mia 
sensibilità psichica mi permette il contatto con una estesa gamma di piani di 
coscienza,  sia  in  alto  come in  basso;  io  getto  lo  sguardo non solo  sulle 
luminose cime del supercosciente, ma anche nelle tenebrose profondità  del 
subcosciente. E debbo dire: anche il passato è  spaventosamente profondo. 
Che cosa vi è laggiù? In esso sono radici del male e del dolore, che la fatica 
della vita ci porta ogni giorno di più  a superare. C’è tutto un mondo in quei 
bassifondi  dell’anima,  c’è  tutto  il  mistero  dell’essere  e  del  destino,  c’è  il 
mistero stesso dell’universo. Da quell’oceano profondo in cui affondarono 
tanti dolori e tante conquiste, colpe e valori, riemergono ora inaspettate e 
insospettate queste spinte dell’ombra a nostro aiuto o a  nostra punizione 
quali noi si facemmo. Dai quadri che più  avanti seguiranno si vedrà  quale 
infernale, demoniaco passato possa emergere da quel profondo. Tutto ciò , 
per  quanto si  voglia  proiettare all’esterno in stati  fisici,  è  sempre e solo 
dentro di noi e uno stato di coscienza, sia esso inferno negli stati involuti del 
subcosciente, con demoni, individualizzazioni di forze pensiero-volontà, sia 
esso paradiso negli stati evoluti del supercosciente.

Da  quel  profondo  parla  la  voce  del  nostro  destino  e  vengono 
concesse  le  elargizioni  della  fortuna,  che  sembrano  casuali  e  gratuite, 
vengono infine le punizioni che si credono non meritate. E la vita va come 
un torrente che porta con sé  tutte le scorie del cammino percorso e, pur 
andando, le deposita e si purifica. E come il torrente ha una sua volontà  di 
andare irrefrenabile e pur malleabile, soggetta alle vie che il terreno offre e, 
pur  volendo,  si  adatta  e,  pur  subendo,  reagisce;  così  il  destino  è  una 
traiettoria  lanciata  e  sospinta  dal  suo  passato,  attiva  e  decisa  e  pur 
pieghevole alle  circostanze che accetta  e  su cui  reagisce.  Ma provate a 
porre  una  diga  a  quel  docile  fluire  di  onda  e  il  torrente  e  il  destino 
accumuleranno  spinte  e  mole  fino  a  diventar  minacciosi  e  poter  tutto 
travolgere nel loro impeto che sarà  espressione del comando assoluto della 
legge che è fatale andare di volontà che non si può  fermare.

All’estremo opposto la mia coscienza si affaccia sul supercosciente. 
Benché di questo lato positivo del fenomeno io abbia sempre parlato e parli 
in questo scritto, descrivendo le emersioni evolutive della mia coscienza, 
non ho voluto in queste ultime pagine tacere il lato negativo, di ombra, 
descrivendo  le  mie  immersioni  involutive.  Contrasto  necessario,  queste 
opposizioni  dell’aspetto  subumano  ed  umano,  all’aspetto  divino  del 
fenomeno.  Necessaria  l’esposizione  di  questo  lato  di  debolezza  e  di 
fallimento, di cadute e di risorgimenti, perché  ciò  è  rispondente a verità, 
perché  ciò  rende  il  mio  caso  più  accessibile  alla  comprensione, 
umanizzandolo in alcuni sue zone, perché ciò  mi riavvicina e mi affratella, 
sotto la stessa croce, al mio simile umile e ignoto, che lotta e soffre, senza 
la gioia delle rivalse spirituali.

196

197

195



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 189

A minha percepção noúrica é imensa, sobretudo dentro de mim, a minha 
sensibilidade psíquica me permite o contato com uma extensa gama de planos 
de consciência, seja no alto como em baixo; eu olho não só  para as alturas 
luminosas do superconsciente, mas também para as tenebrosas profundezas do 
subconsciente. E devo dizer: também o passado é assustadoramente profundo. 
O que jaz lá embaixo? Nele residem as raízes do mal e da dor, que o esforço da 
vida nos leva cada dia mais a superar. Há todo um mundo nessas baixezas da 
alma; há todo o mistério do ser e do destino, há o mistério do próprio universo. 
Daquele oceano profundo no qual afundaram tantas dores e tantas conquistas, 
culpas e valores, reemergem agora inesperadas e insuspeitas essas forças da 
sombra, para nosso auxílio ou para nossa punição, segundo o que nós fizemos. 
Dos  quadros  que mais  avante  seguem,  se  verá  qual  infernal  e  demoníaco 
passado possa emergir daquelas profundezas. Tudo isso, por mais que se queira 
projetar para fora em estados físicos, está sempre e somente dentro de nós, um 
estado de consciência, seja ele inferno nos estados involuídos do subconsciente, 
com  demônios,  individualizações  de  forças  pensamento-vontade,  seja  ele 
paraíso nos estados evoluídos do superconsciente.

Daquela profundeza fala a voz do nosso destino e são concedidas as 
dádivas da fortuna, que parecem casuais e gratuitas, vêm enfim as punições 
que se acreditam não merecidas. E a vida vai como uma torrente que leva 
consigo  todos  as  escórias  do  caminho  percorrido,  mas,  avançando,  as 
deposita e se purifica. E como a torrente tem uma sua vontade de avançar 
irrefreável, porém maleável, sujeita às vias que o terreno oferece, e, mesmo 
querendo,  se adapta,  e,  mesmo sofrendo,  reage;  assim o destino é  uma 
trajetória lançada e impulsionada pelo seu passado, ativa e decisiva, mas 
dobrável às circunstâncias que aceita e sobre as quais reage. Mas tente por 
um dique naquele doce fluir de ondas, e a torrente e o destino acumularão 
pressão e massa até  se tornarem ameaçadores e poderem tudo subjugar no 
seu ímpeto, que será  expressão do comando absoluto da lei de que é  fatal 
andar de vontade que não se pode deter.

No  extremo  oposto,  a  minha  consciência  se  defronta  com  o 
superconsciente. Embora deste lado positivo do fenômeno eu tenha sempre 
falado e fale neste escrito, descrevendo as emersões evolutivas da minha 
consciência, não desejei nestas ú ltimas páginas calar o lado negativo, de 
sombra, descrevendo as minhas imersões involutivas. Contraste necessário, 
estas  oposições  do  aspecto  subumano e  humano,  ao  aspecto  divino  do 
fenômeno. Necessária a exposição deste lado de fraqueza e de fracasso, de 
quedas e de ressurgimentos, porque isso é  corresponde à  verdade, porque 
isso torna o meu caso mais acessível à  compreensão, humanizando-o em 
algumas suas zonas, porque isso me reaproxima e me irmana, sob a mesma 
cruz, ao meu semelhante humilde e desconhecido, que luta e sofre, sem a 
alegria das desforras espirituais.

197

196

195



190 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Grande fortuna,  per quanto duramente meritata,  questa emersione 
nel  supercosciente.  È  un  fatto  di  quotidiana  esperienza  per  me,  questo 
sconfinamento superconcettuale. Sembra che la mia coscienza normale per 
la  continua  pressione  che  esercita  sull’ignoto,  abbia  delle  dilatazioni 
improvvise;  sembra  che a  tratti  l’involucro,  che  ne  circuisce  e  delimita 
l’ambito,  ceda  e  presenti  delle  lacerazioni  subitanee,  attraverso  le  quali 
penetrano  sprazzi  accecanti  di  luce.  Vedo  così  apparire  continuamente 
nella  mia  coscienza  razionale  normale  dei  lampeggiamenti  di  concetto, 
affioranti non so da quali ignote profondità. Sento ogni giorno con stupore 
farsi più  viva la presenza di questa più  vasta coscienza intuitiva e mistica, 
in cui la mia razionale si smarrisce. Essa è una nuova coscienza la cui unità  
di misura e punti di riferimento sono diversi; essa mi sembra senza confini, 
perché mai finisco di percorrerla e di conoscerla tutta. Si ha un bel volerla 
negare:  per  me  è  una  realtà  sensibile,  evidente.  Può  per  la  ragione 
sembrare assurda perché questa vi si perde e vi resta negata; eppure essa è 
per  me  colma  di  riserve  concettuali  inesauribili,  perché  da  essa  è  un 
continuo  emergere  di  idee  che  prima  mi  sembrava  di  ignorare. 
Abitualmente  nel  mio lavoro di  scrittore,  attingo a  questa  sorgente;  mi 
metto a scrivere conoscendo appena l’argomento e, mentre scrivo, le idee 
salgono  da  quel  profondo  e  ne  avverto  la  presenza  sensibile  nella  mia 
coscienza. Allora me ne impossesso, le vedo, sono mie. Non so dove e 
come si potrebbero altrimenti cercare e molto meno trovarle, delle idee 
che non fossero copiatura da libri e soliti rimaneggiamenti di vecchie cose 
già dette.

Ma prima del loro apparire dove sono esse? Da qui il dubbio: sono io 
o non sono io? È  facile smarrirsi, ma certamente l’io non è  tutto nel solo 
cosciente. Vi è  oltre i suoi limiti un mondo più  vasto che si rivela a tratti, 
per  sintesi,  ed  è  in  me  così  potente  che  la  mia  ragione  dura  fatica  a 
rappresentarlo  nella  parola,  un  mondo  in  cui  il  concetto  è  così  vivo, 
luminoso e istantaneo, e guizza così ribelle ad ogni regola di ragione, che 
mi riesce laborioso il dominarlo e il mantenerlo addomesticato nella forma 
consecutiva del pensiero normale. Questo mondo non è  fuori ma è  dentro 
di me; questa grandiosa espansione è  un’espansione interiore che va verso 
la  smaterializzazione,  il  supercosciente,  Dio.  È  sorprendente  trovare  un 
super-io ignoto e così vasto dentro di sé, ma non si può  negare che egli sia 
e che io lo senta dentro di me.

Il mio io dunque è  una unità  così straordinariamente immensa da 
contenere nelle sue profondità  l’universo concettuale su cui vanno le vie 
che conducono a Dio? Se la trasmittente è  nel mio interno, io non sono la 
trasmittente, né  le noúri  cosmiche con cui mi identifico; ma a tutto ciò  
giungo e con tutto ciò  mi unifico sprofondando dentro di me. Dico: di me, 
ma  il  fenomeno  è  universale  e  accessibile  a  tutti  i  maturi.  Il

198

199

200



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 191

Grande bênção,  por quanto duramente merecida, esta emersão no 
superconsciente.  É  um  fato  de  quotidiana  experiência  para  mim,  esta 
transgressão superconceitual. Parece que a minha consciência normal, pela 
contínua pressão que exerce sobre o desconhecido, experimenta dilatações 
imprevistas;  parece  que  às  vezes  o  envolucro,  que  lhe  circunscreve  e 
delimita seu âmbito cede e apresenta lacerações  repentinas,  através  das 
quais  penetram  clarões  ofuscantes  de  luz.  Vejo  assim,  aparecer 
continuamente  na  minha  consciência  racional  normal  lampejos  de 
conceito, aflorantes não sei de quais desconhecidas profundezas. Sinto a 
cada  dia,  com estupor,  fazer-se  mais  viva  a  presença  desta  mais  vasta 
consciência intuitiva e mística, na qual a minha racional se perde. Ela é 
uma nova consciência cujas unidades de medida e pontos de referência são 
diversos; ela me parece sem fim, porque jamais termino de percorrê-la e 
de conhecê-la toda. É  inú til negá-la: para mim, é  uma realidade sensível, 
evidente. Pode pela razão parecer absurda porque ela pode perde-se e ser 
negada;  contudo  ela  está,  para  mim,  repleta  de  reservas  conceituais 
inexauríveis, porque dela ha um contínuo emergir de ideias que antes me 
parecia ignorar. Habitualmente no meu trabalho de escritor, extraio dessa 
fonte; começo a escrever conhecendo apenas o assunto e, à  medida que 
escrevo,  as  ideias  brotam daquele  profundo,  e  sinto-lhe  a  presença  na 
minha consciência. Então, tomo posse delas, as vejo, são minhas. Não sei 
onde ou como se poderia de outro modo procurar e muito menos encontrá-
las,  ideias  que não  fossem cópias  de  livros  e  a  habituais  repetições  de 
velhas coisas já ditas.

Mas antes do seu aparecer onde elas estão? Daí a dúvida: sou eu ou 
não sou eu? É  fácil se perder, mas certamente o eu não está  todo só  no 
consciente. Há  além dos seus limites um mundo mais vasto que se revela 
em fragmentos, por síntese, e é em mim tão potente que a minha razão se 
esforça muito para representá-lo na palavra, um mundo no qual o conceito 
é  tão vivo, luminoso e instantâneo, e cintila tão rebelde a cada regra de 
razão,  que  me é  trabalhoso  o  dominá-lo  e  o  mantê-lo  domesticado  na 
forma consecutiva do pensamento normal. Este mundo não está  fora, mas 
está  dentro de mim; esta grandiosa expansão é  uma expansão interior que 
vai rumo à  desmaterialização, o superconsciente, Deus. É  surpreendente 
encontrar um super-eu desconhecido e tão vasto dentro de si, mas não se 
pode negar que ele existe e que eu o sinta dentro de mim.

O  meu eu, portanto, é uma unidade tão extraordinariamente imensa 
para conter na sua profundidade o universo conceitual sobre o qual vão as vias 
que conduzem a Deus? Se o transmissor está no meu interior, eu não sou o 
transmissor, nem as noúres cósmicas com as quais me identifico; mas a tudo 
isso chego e com tudo isso me unifico aprofundando dentro de mim. Digo: de 
mim,  mas  o  fenômeno  é  universal  e  acessível  a  todos  os  maduros.  O

199

198

200



192 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

supercosciente appare dunque contenere un così vasto mondo, perché  è  la 
fase di evoluzione in cui l’essere raggiunge il contatto e la comunione con 
questo vasto mondo. È  una più  grande estensione che lo spirito allora fa 
sua  e  in  cui  si  espande;  è  una  smaterializzazione  di  sostanza  che  gli 
permette  l’identificazione  di  coscienza  con  un  campo  immenso  prima 
escluso dall’io. E allora questa nuova immensità  conquistata è  così intima 
immersione che si sente e diventa veramente propria.

Appunto  qui,  mentre  scrivo,  questo  supercosciente  è  presente  e 
funziona. Lo sento far pressione, turgido di concetti e devo frenarmi per 
non  precipitare  il  concatenamento  delle  idee  e  saltare  alle  conclusioni. 
Senza dubbio in me il controllo è  continuo; ma spesso il concetto è  così 
prepotente che vuole andare da solo e non ammette deviazioni. Io stesso 
quando  incomincio  a  scrivere  affronto  un’idea  semplice,  già  posseduta, 
iniziale, senza preoccuparmi del suo svolgimento che ignoro e che lascio 
sgorgare  spontaneamente.  Così  man  mano  mi  immedesimo  con  un 
concetto che diventa mio man mano che lo conosco, perché scatta preciso 
e a fuoco nella luce della mia coscienza. Lo lascio andare e dire, perché lo 
sento come forza viva, volitiva e autonoma, finché  mi rivela tutto il suo 
essere.  Io  vivo  di  questo  stupendo  lavorio  che  avviene  fuori  della  mia 
coscienza, che sembra ovunque attiva anche nelle profondità  del mistero 
ove lancia i suoi tentacoli e afferra e porta a sé  ciò  che nel suo sondaggio 
ghermisce.

Questa sensazione di oceaniche profondità  in me stesso, la libertà  di 
attingere  nell’inesauribile,  la  coscienza  di  possedere  una  tale  riserva  di 
risorse concettuali è  per me una gioia, una sensazione di potenza, enorme. 
Mi sembra di attingere alle radici stesse dell’esistenza, al principio delle 
cose, nell’essenza dell’assoluto. Lo scrivere diventa allora una meditazione 
e una preghiera che mi avvicina a Dio. È  da queste zone profonde e non 
dalla coscienza normale, che affiorano i pensieri più  puri e più  belli, tanto 
più  puri  e  più  belli  quanto  più  profonda  è  la  loro  scaturigine.  Ed essi 
sembrano  offuscarsi  salendo  alla  superficie  della  coscienza,  velarsi  e 
cristallizzati  come luce  che  si  spegne  e  muore,  quando si  fissano nella 
parola. Essi sono così splendenti, fluidi e vivi che è  doloroso paralizzarli 
così in una forma immobile. La parola scritta è  una bara in cui essi non 
vogliono scendere. E quando ho creduto di averli così fermati, li ho uccisi 
e io offro un cadavere. Ed essi risorgono altrove più  vivi, più  splendenti, 
più  veri e tornano a guizzare e a lampeggiare nel cielo infocato del mio 
supercosciente, inesauribili palpito di una sapienza immensa che scende da 
Dio. E anche ciò , se si sappia e si voglia esser maturi, può  apparire nella 
coscienza di tutti.

Se  nella  mia  fase  intuitiva  l’emersione  fu  solo  concettuale,  di 
orientamenti  e  di  giudizi  (La Grande Sintesi),  nella  attuale fase mistica

201

202

203



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 193

superconsciente parece, portanto, conter um tão vasto mundo, porque é  a 
fase de evolução em que o ser alcança o contato e a comunhão com este 
vasto mundo. É  uma maior extensão que o espírito então faz sua e na qual 
se  expande;  é  uma  desmaterialização  de  substância  que  lhe  permite  a 
identificação de consciência com um campo imenso antes excluído do eu. 
E então essa nova imensidão conquistada é tão íntima imersão que se sente 
e se torna verdadeiramente sua.

Precisamente  aqui,  enquanto  escrevo,  este  superconsciente  está  
presente e funciona. O sinto fazer pressão, tú rgido de conceitos, e devo 
conter-me  para  não  precipitar  o  concatenamento  das  ideias  e  pular  as 
conclusões. Sem dúvida, em mim o controle é  contínuo; mas muitas vezes 
o conceito é tão prepotente que quer andar por si só  e não admite desvios. 
Eu  mesmo  quando  começo  a  escrever,  abordo  uma  ideia  simples,  já  
possuída,  inicial,  sem  me  preocupar  com  o  seu  desenvolvimento,  que 
ignoro e que deixo fluir espontaneamente. Assim, aos poucos, me identifico 
com um conceito  que  se  torna  meu  à  medida  que  o  conheço,  porque 
dispara preciso e a fogo na luz da minha consciência. O deixo ir e dizer, 
porque o sinto como força viva, volitiva e autônoma, até  que me revele 
todo o seu ser. Eu vivo por este estupendo trabalho que ocorre fora da 
minha consciência, que parece em todos os lugares ativa, até  mesmo nas 
profundezas do mistério, onde lança os seus tentáculos e agarra e traz para 
si o que em sua sondagem agarra.

Esta sensação de oceânicas profundezas em mim mesmo, a liberdade 
de  extrair  do  inexaurível,  a  consciência  de  possuir  uma  tal  reserva  de 
recursos  conceituais  é  para  mim uma alegria,  uma sensação  de  poder, 
enorme. Me parece extrair das próprias raízes da existência, do princípio 
das  coisas,  da  essência  do  absoluto.  O  escrever  torna-se  então  uma 
meditação  e  uma  oração  que  me  aproxima  de  Deus.  É  destas  zonas 
profundas, e não da consciência normal, que afloram os pensamentos mais 
puros e mais belos, tanto mais puros e mais belos quanto mais profunda é a 
sua  nascente.  E  eles  parecem  ofuscar-se  subindo  à  superfície  da 
consciência, velar-se e cristalizar-se como luz que se esvai e morre, quando 
se  fixam  na  palavra.  Eles  são  tão  esplêndidos,  fluidos  e  vivos  que  é 
doloroso paralisá-los assim em uma forma imóvel. A palavra escrita é  um 
caixão no qual eles não querem descer. E quando acreditei tê-los assim 
detido, os matei e ofereço um cadáver. E eles ressurgem em outro lugar, 
mais  vivos,  mais  esplêndidos,  mais  verdadeiros,  e  voltam a cintilar  e  a 
lampejar no céu ígneo do meu superconsciente, inexauríveis palpitações de 
uma sabedoria imensa que desce de Deus. E também isso, se se sabe e se 
queira amadurecer, pode aparecer na consciência de todos.

Se na minha fase intuitiva a emersão foi só  conceitual, de orientações 
e  de  julgamentos  (A  Grande  Síntese),  na  atual  fase  mística

201

203

202



194 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

l’emersione è  anche di sentimenti, la dilatazione non è  solo in potenza di 
pensiero,  ma  anche  in  intensità  di  sensazioni  e  fervore  di  passione.  È  
emersione di  forze anche,  che mi afferrano e che mi immergono verso 
l’unificazione. Il fenomeno si complica con questo apparire in atto della 
forza di attrazione, per cui non solo io mi protendo verso la sorgente per 
captarla, ma la sorgente si protende verso di me per assorbirmi. Questo 
smarrimento dell’essere nell’infinito è una tale dilatazione di vita che il mio 
spirito  vi  ritorna  qui  instancabilmente,  ora  che  la  sta  realizzando, 
roteandovi attorno, come la farfalla che va preso la luce accecante e non è 
sazia finché non vi cade dentro bruciandosi.

Il mio io è una via che si prolunga all’infinito. Più  avanza e più  vedo 
ai lati della via cose stupende. Ogni piano di coscienza mi dà  una sintesi 
più  potente e più  luminosa, dell'universo. Il mio essere si inebria di questo 
sconfinamento progressivo, di questa navigazione nell’inesplorato che rivela 
sempre nuovi  orizzonti;  il  mio io salendo da una coscienza all’altra  nel 
supercosciente,  si  smaterializza,  si  rarefà  e  sente  disfarsi  nella  sua 
rarefazione. Mi sembra di evaporare. Eppure è  questa evaporazione, in cui 
non riconosco più  il mio vecchio io concreto umano, che mi porta lontano. 
È  uno  smarrimento,  ma  nel  profondo  di  questo  smarrimento  Dio  si 
sostituisce al mio piccolo io, perché tutto Egli lo assorbe in sé. Sento allora 
nascere in me le parole tremende della Beata Angela da Foligno: “Tu sei io 
ed io sono tu”, e quelle di S. Paolo: “Non sono più  io che vivo, ma è Cristo 
che vive in me”.

E, anche ciò , può  apparire nel cuore di tutti.

204

205



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 195

a emersão é  também de sentimentos, a dilatação não está  só  em potência 
de  pensamento,  mas  também em intensidade  de  sensações  e  fervor  de 
paixão.  É  emersão  de  forças  também,  que me agarram e  me imergem 
rumo à  unificação. O fenômeno se complica por este aparecer em ato da 
força de atração, pela qual não só  eu me estendo rumo à  fonte para captá-
la, mas a fonte se estende rumo a mim para absorver-me. Este aturdimento 
do ser no infinito é uma tal dilatação de vida que o meu espírito ali retorna 
incansavelmente, agora que a está  realizando, circulando em torno dela, 
como a borboleta que vai para a luz ofuscante e não se satisfaz até cair nela 
e queimar-se.

O meu eu é uma via que se prolonga ao infinito. Quanto mais avança 
e mais vejo aos lados da via coisas estupendas. Cada plano de consciência 
me dá uma síntese mais potente e mais luminosa do universo. O meu ser se 
inebria deste desbordamento progressivo, desta navegação no inexplorado 
que revela sempre novos horizontes; o meu eu, subido de uma consciência 
a outra no superconsciente, se desmaterializa, se rarefaz e sente desfazer-se 
na sua rarefação. Me parece evaporar. No entanto, é  esta evaporação, na 
qual não reconheço mais o meu velho eu concreto humano, que me leva 
para longe.  É  um aturdimento,  mas nas profundezas deste aturdimento, 
Deus se substitui ao meu pequeno eu, porque Ele o absorve em si. Sinto, 
então, nascer em mim as palavras tremendas da Beata Â ngela de Foligno: 
“Tu sois eu e eu sou tu”, e aquelas de S. Paulo: “Não sou mais eu que vivo, 
mas é Cristo que vive em mim”.

E, também isso, pode aparecer no coração de todos.

204

205



196 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

III. Dolore

Così il mio io discende e sale da una coscienza all’altra, dagli abissi 
dell’animalità  alle vette dello spirito e dai vari piani mi guardo, mentre di 
sintesi  in  sintesi  avanzo  per  le  vie  dell’evoluzione.  Sposto  così  le  mie 
visuali,  mi  osservo  e  penetro  il  mistero  della  mia  anima.  Con  il 
supercosciente nutrisco il cosciente, con questo analizzo quello. Rintraccio 
così i lineamenti del mio volto psichico nell’eternità.

La mia esposizione si fa sempre più  personale e vissuta. Il fenomeno, 
per lenti  spostamenti  di  visuali,  vien sempre più  precisamente messo a 
fuoco  e,  denudato  nella  sua  vibrante  realtà,  sempre  più  si  avvicina 
all’animo del lettore. Uno scritto dice tutto senza volerlo, soprattutto quel 
che non si vorrebbe, per la preoccupazione di farlo tacere. Il miraggio che 
è  nell’occhio dello scrittore lampeggia anche nelle sue pagine. E chi sognò  
gloria  scriverà  gloria,  chi  egoismo,  egoismo,  chi  avidità,  avidità,  chi 
sensualità, sensualità; ma anche chi lottò  e soffrì per l’elevamento di spirito, 
qualunque cosa dica, non esprimerà  che elevamento di spirito. Vi è  una 
musica di fondo, un colore prevalente, una psicologia dominante, che non 
si vuole, non si improvvisa, non si inventa. Non si può  mentire per volumi 
e volumi di fronte ad argomenti così paurosamente immensi. Solo chi ha 
una testimonianza solenne da dare che è  più  forte della vita e della morte, 
può , ad ogni passo pronunciare il nome di Dio.

Ho superata l’esposizione teorica; devo ora qui dare del fenomeno la 
sensazione  sempre  più  viva,  attraverso  la  mia  sensazione.  Devo 
controllarmi e frenarmi, per avanzare per gradi, per non disorientare di 
colpo il  lettore con la visione degli ultimi piani e anche perché  si  veda 
quanto fu da me contenuta, guidata e controllata la suprema pazzia che sta 
per giungere. E io stesso, contro il mio stesso impeto di passione, avanzo 
trepidante perché mi attendo affermazioni sempre più  alte, impegni sempre 
più  gravi, rivelazioni sempre più  solenni.

La mia anima ha percorso il duro viaggio raccontato nel cap. XXVI dei 
Fioretti di S. Francesco e da me già  altrove riportato1. Cogliamo il fenomeno 
dell’ascesi spirituale in me, nel suo punto più  intenso e centrale, nel momento 
più  saliente di più  intensa trasformazione, in cui convergono tutte le spinte, 
coesistono tutti gli elementi, si innestano e fondono tutte le forze e si riassume 
l’ultima sintesi in cui il fenomeno precipita in nuovi equilibri e si trasmuta in 
nuovi orientamenti. Siamo al centro del dramma.

La vita è  un viaggio e io sono un viandante: mi si troverà  sempre in

1 “Le Noúri”, cap. IV.

210

206

207

208

209



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 197

III. Dor

Assim,  o  meu eu  desce  e  sobe  de  uma consciência  a  outra,  dos 
abismos da animalidade aos cumes do espírito,  e dos vários planos me 
observo,  enquanto de síntese em síntese avanço pelas vias da evolução. 
Exposto assim as minhas visões, me observo e penetro o mistério da minha 
alma. Com o superconsciente, nutro o consciente; com este, analiso aquele. 
Retraço, assim, os lineamentos do meu vulto psíquico na eternidade.

A minha exposição se faz sempre mais pessoal e vivida. O fenômeno 
lentas deslocamentos de perspectiva, vem sempre mais precisamente posto 
em foco e, desnudado na sua vibrante realidade, sempre mais se aproxima 
da alma do leitor. Um escrito diz tudo sem querê-lo, sobretudo o que se 
queria, pela preocupação de fazê-lo calar. A miragem que está  no olho do 
escritor lampeja também nas suas páginas. E quem sonhou glória escreverá 
glória, quem egoísmo, egoísmo, quem avidez, avidez, quem sensualidade, 
sensualidade; mas mesmo quem lutou e sofreu pela elevação de espírito, 
qualquer coisa que diga, não exprimirá senão elevação de espírito. Há uma 
música de fundo, uma cor predominante, uma psicologia dominante, que 
não se quer, não se improvisa, não se inventa. Não se pode mentir por 
volumes e volumes diante de assuntos tão assustadoramente imensos. Só  
quem têm um testemunho solene a dar, que é  mais forte que a vida e a 
morte, pode, a cada passo, pronunciar o nome de Deus.

Superei  a  exposição  teórica;  devo agora  aqui  dar  do  fenômeno a 
sensação sempre mais viva, através da minha sensação. Devo controlar-me 
e conter-me, para avançar por graus, para não desorientar subitamente o 
leitor com a visão dos ú ltimos planos e também para que se veja o quanto 
foi por mim contida, guiada e controlada a suprema loucura que está  para 
chegar.  E  eu  mesmo,  contra  o  meu  próprio  impeto  de  paixão,  avanço 
trepidante, pois espero afirmações sempre mais altas, empenhos sempre 
mais graves, revelações sempre mais solenes.

A  minha alma percorreu a dura viagem narrada no cap. XXVI das 
Fioretti de S. Francisco e por mim já  em outro lugar relatado1. Colhamos o 
fenômeno da ascese espiritual em mim, no seu ponto mais intenso e central, 
no momento mais saliente da mais intensa transformação, em que convergem 
todos os impulsos, coexistem todos os elementos, se enxertam e fundem todas 
as forças e se resume a ú ltima síntese na qual o fenômeno precipita em novos 
equilíbrios e se transmuta em novas orientações. Estamos no centro do drama.

A vida é uma viagem e eu sou um viajante: me encontrarei sempre em

1 “As Noúres”, cap. IV.

210

206

207

208

209



198 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

posizione di cammino. Il mio ultimo volume è  vissuto e superato e la mia 
anima non fu sazia. Ha detto: ancora, ancora, voglio ancora salire. E sono 
andato  ancora  per  un  anno  per  un  nuovo  solco  oltre  il  vecchio  solco 
tracciato. Si allineano così i volumi, seguendo le tappe della mia fatica. 
Cammina, cammina, per l’infinito cammino della vita. Quanto è  lunga la 
via, quanto è vasto il dolore, come è sterminata la conoscenza e sconfinato 
l’universo, che sembra di non poter mai giungere! E al termine umano vi è 
l’amplesso di sorella morte. Si va stremati di forze, carichi della polvere del 
viaggio,  lordi  di  fango,  di  lacrime  e  di  sangue.  Quanto  travaglio  per 
attraversare la vita! Non si sa in ogni punto come l’anima abbia potuto 
trascinarsi sin là. Nell’attesa dell’amplesso di sorella morte, il dolore batte e 
martella. Il lettore non sa di quanta sofferenza umana si condizionano certi 
trionfi di spirito. Sono spesso così stanco, colpevole e affranto! Questa mia 
povera sorella  carne piange sottovoce,  senza più  coraggio di  protestare. 
Poveretta! Lo sa bene ormai che il suo sacrificio era necessario per queste 
affermazioni  di  una  vita  più  alta  e  si  è  donata  e  si  ritrae  ogni  giorno 
umanamente dolente, senza un lamento. Povera sorella, grazie per il tuo 
piccolo eroismo. Lo ha compreso e glielo ho insegnato giorno per giorno 
che essa non era, non poteva essere il fine, ma solo un mezzo. Essa ha detto 
al mio spirito: vivi allora tu, che vali di più . Glielo ho chiesto da tempo a 
questo mio corpo il suo olocausto e da tempo esso mi ha risposto: accetto. 
Esso è  ormai così distinto e lontano da me che lo guardo come un’altra 
creatura che pur amo, perché  alla sua immolazione io devo la vera vita. È  
logico  che  il  meno  si  sacrifichi  al  più .  La  mia  pietà  lo  lascia 
tranquillamente morire.

Il  dolore  batte  e  martella,  logora  e  riedifica.  Esso  ha  un 
martellamento ritmico, lacerante, che trafigge e ridesta il profondo. Quel 
martellamento strappa alla mia anima tante grida che sono la sua voce, una 
voce  che  racconta,  con  logica  e  calma,  una  storia  tragica  e  stupenda, 
profonda e sublime, la storia di un’anima che conquista l’infinito.  È  per 
lanciare queste grida, che sono i miei scritti, che io affronto e lotto la mia 
vita,  è  per  vivere  e  narrare  questo  fenomeno supremo che io  sopporto 
senza aiuto e senza pietà  un mio interiore dolore immenso, di fronte a cui 
sono solo e non posso essere che solo. Con l’agonia dell’umano si paga il 
trionfo nel divino.

L’ho raccontato alle pietre il mio dolore, all’onda umili e agli alberi 
amici, al cielo e al vento. Le mie lacrime cocenti sono cadute sul sasso e 
non si è spezzato; l’uomo mi ha guardato ridendo, le creature sorelle si son 
raccolte  pensose  in  silenzio,  l’onda umile  e  casta  va  ancor  bisbigliando 
sommessa il mio pianto di sponda in sponda, senza capire. Bisogna aver 
gridato senza risposta al mondo una grande passione incompresa, bisogna 
essersi  trascinati  sanguinando  sui  rovi,  bisogna  aver  attraversato  il

211

212



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 199

posição  de caminhar.  O meu ú ltimo volume foi vivido e superado, e a 
minha  alma não  foi  saciada.  Disse:  ainda,  ainda,  ainda  quero  subir.  E 
continuei ainda por mais um ano, por um novo sulco, além do velho sulco 
traçado. Se alinham assim os volumes, seguindo as etapas da minha tarefa. 
Caminha,  caminha,  pelo infinito caminho da vida.  Quão longa é  a  via, 
quão  vasta  é  a  dor,  quão  interminável  é  o  conhecimento e  ilimitado o 
universo, que parece não podere jamais alcançar! E no final humano está o 
abraço da irmã morte. Se vai extenuados de forças, carregados da poeira da 
viagem, imundos de lama, de lágrimas e de sangue. Quanto trabalho para 
atravessar a vida! Não se sabe em cada ponto como a alma pode se arrastar 
até  lá. Na espera do abraço da irmã  morte, a dor bate e martela. O leitor 
não sabe de quanto sofrimento humano se condicionam certos triunfos de 
espírito. Muitas vezes estou tão cansado, culpado e quebrado! Esta minha 
pobre  irmã  carne  chora  baixinho,  sem  mais  coragem  de  protestar. 
Pobrezinha! Ela sabe bem agora que o seu sacrifício era necessário para 
estas afirmações de uma vida mais alta, e se entregou e se retira cada dia, 
humanamente  triste,  sem  um  lamento.  Pobre  irmã,  obrigado  por  seu 
pequeno heroísmo. O compreendeu, e eu a ensinei dia a dia que ela não 
era, não poderia ser o fim, mas só  um meio. Ela disse ao meu espírito: viva 
então  tu,  que  vale  mais.  Dele  pedi  há  tempo a  este  meu  corpo  o  seu 
holocausto,  e  há  tempo  ele  me  respondeu:  aceito.  Ele  está  agora  tão 
distinto e distante de mim que o vejo como uma outra criatura, que, no 
entanto, amo, porque à  sua imolação eu devo a verdadeira vida. É  lógico 
que  o  menos  se  sacrifique  ao  mais.  A  minha  piedade  o  deixa 
tranquilamente morrer.

A dor bate e martela, desgasta e reedifica. Ela tem um martelamento 
rítmico,  dilacerante,  que  perfura  e  desperta  o  profundo.  Aquele 
martelamento arranca da minha alma tantos gritos que são a sua voz, uma 
voz  que  conta,  com lógica  e  calma,  uma  história  trágica  e  estupenda, 
profunda e sublime, a história de uma alma que conquista o infinito. É  para 
lançar  estes  gritos,  que são  os  meus escritos,  que eu enfrento e  luto a 
minha vida; é  para viver e narrar este fenômeno supremo que eu suporto 
sem ajuda e sem piedade uma minha interior dor imensa, diante da qual 
estou só  e não posso ser senão só . Com a agonia do humano, se paga o 
triunfo no divino.

Contei às pedras a minha dor, às ondas humildes e às árvores amigas, 
ao céu e ao vento. As minhas lágrimas ardentes caíram sobre a rocha, e ela 
não  se  quebraram;  o  homem  me  olhou  rindo,  as  criaturas  irmãs  se 
recolheram pensativamente  em silêncio,  a  onda  humilde  e  casta  ainda 
sussurra suavemente o meu pranto de costa a costa, sem entender. Precisa 
ter gritado sem resposta ao mundo uma grande paixão incompreendida, 
precisa ser arrastado sangrando pelos espinhos, precisa ter atravessado o

211

212



200 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

deserto di tutte le solitudini e di tutti gli abbandoni, e, giunti alla soglia, 
bisogna aver sfondato col capo le dure porte del cielo per aprirle e con 
l’ultimo anelito aver gettato dentro l’anima infranta, perché l’infinito si doni 
e la visione di Dio appaia nel suo accecante splendore. Chi si ingolfa per 
certe vie, deve perder l’appoggio della comprensione umana, deve ad un 
certo punto del suo cammino trovarsi solo perché  nessuno più  tocca il suo 
piano, e solo e senza aiuto, deve avanzare per vie nuovissime ed aspre. 
Sulla terra, indifferenza, quando non vi è scettico sorriso e condanna. Si ha 
sete di anime e nessuno sente tale febbre di spirito, nessuno comprende di 
quale passione si muore.

Allora  giungono  dal  cielo,  a  cui  lo  spirito  si  affida  come  ultima 
salvezza,  le  prove  più  grandi.  Sembra  allora  che  le  forze  della  vita  si 
accorgano che uno, chi mai?, vuole sfuggir loro e a lui si aggrappano per 
trattenerlo e vietargli la fuga; sembra nel dinamismo cosmico scatenarsi 
una ribellione contro la nascente eccezione che viola la regola che deve 
esser di tutti, e si sferra l’assalto. Solo chi ha provato può  saper che cosa sia 
questo insorger di forze che vogliono il livellamento nella mediocrità.

Tragico e ciclopico destino, di conquista e di spasimo, di visioni e di 
tenebra, in cui mi dibatto creando nel pensiero, mentre invoco il riposo che 
non è che nella morte. Solo nel pensiero è la mia più  intensa sensazione di 
vivere, in questi contatti superumani è per me la ragione di tutto, è rifugio, 
riposo,  nutrimento  e  fatica.  Sento  l’organismo  spezzarsi  sotto  tanta 
tensione.  Ed  è  carico  già  del  normale  lavoro  di  tutti,  necessario  per 
adempiere al doveri di guadagnarsi la vita. Ma lo spirito è  calmo e guarda 
contento  e  va  spiando  i  sintomi  di  fine,  inebriato  della  sua  creazione, 
trionfante  e  sazio  di  questo  lento  martirio,  sognando  in  esso  la  sua 
liberazione e la sua redenzione.

Offro  fisicamente  lo  spettacolo  dell’uomo  prostrato  per  lento 
esaurimento. Ho la sensazione di una lunghissima agonia in cui le forze 
fisiche si spengono. Non è  malattia, né  lesione o alterazione organica. È  
l’estinguersi e donarsi di una forma di vita, mentre il suo centro si sposta 
più  in alto. I due termini materia e spirito sono antitetici; solo in tale stato 
di prostrazione fisica si avvicinano le trasparenze del cielo. L’ascensione 
spirituale  è  fatta  anche  di  questa  smaterializzazione  esteriore,  tale 
sublimazioni di anima implicano anche queste trasformazioni intime della 
materia. Il corpo si spegne e vaporizza l’essere in una dilatazione immensa. 
Solo in questo stato si può  parlare delle cose che non sono più  della terra. 
Solo  con l’anima nuda dinanzi  a  Dio e  con il  corpo nudo dinanzi  alla 
morte,  si  ha  il  dovere  della  sincerità  assoluta  e  di  certe  testimonianze 
supreme;  solo  sotto  il  martellamento  tenace  del  dolore,  guardando  alla 
morte e affacciandosi oltre di essa, si ha il diritto di alzare alta la voce e di 
parlare in nome di Dio.

214

215

213



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 201

deserto de todas as solidões e de todos os abandonos, e, tendo chegado ao 
limiar, precisa ter esmagado com a cabeça as duras portas do céu para abri-las 
e, com o último suspiro, lançar para dentro a alma despedaçada, para que o 
infinito se doe e a visão de Deus apareça no seu ofuscante esplendor. Quem se 
engolfa por certas vias, deve perder o apoio da compreensão humana, deve, 
em certo ponto do seu caminho, encontrar-se só  porque ninguém mais toca o 
seu plano, e só e sem ajuda, deve avançar por vias novíssimas e ásperas. Sobre 
a terra, indiferença, quando não há  cético sorriso e condenação. Se tem sede 
de almas e ninguém sente tal febre de espírito, ninguém compreende de qual 
paixão se morre.

Então,  chegam do  céu,  ao  qual  o  espírito  se  entrega  como última 
salvação, as provas maiores. Parece então que as forças da vida percebem que 
um, quem jamais?, quer escapar delas e a ele se agarram para contê-lo e 
vetar-lhe a fuga; parece no dinamismo cósmico desencadear-se uma rebelião 
contra a nascente exceção que viola a regra que deve se para todos, e se 
desferra o assalto. Só  quem provou pode saber que coisa seja este insurgir de 
forças que querem o nivelamento na mediocridade.

Trágico e ciclópico destino, de conquista e de aflição, de visões e de 
trevas,  no  qual  me  debato,  criando  no  pensamento,  enquanto  invoco  o 
repouso que não existe senão na morte. Só  no pensamento está  a minha 
mais intensa sensação da viver; nestes contatos sobre-humanos é para mim 
a razão de tudo, é refúgio, repouso, nutrimento e labuta. Sinto o organismo 
quebrar-se sob tanta tensão. E está  sobrecarregado já  do normal trabalho 
de todos,  necessário  para  cumprir  os  deveres  de ganhar  a  vida.  Mas o 
espírito está  calmo e observa contente e vai espiando os sintomas do fim, 
inebriado pela sua criação,  triunfante e saciado por este lento martírio, 
sonhando nele a sua libertação e a sua redenção.

Ofereço fisicamente o espetáculo do homem prostrado por lento 
exaurimento.  Tenho  a  sensação  de  uma  longíssima  agonia  em que  as 
forças  físicas  se  extinguem.  Não  é  doença,  nem  lesão  ou  alteração 
orgânica. É  o extinguir-se e doar-se de uma forma de vida, enquanto o 
seu centro se desloca para o alto. Os dois termos, matéria e espírito, são 
antitéticos;  só  em  tal  estado  de  prostração  física  se  aproximam  as 
transparências  do  céu.  A  ascensão  espiritual  é  feita  também  desta 
desmaterialização exterior; tais sublimações de alma implicam também 
estas transformações íntimas da matéria. O corpo se esvai e vaporiza o 
ser em uma dilatação imensa. Só  neste estado se pode falar das coisas 
que não são mais da terra. Só  com a alma nua diante de Deus e com o 
corpo nu diante da morte, se tem o dever da sinceridade absoluta e de 
certos  testemunhos  supremos;  só  sob  o  martelamento  tenaz  da  dor, 
olhando à  morte e apresentando-se além dela, se tem o direito de alçar 
alta a voz e de falar em nome de Deus.

215

214

213



202 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

E io parlerò  per il diritto che mi dà  l’aver tanto sofferto, l’essermi 
donato nella mia fatica fino all’esaurimento, e l’avere Cristo nel cuore; per il 
diritto che dà  il battesimo di dolore, lo spasimo della passione, il dovere, 
l’amore. Una voce immensa si leva dai miei laboriosi silenzi; il dolore mi 
strapperà  nuove grida, la visione mi accenderà  di nuovi entusiasmi; io ho 
sentito qualcosa di indimenticabile nel tempo, laggiù  negli sconfinati spazi 
del mio spirito, e non posso dimenticare, non posso tacere. E dirò  per un 
comando che mi sovrasta, che conosco io solo e che è  al di sopra di tutti i 
comandi umani. Devo dire tutta la mia verità prima di morire e nella morte 
dar testimonianza delle mie affermazioni. Devo gettare un seme perché  un 
giorno germogli.  Ho ricevuta la fiaccola del  vero e devo passarla a qui 
segue. Devo, fino all’ultimo mio respiro, con la parola e con l’esempio dare 
la  certezza  dell’idea  che  posseggo.  L’idea  importa,  non  questo  inutile 
cencio della mia persona. In un sollevamento di tutto il mio essere, io grido 
con tutta la mia voce la verità  della vita eterna e della risurrezione nello 
spirito e dico: guardate e toccate, voi che non credete; io l’ho vissuta.

In questo volume io salgo forse l’ultimo gradino della mia vita; questo 
diventa il  libro del  dolore e dell’amore,  il  libro dell’unificazione.  Ho già  
compiuta  l’opera  faticosa  della  condensazione  (La  Grande  Sintesi)  e 
dell’accentramento concettuale, il lavoro che fa pensare. Compio qui in un 
mio diverso momento evolutivo, non in termini di scienza ma con voce di 
passione, l’opera gioiosa della espansione, ciò  che fa piangere e sperare, il 
libro del trionfo del sentimento e della fede. Mi avvio con ciò  forse all’ultima 
sosta nella quale Cristo, che già  si avvicina, mi attende e, oltre un nuovo 
grande  dolore  che  mi  renda  degno,  scenderà  il  sigillo  interiore  della 
devozione e dell’amore. Attraverso la vita sono andato, cadendo e risorgendo. 
Attraverso i miei scritti sono andato, per un lungo sentiero di fatica e di fede. 
Tante tappe ho superate, il mio pensiero si è svolto attraverso tanti concetti, 
la mia passione si è  maturata attraverso tanto soffrire. All’estremo di tanto 
non resterà  che una parola sola: Cristo. Su questa parola, che è  la sintesi 
suprema della conoscenza e dell’amore,  io mi chinerò  sazio e felice,  per 
morire. Sazio, come chi, oltre tutte le umane illusione, ha ritrovata la verità  
assoluta; felice, come chi, oltre tutti gli umani dolori, ha ritrovata la suprema 
sua gioia.

216

217



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 203

E eu  falarei  pelo direito que me dá  o  ter  tanto sofrido,  o ter-me 
doado na  minha tarefa  até  à  exaustão,  e  o  ter  Cristo  no coração;  pelo 
direito que dá  o batismo de dor, o espasmo da paixão, o dever, o amor. 
Uma voz imensa se eleva dos meus laboriosos silêncios; a dor me arrancará 
novos gritos, a visão me acenderá  de novos entusiasmos; eu senti algo de 
inesquecível  no  tempo,  lá  em  baixo,  nos  ilimitados  espaços  do  meu 
espírito, e não posso esquecer, não posso calar. E direi por um comando 
que me oprime, que conheço eu só  e que está acima de todos os comandos 
humanos. Devo dizer toda a minha verdade antes de morrer e na morte dar 
testemunho das minhas afirmações. Devo jogar uma semente para que um 
dia ela germine. Recebi a tocha da verdade e devo passá-la a quem segue. 
Devo, até  ao meu ú ltimo suspiro, com a palavra e com o exemplo, dar a 
certeza  da  ideia  que  possuo.  A ideia  importa,  não  este  inú til  trapo  da 
minha pessoa. Numa elevação de todo o meu ser, eu clamo com toda a 
minha voz a verdade da vida eterna e da ressurreição no espírito, e digo: 
olhai e tocai, vós que não credes; eu o vivi.

Neste volume, eu subo talvez o ú ltimo degrau da minha vida; este se 
torna o livro da dor e do amor, o livro da unificação. Já  realizei a obra 
laboriosa de condensação (A Grande Síntese) e da centralização conceitual, 
o trabalho que faz pensar. Cumpro aqui, em um meu diverso momento 
evolutivo, não em termos de ciência, mas com a voz de paixão, a obra 
alegre  da  expansão,  o  que  faz  chorar  e  esperar,  o  livro  do  triunfo  do 
sentimento e da fé.  Me avio com isso,  talvez,  a  ú ltima parada na qual 
Cristo, que já se aproxima, me espera e, além de uma nova grande dor que 
me torna digno, descerá  o selo interior da devoção e do amor. Através da 
vida, progredi, caindo e ressurgindo. Através dos meus escritos, percorri, 
por um longo caminho de esforço e de fé. Tantas etapas superei, o meu 
pensamento se desenvolveu através  de tantos conceitos,  a minha paixão 
amadureceu através de tanto sofrer. No final de tanto, não restará  senão 
uma só  palavra: Cristo. Sobre esta palavra, que é  a síntese suprema do 
conhecimento e do amor, eu me inclinarei satisfeito e feliz, para morrer. 
Satisfeito, como quem, além de todas as humanas ilusões, reencontrou a 
verdade  absoluta;  feliz,  como  quem,  além  de  toda  as  humanas  dores, 
reencontrou a sua suprema alegria.

216

217



204 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

IV. Risurrezione

È  veramente tragico sentire in sé questo disfacimento umano, vedere 
dinanzi a sé  ancora un lavoro immenso e viver trepidanti  nell’ansia che 
possano mancare le forze. E doverle consumare nel lavoro umile e greve 
che la vita impone, doverle sprecare a fiumi nella lotta stupida a cui la 
psicologia  dei  più  mi  costringe.  E  la  natura  umana  è  lenta  e  pigra,  si 
trascina a stento e segue di malavoglia. Ha la testardaggine dell’asinello, ha 
tutti i vizi, l’inerzia e la debolezza dell’animalità. La materia è opaca e non 
comprende.  Il  nemico è  dentro  di  me.  Il  mio  corpo è  un  mio  minore 
fratello che dietro mi trascino per vie di ardimento e di fatica. E devo pur 
provvedergli il necessario perché  dia il suo rendimento. Talvolta gli dico: 
andiamo d’accordo, fratello, non mi dare inutili tribolazioni. Su! Scuoti il 
peso  della  tua  materia  e  camminiamo  insieme.  Ma  quello  si  stanca  e 
inciampa e non sopporta; dorme volentieri e non sogna che soste e facili 
discese. Ogni vibrazione di entusiasmo, ogni brivido di alta passione, tutto 
l’incendio del mio spirito si spegne subito in quel mezzo denso e inerte. 
Che  lotta  tra  lo  spirito  pronto  e  la  carne  nemica  e  sonnolenta,  che 
condanna queste unioni di rapporti insofferenti l’uno dall’altro! L’animalità 
pretenderebbe persino imporre a tutto essere la sua legge e lo spirito si 
arrovella  per  imporre il  suo dinamismo.  Dove l’uno è  rovente,  l’altro  è 
glaciale.  Povero  frate  asinello!  Il  mio  spirito  guarda  tranquillo  il  tuo 
disfacimento e sogna la fuga. Povero corpo! Non sei fatto per tali  voli, 
trotti, trotti e sei proprio stanco davvero! Ti logori in questa corsa pazza 
che non è  fatta per te! Lo so! L’edificio organico non sopporta così intensi 
e  rapidi  sviluppi  dinamici,  tali  tempeste  di  concetto,  tali  incendi  di 
passione. Lo vedo talvolta cadere spossato in una stanchezza dolorosa, e lo 
spirito è  insaziabile, senza pietà.  Lo dimentica, finché  quello punge e la 
lanciata  è  comune.  Allora  l’anima guarda  il  suo  dolore,  lo  accarezza  e 
quello si calma; è  preso in marcia anche esso e si affianca al corpo e va 
insieme come fratello.  Allora  l’animalità  opaca si  illumina di  sacrificio, 
splende di riflessi di spirito e si dona in una lunga agonia per il trionfo del 
fratello più  grande, perché  sa che egli è  il solo e legittimo erede della sua 
sintesi di vita e che a lui appartiene l’avvenire; sa che questa è la legge: che 
per  logoramento  della  vita  fisica  possa  nascere  e  crescere  la  vita  dello 
spirito.

Il  corpo  non  vive  più  alle  alte  temperature  in  cui  lo  spirito  si 
arroventa nel contatto col divino; in quelle altissime tensioni di potenziale 
la  fibra umana si  spezza;  in  quegli  incendi  spirituali  il  corpo arde e  si 
consuma rapidamente; guizza repentino in una fiamma violenta e si spegne. 
Eppure è bello. Si è vinti e pur si trionfa, si muore e pur si rivive, si soffre

218

219



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 205

IV. Ressurreição

É  verdadeiramente trágico sentir em si este desfazimento humano, 
ver diante de si ainda uma tarefa imensa e viver trepidante na ânsia que 
possam faltar as forças. E ter que consumar no trabalho humilde e penoso 
que a vida impõe, ter que desperdiçá-la em rios na luta estúpida a que a 
psicologia  da  maioria  me  constringe.  E  a  natureza  humana  é  lenta  e 
preguiçosa, se arrasta a custo e segue de má  vontade. Mas a teimosia de 
um burro, tem todos os vícios, a inércia e a fraqueza da animalidade. A 
matéria é opaca e não compreende. O inimigo está  dentro de mim. O meu 
corpo é  um irmão menor, atrás de mim arrastado por vias de ousadia e de 
esforço. E devo prover-lhe o necessário para que dê  o seu rendimento. À s 
vezes lhe digo: estamos de acordo, irmão, não me dê  inú teis tribulações. 
Vamos! Sacuda o peso da sua matéria e caminhemos juntos. Mas aquele se 
cansa e tropeça e não suporta; dorme de bom grado e não sonha senão com 
pausas e fáceis descidas. Cada vibração de entusiasmo, cada arrepio de alta 
paixão, todo o incêndio do meu espírito se extingue imediatamente naquele 
meio denso e inerte. Que luta entre o espírito alerta e a carne inimiga e 
sonolenta, que condena estas uniões de relações intolerantes um ao outro! 
A animalidade pretenderia até  impor a todo ser a sua lei e o espírito se 
atormenta para impor o seu dinamismo. Onde um é  escaldante, o outro é 
glacial.  Pobre  irmão  burro!  O  meu  espírito  observa  tranquilo  o  seu 
desfazimento e sonha a fuga. Pobre corpo! Não sois feito para tais voos, 
trote, trote, e estás  cansado verdadeiramente! Ti desgastas nesta corrida 
louca que não é  feita para ti! O sei! O edifício orgânico não suporta tão 
intensos  e  rápidos  desenvolvimentos  dinâmicos,  tais  tempestades  de 
conceito, tais incêndios de paixão. O vejo às vezes cair exausto em um 
cansaço  doloroso,  e  o  espírito  é  insaciável,  sem  piedade.  O  esquece, 
enquanto aquele punge e a lançada é  comum. Então a alma olha para sua 
dor, a acaricia e aquele se acalma; é  levado em marcha também ele e se 
junta ao corpo e vai  junto como irmão.  Então  a animalidade opaca se 
ilumina de sacrifício, esplende de reflexos de espírito e se doa em uma 
longa agonia pelo triunfo do irmão maior, porque sabe que ele é o único e 
legítimo herdeiro da sua síntese de vida e que a ele pertence o futuro; sabe 
que esta é  a lei: que pelo desgaste da vida física, possa nascer e crescer a 
vida do espírito.

O corpo não vive mais nas altas temperaturas em que o espírito se 
aquece no contato com o divino; nessas altíssimas tensões de potencial a 
fibra humana se rompe; naqueles incêndios espirituais o corpo arde e se 
consome rapidamente; salta repentino em uma chama violenta e se extingue. 
No entanto é belo. Se é vencido ou triunfa, se morre ou revive, se sofre

219

218



206 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

e  pur  si  è  felici.  Nel  reclinare  delle  forze  fisiche,  il  canto  ascende  dal 
profondo dell’anima, sempre più  dolce, più  sottile, più  bello. Si affina nel 
dolore, si armonizza nell’armonia dell’universo, acquista risonanze nuove in 
sintonia con l’infinito. È  intuitivo che certe altezze spirituali, certe supreme 
realizzazioni non si possano raggiungere senza ripercussione anche negli 
strati inferiori del proprio essere. È  logico che tutta l’unità della persona sia 
presa dal turbine dell’ascesi. La morte sola può , col suo avvicinarsi, dare 
allo spirito certa luminosità, solo un corpo quotidianamente assottigliantesi 
può  permettere certe trasparenze proprie all’ultima purificazione. Chi legge 
non può  sapere da quale solco di tormento spunti questo nuovo fiore di 
vita,  da  quale  distruzione  di  umanità  nasca  la  vastità  concettuale  e 
passionale che alimenta certi scritti,  da quale muraglia di vita la parola 
deve essere sostenuta perché  sia rovente e attiva; non può  comprendere 
qual  fondo  di  angosce  sostenga  l’impeto  festoso  ed  esuberante  della 
creazione.

Conosco quel tormento e pur lo riprendo e lo riprendo ancora. Ogni 
volume mi sembra l’ultimo, ma so che vi è sempre un domani, benché oggi 
lo ignori. E riprenderò  il libro delle mie confessioni: dinanzi a me un pacco 
di carta biancha; dentro di me la mia passione. Vivere, evolvere, scrivere: 
cammina, cammina! Non si fermerà  che per l’estrema stanchezza il fatale 
andare. L’avvenire è  infinito e di fronte all’eterno domani tutto il passato è  
sempre un preludio.  Conosco quel tormento di  creazione e pur torno a 
donarmi, torno ad abbandonarmi a quella febbre che mi dà  la vita e la 
morte,  che  mi  eleva  e  sostiene  in  sublime  esultanza  di  intensissime 
realizzazioni  e  pur  mi  logora  e  mi  uccide  nel  corpo.  Questa  fatica  mi 
stronca, ma io spalanco al mondo una nuova finestra nel cielo; ma lo spirito 
vince. È  la sua ora.

Sto parlando di morte e dovrei parlare di vita, continuo a guardare 
alla terra mentre il cielo chiama. Questo stato non è fine ma principio, non 
è  un  tramonto  ma  è  un’alba,  non  è  sconfitta  ma  trionfo.  Questa  è  la 
stupenda realtà  che io vivo e la  griderò  sempre più  forte.  Mi ascolti  il 
lettore. La mia anima è già oltre la vita. Scrivo di fronte a Dio e alla morte, 
nudo dinanzi a tutto il creato che vede e mi guarda; non possono mentire. 
Io  personifico  in  questo  momento  il  fenomeno  apocalittico  della  mia 
grande rivoluzione biologica e lo presento nel momento decisivo della sua 
maturazione, carico degli aspetti più  ricchi, vivente in me nel contrasto più  
fervido di forze antagoniche. Siamo, come ho detto, al centro del dramma. 
La bestia e l’angelo in me sferrano gli ultimi  assalti. Le forze della vita 
stringono il cerchio fatale e tutto un processo si chiude; lungo attraverso i 
millenni, lentamente, dolorosamente seguìto, e precipita in un attimo che 
tutto riassume, contiene e giustifica. Vi è in me il supremo dramma umano 
di  una  vita  che  si  spegne;  vi  è  in  me  il  supremo  dramma  divino  di

220

221



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 207

ou se é  feliz.  No reclinar das forças físicas acaba, o  canto ascende das 
profundezas da alma, sempre mais doce, mais sutil, mais belo. Se refina na 
dor, se harmoniza na harmonia do universo, adquire ressonâncias novas em 
sintonia  com o infinito.  É  intuitivo que certas  alturas  espirituais,  certas 
supremas realizações,  não  se podem alcançar sem repercussões,  mesmo 
nos  estratos  inferiores  do  próprio  ser.  É  lógico  que  toda  a  unidade  da 
pessoa seja apanhada no turbilhão da ascese. Só  a morte pode, com a sua 
aproximação,  dar  ao  espírito  uma  certa  luminosidade;  só  um  corpo 
quotidianamente açoitado pode permitir certas transparências próprias da 
ú ltima purificação.  Quem lê  não  pode saber de qual  sulco de tormento 
desponta esta nova flor de vida, de qual destruição de humanidade nasce a 
vastidão conceptual e passional que alimenta certos escritos, de qual muro 
de vida a palavra deve ser sustentada para que seja ardente e ativa; não 
pode  compreender  qual  fundo  de  angústia  sustenta  o  ímpeto  festivo  e 
exuberante da criação.

Conheço  aquele  tormento,  mas  o  retomo e  o  aceito  ainda.  Cada 
volume me parece o ú ltimo, mas sei que há  sempre um amanhã, mesmo 
que hoje o ignore. E retomarei o livro das minhas confissões: diante de 
mim, um maço de papel branco; dentro de mim a minha paixão. Viver, 
evoluir, escrever: caminha, caminha! Não se cessará  senão por extremo 
cansaço a fatal marcha. O futuro é  infinito e, diante do eterno amanhã, 
todo  o  passado  é  sempre  um  prelúdio.  Conheço  aquele  tormento  de 
criação, mas volto a doar-me, volto a abandonar-me àquela febre que me 
dá  a vida e a morte, que me eleva e sustenta em sublime exultação de 
intensíssimas realizações, mas me desgasta e me mata no corpo. Esta tarefa 
me despedaça, mas eu descortino ao mundo uma nova janela no céu; mas 
o espírito vence. É  a sua hora.

Estou falando de morte e deveria falar de vida, continuo a olhar para 
a terra enquanto o céu chama. Este estado não é  fim, mas princípio, não é  
um pôr do sol, mas uma alvorada, não é  derrota, mas triunfo. Esta é  a 
estupenda realidade que eu vivo e a gritarei sempre mais forte. Me escute o 
leitor. A minha alma já  está  além da vida. Escrevo diante de Deus e da 
morte, nu diante de toda a criação que vê e me olha; não posso mentir. Eu 
personifico  neste  momento  o  fenômeno  apocalíptico  da  minha  grande 
revolução biológica e o apresento no momento decisivo de sua maturação, 
carregado  dos  aspectos  mais  ricos,  vivente  em mim no  contraste  mais 
férvido de forças antagônicas. Estamos, como disse, no centro do drama. A 
besta e o anjo em mim desferem os ú ltimos assaltos. As forças da vida 
apertam o círculo fatal e todo um processo se fecha; longo atravessa os 
milênios, lenta e dolorosamente seguido, e precipita em um átimo que tudo 
resume, contém e justifica. Há em mim o supremo drama humano de uma 
vida  que  se  extingue;  há  em  mim  o  supremo  drama  divino  de

221

220



208 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

una vita che risorge. Il sacrificio umano fu grave, ma il risultato finale del 
mio travaglio ha superato ogni mia aspettativa. Non mi viene più  incontro 
solo la luce dei misteri, ma mi viene incontro l’amore di Dio.

Ho la sensazione di crolli profondi in me, come precipitassero interi 
piani  della  mia  coscienza.  E  in  fondo  a  questi  crolli  ritrovo  delle 
risurrezioni  stupefacenti.  Quegli  abbattimenti  sono  la  condizione  di 
reazioni  profonde  che  hanno  la  virtù  di  portare  alla  luce  il  mistero 
dell’anima, di far penetrare cioè il mio io cosciente nelle zone profonde. Io 
procedo  per  inabissamenti  e  risurrezioni,  come  le  onde  del  mare.  Da 
queste grande oscillazione nasce un potenziamento sempre più  intenso, di 
spirito.  Io  vivo  lentamente,  assaporandolo  e  controllandolo  minuto  per 
minuto, il  fenomeno della morte organica e della risurrezione spirituale. 
Nel disfacimento del corpo la scorza opaca che imprigiona il mio spirito si 
fa  sempre  più  diafana;  nell’esaurimento  fisico,  mi  giunge  allora  e  odo 
sempre più  limpido e distinto il canto che si eleva da oltre il confine. E io, 
insaziabile, torno a scrutare e a udire, per dire e per donarmi ancora, fino 
all’ultimo  anelito  della  mia  passione.  Odo  un  martellamento  cupo  e 
incessante  sull’incudine del  mio dolore;  ma ad ogni  colpo echeggia  nel 
profondo una risonanza nuova in cui il divino risponde; ad ogni colpo si 
squarcia un po’ della mia anima e da quello squarcio lampeggia la luce. 
Odo un incalzare sempre più  frequente di colpi e di risposte, con un fatale 
acceleramento di ritmo, e amo e stringo il mio dolore che mi apre le porte. 
Ogni  istante  di  più  mi  inebrio  nel  sentire  che,  oltre  il  sensibile  e  il 
concepibile, una pulsazione nuova e stupenda batte e risponde. Ogni attimo 
di tempo lacera un velo e abbatte un diaframma. Fremo di avanzare e pur 
temo e mi sgomenta questo progressivo accorciarsi di distanze; ma sono in 
cammino e non posso fermarmi. Non si arresta più  un fenomeno lanciato. 
Tutto  incalza  verso  l’unificazione.  Cadono  ad  uno  ad  uno  gli  ultimi 
diaframmi. Sento assottigliarsi a parte sensoria che ancora mi separa. Che 
avverrà  mai? Si  sciolgono gli  ultimi legami.  Darò  un balzo in avanti  e 
cadrò  nell’incendio.

La sorgente dell’emanazione noúrica, da cui una volta captavo la mia 
registrazione ispirativa, era una stella lucente e lontana che mi guardava dal 
cielo. Ma la trasmittente si è avvicinata alla ricevente che lungo quel raggio 
si  è  incamminata nel  cielo.  Allora la stella sempre più  vicina si  è  fatta 
immensa, tanto da invadere e coprire tutto il mio orizzonte. Quel filo di 
freddo concetto si è  riscaldato ed è  divenuto un incendio. La luce tremula 
di una stella lontana è ora un fiammeggiare di meteora divampante che mi 
attira nel suo campo di attrazione e mi avvolge in una tempesta di forze. La 
sento giungere, rapirmi ed assorbirmi, come una vampa immensa a cui non 
posso  sfuggire.  Vorrei,  ma  è  tardi.  Vorrei  scampare  a  questo  ultimo 
annientamento e non so. Sono preso nell’orbita, la mia massa è  lanciata, la

222

223



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 209

uma vida que ressurge. O sacrifício humano foi grave, mas o resultado final 
do meu trabalho superou cada minha expectativa. Não me vem mais ao 
encontro só  a luz dos mistérios, mas me vem ao encontro o amor de Deus.

Tenho  a  sensação  de  colapsos  profundos  em  mim,  como  se 
precipitassem inteiros  planos  da  minha  consciência.  E  no  fundo destes 
colapsos reencontro as ressurreições estupefacientes. Aqueles abatimentos 
são as condições de reações profundas que têm a virtude de trazer à  luz o 
mistério da alma, i. é., de fazer penetrar o meu eu consciente nas zonas 
profundas. Eu prossigo por afundamentos e ressurreições, como as ondas 
do mar. Destas grandes oscilações nasce um fortalecimento sempre mais 
intenso  de  espírito.  Eu  vivo  lentamente,  saboreando-o  e  controlando-o 
minuto  a  minuto,  o  fenômeno  da  morte  orgânica  e  da  ressurreição 
espiritual. No desfazimento do corpo, a casca opaca que aprisiona o meu 
espírito se faz sempre mais diáfana; no exaurimento físico, me chega agora 
e  ouço sempre mais  límpido e  distinto  o  canto  que se  eleva  além dos 
confins. E eu, insaciável, volto a perscrutar e a ouvir, para dizer e para 
doar-me  ainda,  até  o  ú ltimo  suspiro  da  minha  paixão.  Ouço  um 
martelamento sombrio e incessante na bigorna da minha dor; mas a cada 
golpe ecoa no profundo uma ressonância na qual o divino responde; a cada 
golpe, se dilacera um pedaço da minha alma, e daquele rasgo lampeja a 
luz. Ouço uma sucessão sempre mais frequente de golpes e de respostas, 
com um fatal aceleramento de ritmo, e amo e abraço a minha dor, que me 
abre as portas. Cada instante a mais me inebrio no sentir que, além do 
sensível e do concebível, uma pulsação nova e estupenda bate e responde. 
Cada átimo de tempo lacera um véu e abate um diafragma. Anseio por 
avançar,  mas  temo  e  me  consterna  este  progressivo  encurtar-se  das 
distâncias;  mas  estou  em  caminho  e  não  posso  deter-me.  Não  se 
interrompe mais um fenômeno lançado. Tudo pressiona rumo à unificação. 
Caem uma a uma, os ú ltimos diafragmas. Sinto adelgar-se a parte sensória 
que ainda me separa. Que acontecerá ainda? Se desfazem os ú ltimos liame. 
Darei um salto avante e cairei no incêndio.

A fonte da emanação noúrica, da qual uma vez captei o meu registro 
inspirativo, era uma estrela reluzente e distante que me observava do céu. 
Mas o transmissor se aproximou do receptor, que, ao longo daquele raio se 
encaminhou no céu. Então, a estrela, sempre mais próxima, se fez imensa, 
tanto  que  invadiu  e  cobriu  todo  o  meu  horizonte.  Aquele  fio  de  frio 
conceito se aqueceu e tornou-se um incêndio. A luz trêmula de uma estrela 
distante é  agora um flamejar de meteoro inflamante que me atrai no seu 
campo de atração e me envolve em uma tempestade de forças. A sinto 
chegar, abduzir-me e absorver-me, como uma chama imensa da qual não 
posso fugir.  Eu gostaria,  mas é  tarde. Gostaria de escapar deste ú ltimo 
aniquilamento e não sei. Estou preso na órbita, a minha massa é lançada, a

222

223



210 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

traiettoria si stringe. Mi perderò  in quella luce e non conoscerò  più  me 
stesso. Mi serra l’anima un amplesso immenso, odo il battito del mio cuore 
echeggiar per l’universo, in ogni angolo dell’infinito risponde un palpito 
fraterno. È  un amore nuovo, inestinguibile, senza confini, che si ripiega su 
tutte le creature sorelle; è  una vita così vasta che rivive nella vita degli 
esseri tutti.

Fenomeno di potenza astronomica. Comprendo che è  enorme che io 
parli di me in questi termini. Ma in quel fenomeno mi anniento. Lo so. 
Quaggiù  si teme sempre che il proprio simili sia più  grandi di sé. Ma non 
parlo di grandezza mia; parlo della grandezza di tutti. Tutti possono salire 
e devono e saliranno fatalmente. Poi tanto poco attribuisco a me stesso dei 
miei concetti, se non la fatica di andarli a ghermire. Se parlo così di me è  
perché il mio io è pur una scintilla di vita nel seno di Dio, è  una forza che 
non può  essere avulsa dall’universo organismo. Parlo dunque di me e di 
tutti, perché  in questo piano non si distingue, non si può  distinguere più . 
Infine il mio nuovo amore m’impone di dire, per guidare chi soffre verso la 
sua  liberazione.  La  mia  esperienza  è  per  me  travolgente.  Ed  è  umano 
gridare la propria gioia suprema, il trionfo di spirito per cui si è  lottata e 
logorata una vita. È  umano, per chi ha superato il terrore di tutti gli abissi e 
l’amarezza di  tutte le illusioni,  dire al  fratello ancora inesperto:  attento, 
ecco, questa è la vita! Così ti dico perché così ho vissuto. Può  darsi, la mia 
verità  ti convenga. E come posso rifiutarmi la gioia di un pericolo per altri 
schivato, in un dolore ad altri risparmiato? Anche io sono legato a questa 
legge di coesione universale che tiene uniti i mondi come le anime, per cui 
chi  evolve  sente  il  bisogno,  per  poter  godere  della  sua  evoluzione,  di 
voltarsi indietro e comunicarla ai propri fratelli. Gioia isolata non fu mai 
gioia: amore è la gran legge della vita.

224



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 211

trajetória se estreita. Me perderei naquela luz e não conhecerei mais a mim 
mesmo.  Me envolve  a  alma um abraço imenso,  ouço a  batida  do meu 
coração  ecoar pelo universo,  em cada ângulo do infinito responde uma 
palpitação fraterna. É  um amor novo, inextinguível, sem limites, que se 
redobra sobre todas as criaturas irmãs; é  uma vida tão vasta que revive na 
vida dos seres todos.

Fenômeno de potência astronômica. Compreendo que é enorme que 
eu fale de mim mesmo nestes termos. Mas naquele fenômeno me aniquilo. 
O sei. Aqui embaixo, se teme sempre que o nosso semelhante seja maior 
do que nós. Mas não falo da minha grandeza; falo da grandeza de todos. 
Todos podem subir e devem e subirão fatalmente. Pois tão pouco atribuo a 
mim mesmo dos meus conceitos, senão o esforço de ir colhê-los. Se falo 
assim de mim é  porque o meu eu é, no entanto, uma centelha de vida no 
seio  de  Deus,  é  uma  força  que  não  pode  ser  separada  do  universal 
organismo. Falo, portanto, de mim e de todos, porque neste plano não se 
distingue, não se pode distinguir mais. Enfim o meu novo amor me impõe 
dizer, para guiar quem sofre rumo a sua libertação. A minha experiência é  
para mim avassaladora. E é humano gritar a sua alegria suprema, o triunfo 
de espírito pelo qual se lutou e se exauriu durante uma vida. É  humano, 
para quem superou o terror de todos os abismos e a amargura de todas as 
ilusões,  dizer  ao  irmão  ainda  inexperiente:  cuidado,  eis,  esta  é  a  vida! 
Assim te  digo porque assim vivi.  Pode dar-se  que a  minha verdade te 
convenha. E como posso recusar-me a alegria de um perigo para os outros 
evitar, em uma dor aos outros poupar? Também eu estou ligado a esta lei 
de coesão universal que tem unidos os mundos como as almas, pela qual 
quem evolui sente a necessidade, para poder gozar da sua evolução,  de 
voltar  atrás  e  comunicá-la  aos  seus  irmãos.  Alegria  isolada  jamais  foi 
alegria: amor é a grande lei da vida.

224



212 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

V. L’espansione

È  mio  compiuto  in  questi  capitoli  di  dare  del  fenomeno  la  mia 
sensazione. Ci siamo già  abbastanza occupati,  nell’esposizione razionale, 
della sua comprensione. È  questa mia sensazione che qui devo portare ai 
primi piani e avvicinare all’occhio del lettore. Il mio primo dovere è  qui la 
spontaneità, perché tutto sia qui reso fuori di me, quale in me l’ho vissuto. 
Nessun  freno  quindi  ormai  all’impeto  del  mio  entusiasmo  e  della  mia 
passione.  Preoccupazioni  di  incomprensibilità  mutilerebbero  il  mio 
pensiero; non posso più  averne. La psiche normale è  abituata al  chiuso 
ambito dei suoi confini e non si ritrova in questo sconfinamento di valori. 
Ha bisogno di palpare la solidità  della sua prigione, di immedesimarsi in 
quel  guscio,  per  sentirsi  esistere.  È  quella  reazione  di  ritorno  di  forze, 
roteanti in campo chiuso, che dà  la sensazione dell’io. Ma quando tutte le 
resistenze cedono e le pareti  scompaiono, non ha possibilità  abbastanza 
vaste  per  raggiungere  i  nuovi  orizzonti.  Si  tratta  qui  di  una  esplosione 
dell’anima, che nella sua espansione vaporizza e non sa di colpo ritrovarsi 
nel tutto; viene a mancare la pressione del chiuso nella mente (ignoranza) e 
nel  cuore (egoismo) che rendevano concretamente sensibile l’identità.  È  
troppo  diverso  sentirsi  io  nell’identificazione  della  propria  mente  nella 
conoscenza universale e del proprio cuore nell’amore di Dio.

Ascendendo nel superiori piani superiori di evoluzione l’io diventa 
una unità  completamente diversa. Abbiamo visto nella recezione ispirativa 
che  a  certe  altitudini  concettuali  non  si  incontrano entità  personali  nel 
senso umano, ma solamente delle noúri o correnti di pensiero; e che, per 
raggiungere  l’immersione  in  queste  correnti,  è  necessario  trasformarsi 
evolutivamente fino al loro piano e dimensione. Ora, quando la coscienza 
umana passa dalla  fase intuitiva della  semplice comunicazione alla  fase 
mistica dell’identificazione, perde permanentemente e non occasionalmente 
nel  periodo  recettivo,  le  sue  caratteristiche  di  personalità  umana, 
mutandosi per evoluzione si trasforma appunto in quel tipo di coscienza 
che l’ispirato aveva incontrato nelle sue ascensioni,  cioè  in una noúri  o 
corrente di pensiero. Diventa in altri termini una personalità  radiante. La 
psiche  umana  è  già  inizialmente  uno  stato  vibratorio,  una  corrente  di 
pensiero e questo appunto è  quanto sopravviene nella smaterializzazione 
del  processo  evolutivo.  Questo  tipo  di  coscienza  è  ugualmente 
identificabile in quanto ha una sua caratteristica individualità, ma non più  
personale  nel  senso  umano.  L’io  evolvendo  ha  subito  un  processo  di 
espansione, non è più  un campo di forze chiuso in sé, come la materia, ma 
un sistema cinetico radiante, come l’energia. L’identificazione non è  quindi 
più  data in senso umano dalla circoscrizione e dalla distinzione, ma è  data

225

226



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 213

V. A expansão

É  meu propósito, nestes capítulos, dar do fenômeno a minha sensação. 
Já estamos bastante ocupados, na exposição racional, da sua compreensão. É  
esta minha sensação que aqui devo trazer aos primeiros planos e aproximar 
ao olho do leitor. O meu primeiro dever aqui é  a espontaneidade, para que 
tudo seja aqui apresentado fora de mim, como o experimentei dentro de 
mim. Nenhum freio, portanto, agora ao ímpeto do meu entusiasmo e da 
minha  paixão.  Preocupações  de  incompreensibilidade  mutilariam o  meu 
pensamento;  não  posso  mais  tê-las.  A  psique  normal  está  habituada  ao 
fechado âmbito dos seus confins e não se reencontra neste desbordamento 
de valores. Há necessidade de apalpar a solidez de sua prisão, de identificar-
se com aquela casca, para sentir-se existir. É  aquela reação de retorno de 
forças, girando em campo fechado, que dá  a sensação do eu. Mas quando 
todas as resistências cedem e as paredes desaparecem, não há possibilidades 
bastante  vastas  para  alcançar  os  novos horizontes.  Se trata  aqui  de uma 
explosão da alma, que na sua expansão vaporiza e, de repente, não sabe 
reencontrar-se  no  todo;  vem  a  faltar  a  pressão  do  fechado  na  mente 
(ignorância) e no coração (egoísmo) que tornavam concretamente sensível a 
identidade. É  muito diverso sentir-se “eu” na identificação da própria mente 
no conhecimento universal e do próprio coração no amor de Deus.

Ascendendo aos superiores planos de evolução, o eu se torna uma 
unidade  completamente  diversa.  Vimos  na  recepção  inspirativa  que  a 
certos  patamares  conceituais,  não  se  encontram  entidades  pessoais  no 
sentido humano, mas somente as noúres ou correntes de pensamento; e 
que, para alcançar a imersão nestas correntes, é  necessário transformar-se 
evolutivamente até  ao seu plano e dimensão. Ora, quando a consciência 
humana passa da fase intuitiva da simples comunicação para a fase mística 
da identificação, perde permanentemente e não ocasionalmente no período 
receptivo,  as  suas características de personalidade humana,  mudando-se 
por evolução se transforma precisamente naquele tipo de consciência que o 
inspirado encontrou nas suas ascensões, i. é., em uma noúre ou corrente de 
pensamento. Torna-se, em outros termos, uma personalidade radiante. A 
psique humana já  é  inicialmente um estado vibratório, uma corrente de 
pensamento e este é precisamente o quanto sobrevém na desmaterialização 
do processo evolutivo. Este tipo de consciência é  igualmente identificável, 
enquanto há  uma sua característica individualidade, mas não mais pessoal 
no sentido humano. O eu evoluindo tem súbito um processo de expansão, 
não é  mais um campo de forças fechado em si, como a matéria, mas um 
sistema cinético radiante, como a energia. A identificação, portanto, não é  
mais dada em sentido humano da circunscrição e da distinção, mas é dada

225

226



214 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

in  altro  senso,  dal  tipo  individuale  di  vibrazioni  che  in  una  coscienza 
radiante, espansa, non può  essere ormai che l’unica forma di identificazione. 
Così avviene e solo così può  avvenire quel che constatasi apparire solo nel 
piano  noúrico,  cioè  la  sovrapposizione  di  coscienze,  l’identificazione  e 
fusione per gruppi nello stesso tipo di vibrazioni. E solo così si può  spiegare 
e  comprendere  il  fenomeno dell’unificazione,  che  nel  piano  umano sarà 
sempre un mistero.

Queste  trasformazioni  profonde  di  modo  di  esistere  spiegano  lo 
smarrimento dello spirito che tocca questa fasi di evoluzione. L’io non si 
ritrova più  nella sua veste di personalità  umana distinta e non si riconosce 
in questa sua nuova forma radiante, a sistema cinetico aperto, come noúri 
illimitata,  libera.  L’espansione  gli  dà  il  senso  della  dispersione.  Eppure 
l’avvenire dell’evoluzione biologica, nel superiore sul suo piano psichico, è  
questo, per tutti. Questa è la trasformazione di dimensione, tale è l’ingresso 
in un nuovo universo, ciò  è, brevemente spiegato, quanto ci attende oltre la 
soglia. Superando per evoluzione il limitare, la coscienza, è logico, muta le 
sue caratteristiche. Ritorna ad un livello più  alto il fenomeno dell’esplosione 
dell’atomo che sviluppa riserve inesauribili di energia radiante. Il sistema 
cinetico  chiuso,  a  traiettorie  a  circuito  ritornante  su  se  stesso  (atomo, 
egoismo),  in  cui  l’esistere  è  dato  appunto  da  questo  continuo  ritornare 
egocentrico e la sensazione dell’io dall’inesorabile battere di tutte le sue 
spinte  interiori  contro  la  traiettoria  limite  del  sistema,  non superata,  si 
trasforma  in  un  sistema  cinetico  aperto,  a  traiettorie  lanciate  radianti 
(energia, onda, personalità  radiante), in cui l’esistere è dato dal movimento 
e  la  sensazione  dell’io  è  una  espansione  che  si  estende  fino 
all’identificazione col tutto. Fenomeno di moltiplicazione, di liberazione, di 
superamento. Il movimento succede alla stasi, il volo al passo. L’esistere 
non è  più  nello stare, ma nell’andare. All’attuale tipo umano di  io statico 
succede il tipo, oggi difficilmente concepibile, di io dinamico.

La sensazione di vita è uno sconfinamento illimitato che in principio 
stordisce, è  un dilatarsi di spinte, è  quello smaterializzarsi in cui appunto 
consiste l’evoluzione. Alla sensazione viene a mancare la consistenza, ma 
quanto spazio conquistato in compenso! Non si è  più  concretamente come 
prima: ma si è  tutto! Ecco da quale tecnica fenomenica nascono e come si 
giustificano  le  mie  sensazioni.  Così  si  perde  la  propria  circoscritta 
individualità  umana, per acquistarne una nuova e immensa,  nel  seno di 
Dio. Così si comprende come io possa, come affermo, raggiungere e avere 
il  senso  dell’unificazione;  si  comprende  l’origine  di  tante  mie  strane 
espressioni, e la grande logicità  dell’apparente pazzia; si comprende come 
l’ascesa dell’anima a Dio, che è la sostanza dell’evoluzione e la ragione della 
vita, sia un processo di armonizzazione cioè di progressiva sintonizzazione 
nella suprema armonia.

227

228



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 215

em outro sentido, a partir do tipo individual de vibrações que, em uma 
consciência radiante, expandida, não pode ser mais senão a única forma de 
identificação. Assim acontece, e só  assim pode ocorrer o que constata-se 
aparecer  só  no  plano  noúrico,  i.  é.,  a  superposição  de  consciências,  a 
identificação e fusão por grupos no mesmo tipo de vibrações. E só  assim se 
pode  explicar  e  compreender  o  fenômeno  da  unificação,  que  no  plano 
humano será sempre um mistério.

Estas  transformações  profundas  de  modo  de  existir  explicam  a 
desorientação  do  espírito  que  toca  esta  fase  de  evolução.  O eu  não  se 
encontra  mais  na  sua  veste  de  personalidade humana distinta  e  não  se 
reconhece  nesta  nova  forma  radiante,  a  sistema  cinético  aberto,  como 
noúre ilimitada, livre. A expansão lhe dá o senso da dispersão. No entanto, 
o futuro da evolução biológica, no superior sobre o seu plano psíquico, é  
este, para todos. Esta é  a transformação de dimensões, tal é  o ingresso em 
um novo universo, isto é, brevemente explicado, quando se espera além do 
limiar. Superando por evolução o limiar, a consciência, é  lógico, muda as 
suas características. Retorna a um nível mais alto o fenômeno da explosão 
do  átomo,  que  desenvolve  reservas  inexauríveis  de  energia  radiante.  O 
sistema cinético fechado, a trajetórias a circuito retornante sobre si mesmo 
(átomo, egoísmo), no qual o existir é  dado justamente por este contínuo 
retornar egocêntrico e a sensação do eu pelo inexorável bater de todos os 
seus impulsos interiores contra a trajetória limite do sistema, não superada, 
se  transforma  em  um  sistema  cinético  aberto,  a  trajetórias  lançadas 
radiantes (energia, onda, personalidade radiante), no qual o existir é  dado 
pelo movimento e a sensação do eu é  uma expansão que se estende até  a 
identificação com o todo. Fenômeno de multiplicação, de libertação, de 
superamento. O movimento sucede à  estase, o voo ao passo. O existir não 
está  mais  no  permanecer,  mas  no  andar.  Ao atual  tipo  humano de  eu 
estático sucede o tipo, hoje dificilmente concebível, do eu dinâmico.

A sensação da vida é  um desbordamento ilimitado que em princípio 
atordoa, é  um dilatar-se de impulsos, é  aquele desmaterializar-se no qual 
precisamente consiste a evolução. A sensação perde a consistência, mas 
quanto  espaço  conquistado  em  compensação!  Não  se  é  mais 
concretamente como antes: mas se é  tudo! Eis da qual técnica fenomênica 
nascem e  como se  justificam as  minhas  sensações.  Assim,  se  perde  a 
própria  circunscrita  individualidade  humana,  para  adquirir  uma  nova  e 
imensa,  no seio de Deus.  Assim, se compreende como eu possa,  como 
afirmo, alcançar e ter o sentido da unificação; se compreende a origem de 
tantas minhas estranhas expressões e a grande lógica da aparente loucura; 
se compreende como a ascensão da alma a Deus, que é  a substância da 
evolução e a razão da vida, seja um processo de harmonização, i. é., de 
progressiva sintonização na suprema harmonia.

227

228



216 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Salendo, tutto si riunisce e converge nella sua sorgente, la verità  una, 
l’amore uno. Quaggiù  tutto è diviso: verità diverse, egoismi distinti, l’amore 
limitato  e  scisso  di  creatura  in  creatura.  In  questa  trasformazione  di 
coscienza,  la  fatica dell’evoluzione è  regalmente compensata.  La grande 
aspirazione e la più  grande gioia della vita che è  l’espansione, tocca il suo 
più  completo soddisfacimento. Le piccole porte umane si spalancano. L’io 
non ha più  bisogno di afferrare e stringere, perché  nel tutto si unifica e 
tutto  è  suo.  Ma ognuno sente  già  nel  suo  istinto  quanto  l’anima soffra 
quaggiù  dove  ad  ogni  passo  il  suo  lancio  si  irretisce  in  un  mondo  di 
ostacoli. Tutti sentono quanto la terra comprima quella irrefrenabile ansia 
di libertà. Non è  questa la più  grande passione di tutti, di evadere dallo 
spazio,  dal  tempo,  di  superare  le  forme di  pensiero,  di  conquistare,  di 
moltiplicarsi  in  nuova  potenza?  Questo  superamento  spaziale-temporale 
non è  tutto il contenuto del nostro attuale progresso meccanico? Solo per 
questo esso è  evoluzione, perché  è  evasione da limiti  e superamento di 
dimensione. Tutto il mondo vuole ricchezza, potenza, libertà, amore. Ma 
questa è  la vera ricchezza, la vera potenza, la vera libertà, il vero amore. 
Qui  tutto  si  estende  nel  proprio  potere  percettivo,  in  una  sensazione 
illimitata, in una coscienza onnipresente.

All’unificazione con Dio si giunge, dopo aver compreso in una sintesi 
concettuale  il  funzionamento  organico  dell’universo,  fondendosi  e 
immedesimandosi  nell’anima  universale.  Questa  è  la  via  dell’essere,  la 
realizzazione della  maggior  felicità  perché  ad un tempo della  più  vasta 
espansione.  Tutto  è  altrimenti  un  vano  affannarsi.  L’istinto  insaziabile 
dell’anima è  giunto, ma la porta è  sul cielo, non sulla terra. Quaggiù  in 
ambiente  chiuso  l’espansione  si  riduce  a  sopraffazione  reciproca  per 
angustia di spazio. Quaggiù  questo non si ottiene che rubandolo al simile, 
che opprimendo e schiacciando, e ve ne è tanto nel cielo! A quale estremo 
opposto siamo sulla terra, ove l’affermazione dell’io è la lotta di tutti contro 
tutti,  è  imposizione,  estorsione e coercizione del  più  forte contro il  più  
debole! Quale dissonanza, quale attrito, quale dispersione di energie, quale 
inferno! Mentre l’universo è  ordine, è  musica, è  amore. Tale apparirà  con 
evidenza schiacciante appena l’anima si affacci sulle realtà  più  profonde. 
Questa è  la meraviglia che l’attende oltre la soglia. La vera espansione è  
nelle superiori dimensioni dello spirito. Solo così esso, l’insaziabile, potrà  
essere saziato.

Così nasce tra il mistico e il mondo un antagonismo irriducibile, un 
abisso  di  incomprensione.  Tutto  logicamente  dipende  da  questa 
diversissima impostazione del problema, dalla diversissima situazione del 
centro della vita. Il grande trapasso non è  nella morte. Si può  morire e 
rinascere in vita e compierlo per grado di spiritualità  raggiunto. Salendo 
scompaiono  le  distinzioni  umane.  La  materia  divide,  lo  spirito  unifica.

231

229

230



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 217

Subindo, tudo se reúne e converge na sua fonte, a verdade única, o 
amor único. Aqui embaixo, tudo é  dividido: verdades diversas,  egoísmos 
distintos,  o  amor  limitado  e  cindido  de  criatura  em  criatura.  Nesta 
transformação  de  consciência,  a  tarefa  da  evolução  é  regiamente 
compensada.  A  grande  aspiração  e  a  maior  alegria  da  vida,  que  é  a 
expansão, toca a sua mais completa realização. As pequenas portas humanas 
se escancaram. O eu não precisa mais agarrar e segurar, porque no todo se 
unifica e tudo é  seu. Mas cada um já  sente no seu instinto o quanto a alma 
sofre aqui embaixo, onde a cada passo o seu lançamento se enreda em um 
mundo de  obstáculos.  Todos  sentem o  quanto  a  terra  comprime aquela 
irrefreável ânsia de liberdade. Não é esta a maior paixão de todas, de evadir 
do espaço, do tempo, de superar as formas de pensamento, de conquistar, de 
multiplicar-se em nova potência? Este superamento espacial-temporal não é 
todo o conteúdo do nosso atual progresso mecânico? Só  por isto, é evolução, 
porque é  evasão dos limites e superamento de dimensões. Todo o mundo 
deseja riqueza, poder, liberdade, amor. Mas esta é  a verdadeira riqueza, o 
verdadeiro poder, a verdadeira liberdade, o verdadeiro amor. Aqui, tudo se 
estende no próprio poder perceptivo, em uma sensação ilimitada, em uma 
consciência onipresente.

A unificação com Deus se alcança, depois de ter compreendido em 
uma síntese conceitual o funcionamento orgânico do universo, fundindo-
se e identificando-se na alma universal. Esta é  a via do ser, a realização 
da maior felicidade, porque ao mesmo tempo, da mais vasta expansão. 
Tudo é, ao contrário, um vão esforçar-se. O instinto insaciável da alma 
chegou,  mas  a  porta  está  no  céu,  não  na  terra.  Aqui  embaixo,  em 
ambiente fechado, a expansão se reduz à  opressão recíproca pela angú stia 
de espaço. Aqui embaixo, isto não se obtém senão roubando do próximo, 
senão oprimindo e esmagando, e não se vê  isso no céu! A que extremo 
oposto estamos na terra, onde a afirmação do eu é  a luta de todos contra 
todos,  é  imposição,  extorsão  e  a  coerção  do mais  forte  contra  o  mais 
fraco! Que dissonância, que atrito, que dispersão de energia, que inferno! 
Enquanto  o  universo  é  ordem,  é  música,  é  amor.  Tal  aparecerá  com 
evidência esmagadora assim que a alma contemplar as realidades mais 
profundas. Esta é  a maravilha que aguarda além do limiar. A verdadeira 
expansão  reside nas  superiores  dimensões  do espírito.  Só  assim ele,  o 
insaciável, poderá ser saciado.

Assim, nasce entre o místico e o mundo um antagonismo irredutível, 
um  abismo  de  incompreensão.  Tudo  logicamente  depende  desta 
diversíssima abordagem do problema, da diversíssima situação do centro 
da vida. A grande transição não está  na morte. Se pode morrer e renascer 
na  vida  e  realizando-a  por  grau  de  espiritualidade  alcançado.  Subindo 
desaparecem as distinções humanas. A matéria divide, o espírito unifica.

231

229

230



218 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Quale stridore dissonante in basso, quali armonie di paradiso in alto! Si fa 
così profonda l’armonizzazione del creato ascendendo verso il centro, che 
essa diventa di una intensità  inviolabile; si fa così potente, che non vi è più  
dissonanza che la possa superare, così forte che non vi è  voce di male che 
la possa coprire, così dolce che nessun dolore può  inquinarla. E fatalmente 
per gradi, dolore e male vengono riassorbiti e annullati in quella suprema 
armonia.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 219

Que estridor dissonante em baixo, que harmonias de paraíso no alto! Se 
faz tão profunda harmonização da criação subindo rumo ao centro, que ela 
adquire uma intensidade inviolável; se faz tão potente, que não há  mais 
dissonância que a possa superar, tão forte que não há  voz do mal que a 
possa abafar, tão doce que nenhuma dor pode contaminá-la. E, fatalmente, 
por  graus,  dor  e  mal  são  reabsorvidos  e  anulados  naquela  suprema 
harmonia.



220 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VI. L’armonizzazione

La legge si compie e io osservo il suo fatale andare. La maturazione 
è  un processo così logico, un concatenarsi di forze così equilibrato, che 
mi sembra naturale. Nell’evoluzione alto e basso è  relativo e non vedo in 
me alcuna eccezionale superiorità.  Io inseguo la mia gioia come fanno 
tutti;  solamente inseguo una gioia più  vera,  per vie meno comuni e la 
raggiungo. L’universo è  armonia che guida al supremo amore che è  Dio. 
Io,  semplicemente mi armonizzo. Ciò  è  spontaneo e vi scompare ogni 
senso  di  fatica;  non  credo  vi  possa  quindi  esser  merito.  Si  giunge 
naturalmente  fuori  della  misura  delle  grandezze  umane.  Il  donarsi  in 
sacrificio è  la naturale legge di coesione di questo piano. E se si ama il 
nemico dolore, ciò  non è  per pazzia, ma è  perché  si è  sperimentato che 
esso è  mezzo di conquista. Si benedice allora Dio che colpisce, perché  si 
sente  che  dietro  la  prova  vi  è  il  Suo  amore.  Parlo  di  forze  attive  e 
sensibili, di conquiste reali. Non si creda che gli stati mistici siano una 
assurdità  che sfugge all’universale legge utilitaria  del  minimo mezzo e 
maggior rendimento, il quale deve esser sempre in termini di felicità . La 
sensazione del sublime “paga” lautamente ogni fatica e ai pratici potrei 
dire: l’affare è conveniente.

Questa armonizzazione progressiva, che attraverso tutti gli esseri si 
eleva all’amore di Dio, è una vibrazione così grandiosa, è tale rapimento di 
estasi, che si è  toccata la suprema felicità. Che posso desiderare di più? 
Mai umana insaziabilità  potrà  essere più  sazia. Sono caduti per me i veli 
dei misteri e la mia mente è soddisfatta. Nell’armonizzazione ora cadono le 
barriere  dell’amore  e  il  mio  cuore  è  sazio.  Dopo  la  festa  della 
comprensione,  la  festa  dell’espansione;  dopo  la  gioia  di  vedere  con 
l’intelligenza, la gioia di toccare con le mia sensazione. La mente si è  fusa 
nella luce divina,  raggiungendo l’unità  nella conoscenza del  vero;  ora il 
cuore  si  desta  e  sale  a  quella  stessa  altezza  per  raggiungere  l’unità 
nell’amore.  Il  processo  di  unificazione  nella  conoscenza  e  nell’amore, 
suprema mèta della vita, è  unico per l’intelligenza e per il cuore. Allora 
solo si diventa completi.

Dov’è  oramai la  mia povera percezione ispirativa,  quello spiraglio 
aperto verso il cielo se le porte si sono spalancate e piovono con la luce 
torrenti di sensazioni? L’intuizione è  diventata una visione, un rapimento, 
un’estasi. È  avvenuta come una esplosione di tutta la mia personalità, un 
sollevamento  totalitario  del  mio  essere,  lanciato  come  un’onda  verso  il 
cielo. Tutte le potenze del mio io si sono protese verso l’alto in un impeto 
di passione. Assisto stupito al mio dissolvimento e alla mia risurrezione.

232

233

234



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 221

VI. A harmonização

A lei se cumpre e eu observo o seu fatal avanço. A maturação é  um 
processo tão lógico, um concatenar-se de forças tão equilibrado, que me 
parece natural. Na evolução, alto e baixo são relativos, e não vejo em mim 
alguma excepcional superioridade. Eu busco a minha alegria como fazem 
todos;  somente  busco  uma  alegria  mais  verdadeira,  por  vias  menos 
comuns, e a alcanço. O universo é  harmonia que guia ao supremo amor 
que  é  Deus.  Eu  simplesmente  me  harmonizo.  Isso  é  espontâneo,  e 
desaparece cada sensação de fadiga; portanto, não acredito que pode haver 
mérito  nisso.  Se  alcança  naturalmente  além  da  medida  das  grandezas 
humanas. O doar-se em sacrifício é  a natural lei de coesão neste plano. E 
se  se  ama  a  inimiga  dor,  isso  não  é  por  loucura,  mas  é  porque  se 
experimentou que ela é  meio de conquista.  Se bendiz,  então,  Deus que 
golpeia, porque se sente que por trás da prova está  o Seu amor. Falo de 
forças ativas e sensíveis, de conquistas reais. Não se creia que os estados 
místicos são um absurdo que foge à universal lei utilitária do mínimo meio 
e maior rendimento, a qual deve ser sempre em termos de felicidade. A 
sensação  do  sublime  “paga”  lautamente  cada  esforço,  e  aos  práticos 
poderei dizer: o negócio é conveniente.

Esta harmonização progressiva, que através de todos os seres se eleva 
ao amor de Deus, é  uma vibração tão grandiosa, é  tal arrebatamento de 
êxtase, que foi tocada a suprema felicidade. O que posso desejar mais? 
Jamais a humana insaciabilidade poderá  ser mais saciada. Caíram, para 
mim,  os  véus  dos  mistérios  e  a  minha  mente  está  satisfeita.  Na 
harmonização  agora  caem as  barreiras  do  amor  e  o  meu  coração  está 
saciado. Após a festa da compreensão, a festa da expansão; após a alegria 
de ver com a inteligência, a alegria de tocar com as minhas sensações. A 
mente se fundiu na luz divina, alcançando a unidade no conhecimento da 
verdade;  agora o coração  se desperta e  sobe àquela mesma altura para 
alcançar a unidade no amor. O processo de unificação no conhecimento e 
no  amor,  suprema meta  da  vida,  é  único  para  a  inteligência  e  para  o 
coração. Só  então se torna completos.

Onde está  agora a minha pobre percepção inspirativa, aquela espiral 
aberta ao céu se as portas se escancararam e jorram com a luz torrentes de 
sensações? A intuição tornou-se uma visão, um arrebatamento, um êxtase. 
Aconteceu  como  uma  explosão  de  toda  a  minha  personalidade,  uma 
elevação  totalitária  do meu ser,  lançado como uma onda rumo ao céu. 
Todos as potências do meu eu se projetam rumo ao alto em um impeto de 
paixão. Assisto atônito a minha dissolução e à minha ressurreição.

232

234

233



222 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Il grado di ascesa dell’essere nei piani spirituali si misura dal grado di 
armonizzazione  raggiunto  dalla  coscienza  nell’organismo  universale,  dal 
grado raggiunto  di  identificazione col  tutto,  di  unificazione con Dio.  E 
l’indice esteriore dell’armonizzazione, il sentimento con cui questa si rivela 
sensibile,  è  l’amore.  È  il  grado  con  cui  si  disarma  la  lotta,  si  dilata 
l’altruismo; il grado con cui si sa udire la musico del creato e affratellarsi 
con tutte le creature; il grado con cui si sa soffrire per amore, per il bene 
del  proprio  simile.  L’amore  è  la  forma  con  cui  la  personalità  radiante 
raggiunge l’identificazione vibratoria  con le  correnti  divine:  l’amore è  il 
segno dell’unificazione. A Dio si giunge, anche in mezzo al dolore, con 
l’animo lieto, cantando e lodando; si giunge salendo di armonia in armonia, 
di amore in amore. Il grado di ascesa si misura dal grado con cui l’anima 
ha vinto nella gioia il dolore, ha assorbito nel bene il male, ha armonizzato 
nell’ordine le dissonanze.

Questo amore è  un palpito segreto e interiore, potente e sommesso, 
violento e pur dolce; per vie intime esso si propaga in silenzio di essere in 
essere e giunge lontano. Tanto lontano che il  cuore stringe a sé  tutto il 
creato. Amore profondo e sconfinato che penetra ovunque e ovunque trova 
esseri da amare. Soddisfazione superiore al desiderio. Grande meraviglia 
questa,  in  un  mondo  dove  il  desiderio  è  sempre  superiore  alla  sua 
soddisfazione.  È  un’ebbrezza  senza  limiti,  questa  vibrazione  immensa, 
onnipresente,  indistruttibile,  questo  spalancarsi  di  anime  per  riversarsi 
l’una nell’altra. Era già tanta gioia il timida sgusciare di un raggio di amore 
umano da un egoismo in un altro egoismo! Quale paradiso sarà mai questo 
poter  udire ovunque,  ovunque la  mente si  diriga,  oltre tutte  le  barriere 
dello  spazio e  del  tempo,  udire  un palpito  di  ritorno che dice:  ti  amo. 
Allora  l’anima grida:  ho  scoperto  l’amore.  Venite  a  me,  umani,  che  lo 
cercate. Non è  il vostro, l’amore. Ho scoperto l’amore. Questa non è  follia, 
è  gioia. Sorrida chi vuole. Io canto, io vivo, io godo, io affermo. Chi nega 
resta nella sua tenebra.

Tutta si disarma la tremenda lotta animale e umana di fronte alla 
potenza luminosa dell’amore. Ho tanto amato che anche tu, nemico dolore, 
mi diventi amico. Dolce sorella morte, ho tanto amato, che anche tu giungi 
vestita d’amore. Allora solo si può  dire: “Il mio corpo è stanco e io canto, il 
mio corpo soffre e io canto, il  mio corpo muore...  e io canto”. Ecco il 
paradiso  frutto  non  della  morte,  ma  di  intima  maturazione  che  si  può  
sempre raggiungere.

Allora nel proprio animo si ripercuotono tutti gli echi dell’universo in 
una musica solenne e profonda in cui canta la voce di Dio. Questa musica 
culla e addormenta il mio dolore. Immedesimandomi in quella vibrazione 
mi alleggerisco e posso evadere dal peso della materia. Questo amore mi 
ha rese amiche le rupi, i rovi e le tempeste, fratello l’uomo e la belva; mi

235

236

238

237



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 223

O grau de ascensão do ser nos planos espirituais se mede pelo grau 
de harmonização alcançado pela consciência no organismo universal, pelo 
grau alcançado de identificação com o todo, de unificação com Deus. E o 
índice exterior de harmonização, o sentimento com o qual esta se revela 
sensível,  é  o amor. É  o grau com o qual se desarma a luta, se dilata o 
altruísmo; o grau com o qual se sabe ouvir a música da criação e irmanar-
se com todas as criaturas; o grau com o qual se sabe sofrer por amor, pelo 
bem do  seu  próximo.  O  amor  é  a  forma  com a  qual  a  personalidade 
radiante alcança a identificação vibratória com as correntes divinas: o amor 
é  o sinal da unificação. A Deus se alcança, mesmo em meio à  dor, com o 
ânimo alegre, cantando e louvando; se alcança subindo de harmonia em 
harmonia, de amor em amor. O grau de ascensão se mede pelo grau com o 
qual a alma venceu a dor na alegria, absorveu no bem o mal, harmonizou 
na ordem as dissonâncias.

Este amor é  uma palpitação secreta e interior, potente e submissa, 
violenta, porém doce; por vias íntimas, ela se propaga em silêncio de ser 
em ser  e  alcança longe.  Tão  longe que o coração  abraça em si  toda a 
criação. Amor profundo e ilimitado que penetra em todos os lugares e em 
todos os lugares encontra seres para amar. Satisfação superior ao desejo. 
Grande maravilha esta, em um mundo onde o desejo é  sempre superior à  
sua  satisfação.  É  uma  embriaguez  sem  limites,  esta  vibração  imensa, 
onipresente,  indestrutível,  este  escancarar-se  de  almas  para  derramar-se 
uma na outra. Já  era tanta alegria, o tímido deslizar de um raio de amor 
humano de um egoísmo para outro! Que paraíso será  jamais este poder 
ouvir em todos os lugares, onde quer que a mente se dirija, além de todas 
as barreiras do espaço e do tempo, ouvir um palpitar de retorno que diz: te 
amo. Então a alma grita: descobri o amor. Venham a mim, humanos, que o 
buscam. Não  é  o  vosso amor.  Descobri  o amor.  Esta não  é  loucura,  é 
alegria. Sorria quem quiser. Eu canto, eu vivo, eu gozo, eu afirmo. Quem 
nega permanece na sua treva.

Toda  se  desarma  a  tremenda  luta  animal  e  humana  diante  da 
potência luminosa do amor. Tanto amei que também tu, inimiga dor, me 
torna amigo. Doce irmã morte, tanto amei, que também tu vem vestida de 
amor. Então só  se pode dizer: “O meu corpo está  cansado e eu canto, o 
meu corpo sofre  e  eu  canto,  o  meu corpo morre...  e  eu  canto”.  Eis  o 
paraíso, fruto não da morte, mas de um íntima maturação que se pode 
sempre alcançar.

Então, na própria alma se repercutem todos os ecos do universo em 
uma música solene e profunda, na qual canta a voz de Deus. Esta música 
embala  e  acalenta  a  minha dor.  Identificando-me naquela  vibração,  me 
aligeiro e posso evadir do peso da matéria. Este amor me rendeu amigos as 
rochas,  os  espinhos  e  as  tempestades,  irmão  o  homem  e  a  fera;  me

236

235

238

237



224 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

ha reso amica anche te, sorella morte, che batterai l’ultimo colpo della mia 
terrena fatica. L’amore vince il dolore e la morte. Quale rovesciamento di 
valori,  quale  meravigliosa  liberazione!  La  ferocia  di  ogni  pena  è 
addomesticata per la mia elevazione: frate lupo mi rende la carezza.

Allora mutano le risonanze della vita sotto il tocco di questa potenza. 
Si calmano tutte le ribellioni, si addolcisce la fatica. Ogni atto di bontà  
emana una musica così dolce da riassorbire tutta l’asprezza di sacrificio che 
quell’atto impone. La bontà  ci apre le porte di una legge superiore le cui 
armonie sono così potenti da neutralizzare la sofferenza e la fatica della 
rinuncia.  Si  tratta  di  una superiore estetica  dello  spirito  la  cui  bellezza 
supera ogni bellezza. Il sacrificio allora si espande per questa risurrezione 
in una vita più  grande ed è conquista, si tramuta in limpidità  di visione, in 
amplesso di amore. La perdita è nel ristretto angolo visuale umano, non nel 
divino, dove è affermazione, gioia, bellezza. Ho udito questa musica divina; 
nel sacrificio essa canta e ho sete di riudirla. La fatica passa, la musica 
resta.  Allora  l’anima non solo grida:  ho scoperto l’amore,  ma grida:  ho 
ucciso il dolore!

Allora  tutto  acquista  un  sapore  nuovo  e  si  irradia  gioia  che  si 
diffonde  su  tutte  le  cosa.  L’anima  diviene  un  canale  di  discesa  e  di 
diffusione dell’amore divino. Con gioia si riprende ogni mattina la fatica 
della  vita.  È  il  lavoro comune di  tutti;  ma un senso di  divino vi  alita 
dentro,  che  lo  rende  santo  e  splendente.  Si  dirà:  cose  vecchie. 
Aggiungiamo: che si dicono, ma che non si sentono. Dentro quella fatica 
che  pur  di  fuori  è  la  stessa,  arde  una  tale  festa  di  bene,  una  tale 
beatitudine di spirito, una così vivida benedizione di Dio, tanta fede e 
tanto amore, che tutto si muta come per magico tocco. Allora e allora 
solo la vita è  veramente bella. Allora l’uomo curvo lungo il cammino, si 
ridesta  ogni  mattina  con  la  gioia  nel  cuore,  perché  sa  che  è  santa  la 
rinnovata fatica che lo riconduce a Dio; e alla sera nella carne stanca lo 
spirito esulta, rendendo grazie pel dovere compiuto, nel nuovo tratto di 
cammino percorso. Sa che il dolore scrive oltre il tempo ciò  che non si 
cancella.  Il  corpo  si  abbatte  e  l’anima  si  apre  e  vi  cantan  dentro  le 
armonie dell’universo. Quella gioia è  la gioia di tutto il creato e trabocca 
e ritorna, e non si ha la forza di stringerla tutta.

Allora mi riprende un nuovo coraggio di vivere, un desiderio di dare 
alle mie forze un maggior rendimento di bene, un timore di dispersione 
umana perché tutto si concentri nel divino. E ritorno agli esseri tutti in una 
sconfinata moltiplicazione di amore, guardo in tutte le facce dell’universo 
perché mi parlino di Dio. Allora tutto è amore intorno a me, dentro e fuori 
di me. Amore, anima dei fenomeni, scintilla della vita, grandezza divina. 
Ma io voglio questa unione profonda e completa, questa compenetrazione e 
identificazione che l’amore umano non dà;  voglio  l’amplesso sconfinato,

239

240

241



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 225

rendeu amiga também tu, irmã  morte, que dará  o ú ltimo golpe da minha 
terrena fadiga.  O amor vence a dor e a morte.  Qual emborcamento de 
valores,  qual  maravilhosa  libertação!  A  ferocidade  de  cada  pena  é 
domesticada pela minha elevação: irmão lobo me rende a carícia.

Então, mudam as ressonâncias da vida sob o toque desta potência. Se 
acalmam todas as rebeliões, se suavizada a fadiga. Cada ato de bondade 
emana uma música tão doce que reabsorve toda a aspereza do sacrifício 
que o  ato  impõe.  A bondade abre  as  portas  de  uma lei  superior  cujas 
harmonias são  tão  potentes para neutralizar o sofrimento e a fadiga da 
renúncia. Se trata de uma superior estética do espírito cuja beleza supera 
toda beleza. O sacrifício então se expande por esta ressurreição em uma 
vida  maior  e  é  conquista,  se  transmuta  em limpidez  de  visão,  em um 
abraço de amor. A perda está  no restrito ângulo visual humano, não no 
divino,  onde há  afirmação,  alegria,  beleza.  Ouvi  esta  música divina;  no 
sacrifício ela canta, e tenho sede por ouvi-la novamente. A fadiga passa, a 
música  permanece.  Então  a  alma não  só  clama:  descobri  o  amor,  mas 
clama: matei a dor!

Então,  tudo  adquire  um  sabor  novo  e  se  irradia  alegria  que  se 
difunde sobre todas as coisas. A alma se torna um canal para a descida e 
de difusão do amor divino. Com alegria, se retoma a cada manhã  a tarefa 
da vida. É  o trabalho comum de todos; mas um senso do divino bafeja 
dentro dele,  que o torna santo e resplandecente.  Se dirá:  coisas  velhas. 
Acrescentemos:  que se  digam, mas que não  se  sintam. Dentro daquela 
fadiga,  que  por  fora  é  a  mesma,  arde  uma  tal  festa  de  bem,  uma  tal 
beatitude de espírito,  uma tão  vívida bênção  de Deus,  tanta  fé  e  tanto 
amor, que tudo se muda como por mágico toque. Então, e somente então, 
a  vida  é  verdadeiramente  bela.  Então  o  homem,  curvado  ao  longo  do 
caminho, se desperta a cada manhã com a alegria no coração, porque sabe 
que é  santa  a  renovada fadiga o reconduz a  Deus;  e  à  noite,  na carne 
cansada, o espírito exulta, rendendo graças pelo dever cumprido, no novo 
trecho de caminho percorrido. Sabe que a dor escreve além do tempo o 
que não se cancela. O corpo se abate e a alma se abre e cantam dentro de 
si as harmonias do universo. Aquela alegria é a alegria de toda a criação, e 
transborda e retorna, e não se tem forças para contê-la toda.

Então, me retorna uma nova coragem de viver, um desejo de dar às 
minhas  forças  uma  maior  rendimento  de  bem,  um  temor  da  dispersão 
humana para que tudo se concentre no divino. E retorno aos seres todos em 
uma ilimitada multiplicação de amor, olho em todas as faces do universo 
para que me falem de Deus. Então, tudo é amor ao meu redor, dentro e fora 
de mim. Amor, alma dos fenômenos, centelha da vida, grandeza divina. 
Mas  eu  quero  esta  união  profunda  e  completa,  esta  compenetração  e 
identificação  que  o  amor  humano  não  dá;  quero  o  abraço  ilimitado,

240

239

241



226 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

immenso  con  tutto  l’universo;  voglio  l’amore  senza  egoismi,  perfetto, 
indivisibile, eterno. Voglio l’amore vero, potente più  della morte.

Quando ciò  io posseggo, che importa se la pesante croce della vita 
mi fa sanguinare lungo il cammino, quando io avanzo stretto cuore a cuore 
con tutte le creature sorelle? Se il fiorellino che io colgo mi dona il suo 
profumo e muore dicendomi: ti amo, fratello? Se gli animali, le rocce, i 
venti, gli spazi mi dicono: ti amo? Se le stelle e le imponderabili forze mi 
ruotano  intorno  in  meravigliosi  equilibri  e  sinfonie  di  movimento,  per 
dirmi: ti amo, fratello?

Allora esplode il mio spirito nella suprema pazzia e io son travolto 
nella scia luminosa di Cristo e in quella mi dissolvo. Ho dimenticato il mio 
io. Non esiste, non si riconosce più . Esso è morto. Esso è risorto. Non sono 
più  io e pur son vivo e presente, in un nuovo mondo, mutato, rinnovato, 
immenso.  Io sono ovunque è  il  mio amore.  Il  mio amore è  in  tutte  le 
creature e io sono in tutte le creature, il mio io è il loro io, il mio canto è il 
loro canto, la mia gioia è  la loro gioia. E quale morte può  più  uccidere 
questa vita universale senza confini di tempo e di spazio?

242

243



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 227

imenso  com  todo  o  universo;  quero  o  amor  sem  egoísmos,  perfeito, 
indivisível, eterno. Quero o amor verdadeiro, mais potente que a morte.

Quando isso eu possuo, que importa se a pesada cruz da vida me faz 
sangrar ao longo do caminho, quando eu avanço estreito coração a coração 
com todas as criaturas irmãs? Se a florzinha que eu colho me doa o seu 
perfume e morre dizendo: te amo, irmão? Se os animais,  as rochas,  os 
ventos, os espaços me dizem: te amo? Se as estrelas e as imponderáveis 
forças  giram ao  meu redor  em maravilhosos  equilíbrios  e  sinfonias  de 
movimento, para dizer-me: te amo, irmão?

Então explode o meu espírito na suprema loucura, e eu sou arrastado no 
rastro luminoso de Cristo, e nele me dissolvo. Esqueci o meu eu. Não existe, 
não se reconhece mais. Ele está  morto. Ele ressuscitou. Não sou mais eu, e 
ainda assim estou vivo e presente, em um mundo novo, mudado, renovado, 
imenso. Eu estou em toda parte, é o meu amor. O meu amor está em todas as 
criaturas, e eu estou em todas as criaturas, o meu eu é o eu delas, o meu canto 
é  o canto delas, a minha alegria é  a alegria delas. E que morte pode mais 
matar esta vida universal, sem limites de tempo e de espaço?

242

243



228 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VII. L’unificazione

Attraverso l’amore, si compie il mistero dell’unificazione. Il comune 
pensiero  sorvola,  non tocca  la  vita,  la  sola  comprensione  del  vero  non 
scende nelle profondità  dell’anima per sconvolgerla con la sua sensazione. 
Nel piano mistico il pensiero è  vita, ogni concetto che qui esprimo è  un 
fatto che è disceso e si è stampato nello spirito. La fredda concezione qui si 
è mutata in rinnovamento di anima. Qui la suprema astrazione del concetto 
di Dio si avvicina e si avverte sensibile discendere nel centro della propria 
coscienza. Dio non si cerca più , non si dimostra: si sente. La fredda idea 
del  vero si  riscalda,  si  anima e vibra del  palpito di  tutto l’universo.  La 
sinfonia del creato non si guarda più  solo per comprensione; si tocca per 
percezione. Questo è il rapimento dell’estasi.

Così  la  musica  delle  cose  si  è  messa  a  cantare  dentro  di  me,  la 
bellezza,  la  potenza,  l’amore  del  tutto  rivive  in  me.  I  fenomeni,  la  vita, 
l’universo non sono più  lontani ed esteriori,  ma parlano,  esistono in me. 
Nell’unificazione si perde il senso della distinzioni. La comprensione è  un 
amplesso. Non sono più  solo spettatore all’esterno, dinanzi al panorama del 
creato e all’architettura dell’universo, per dedurre e risalire alla Divinità, ma 
sono interiormente in comunione con la Sua vibrazione. Il mio non è  più  
solo sguardo, ma è un gesto che stringe al mio cuore tutti gli esseri che con 
me vivono in Dio. E cantiamo tutti lo stesso canto, vibriamo nella stessa 
armonia, ci abbracciamo nello stesso amore, viviamo della stessa gioia di 
vivere, soffriamo e siamo redenti dallo stesso dolore, ascendiamo tutti con la 
stessa fatica verso lo stesso Dio. Dalla fredda analisi della mente i concetti 
emergono qui come figure vive che parlano la realtà  della sensazione. Tutto 
si  muove,  i  fenomeni  vivono,  gli  esseri  rispondono,  le  anime amano.  Il 
pensiero vivifica gli spazi. Il vero diventa tangibile. Tutto raggiunge la mia 
espansione di coscienza. Dio allora è  reale, presente, attuale ed attivo, tutto 
intorno a me e in me. Ovunque io mi volga, questa sensazione prepotente 
emerge da tutte  le  cose;  l’universo si  solleva e mi viene incontro,  come 
un’ondata immensa, travolgente. Si muore in se stessi, nel proprio egoismo 
per risorgere in tutte le cose. La parola “io” assume un significato diverso. 
L’evoluzione ha rotto le dighe e l’universo irrompe in me.

Queste non sono distillazioni teologiche o sublimazioni passionali, ma 
stupende realtà  vissute. Questa è  la mia gioia, dopo aver lasciato indietro le 
gioie umane. Questa è la mia preghiera. Le labbra son mute, anche la mente 
è muta e non sa più  formulare pensiero. Il mio io è sospeso, trepidante, sulle 
ali  di  questa  vibrazione che riempie l’universo;  non sa,  non distingue,  è 
unificato con l’oggetto della sua contemplazione. Noi diciamo: è fuori di sé. 
Non  si  è  più  se  stessi  nell’estasi.  La  visione  rivela  ma  distingue;

246

244

245



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 229

VII. A unificação

Através  do amor,  se  cumpre o  mistério  da  unificação.  O comum 
pensamento sobrevoa, não toca a vida; a mera compreensão da verdade 
não  desce  nas  profundezas  da  alma  para  sobrecarregá-la  com  as  suas 
sensações. No plano místico, o pensamento é  vida; cada conceito que aqui 
exprimo é um fato que desceu e se estampou no espírito. A fria concepção 
aqui  se  mudou  em renovação  de  alma.  Aqui,  a  suprema  abstração  do 
conceito  de  Deus  se  aproxima e  se  torna  sensível  descer  no centro  da 
própria consciência. Deus não se busca mais, não se demonstra: se sente. A 
fria ideia da verdade aquece, se anima e vibra com a palpitação de todo o 
universo.  A  sinfonia  da  criação  não  se  contemplada  mais  só  por 
compreensão; se toca por percepção. Este é o arrebatamento do êxtase.

Assim, a música das coisas se pôs a cantar dentro de mim, a beleza, a 
potência, o amor de tudo revive em mim. Os fenômenos, a vida, o universo não 
são mais distantes e exteriores, mas falam, existem em mim. Na unificação, se 
perde o senso da distinção. A compreensão é  um abraço. Não sou mais um 
mero espectador externo, diante do panorama da criação e da arquitetura do 
universo, para deduzir e ascender à  Divindade, mas estou interiormente em 
comunhão com a Sua vibração. O meu não é mais só olhar, mas é um gesto que 
aperta ao meu coração todos os seres que comigo vivem em Deus. E cantamos 
todos o mesmo canto, vibramos na mesma harmonia, nos abraçamos no mesmo 
amor, vivemos da mesma alegria de viver, sofremos e somos redimidos pela 
mesma dor, ascendemos todos com a mesma fadiga rumo ao mesmo Deus. Da 
fria análise da mente, os conceitos emergem aqui como figuras vivas que falam 
a  realidade  da  sensação.  Tudo  se  move,  os  fenômenos  vivem,  os  seres 
respondem, as almas amam. O pensamento vivifica os espaços. O verdadeiro se 
torna tangível. Tudo alcança a minha expansão de consciência. Deus então é  
real, presente, atual e ativo, tudo ao meu redor e em mim. Para onde quer que 
eu me vire, esta sensação prepotente emerge de todas as coisas; o universo se 
ergue e me vem ao encontro, como uma onda imensa, avassaladora. Se morre 
em si mesmo, no próprio egoísmo, para ressurgir em todas as coisas. A palavra 
“eu” assume um significado diverso. A evolução rompeu os diques e o universo 
irrompe em mim.

Estas  não  são  destilações  teológicas  ou  sublimações  passionais,  mas 
estupendas realidades vividas. Esta é a minha alegria, depois de deixar para trás 
as alegrias humanas. Esta é a minha prece. Os lábios são mudos, até mesmo a 
mente  está  muda  e  não  sabe  mais  formular  pensamento.  O  meu  eu  está  
suspenso, trêmulo, nas asas desta vibração que preenche o universo; não sabe, 
não distingue, está unificado com o objeto da sua contemplação. Nós dizemos: 
está fora de si. Não se é mais si mesmo no êxtase. A visão revela, mas distingue;

246

244

245



230 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

solo l’estasi unifica. L’unificazione rapisce l’io fuori dell’io. L’anima non sa più  
nulla altro che questa sua gioia immensa, troppo vasta per conoscerla tutta. 
Canta perché tutto canta. La musica non è sua e pur echeggia, si sviluppa, sale, 
si espande dentro di lei fino a diventare il suo modo di essere. La vibrazione 
autonoma della distinzione si è perduta e annullata nella vibrazione maggiore.

È  avvenuta  la  liberazione  da  tutte  le  compressioni  umane, 
l’esplosione, la fuga non verso l’esterno che è la via che restringe, ma verso 
l’interno  che  è  la  via  dell’espansione.  Proiettandosi  sensorialmente 
all’esterno  l’io  si  ingolfa  nel  particolare,  nel  relativo,  nell’illusione.  Per 
quella  via  si  addensano  i  veli,  si  innalzano  le  barriere,  si  scende  di 
dimensioni, l’idea si nasconde. Una fitta nebbia oscura la coscienza. È  la 
via  delle  tenebre.  Lo  vedo  questo  abisso  che  è  sotto  di  me  in  senso 
involutivo, un abisso di angoscia e di desiderio, ove la più  grande pena è la 
cecità  che vieta la visione di Dio. Questo è l’inferno. Esso è nell’impotenza 
a  rispondere  alle  vibrazioni  della  luce  divina.  L’io  è  schiacciato  in  un 
guscio ristretto e pur grida, invoca e soffre, inutilmente battendo contro 
tutte le porte che restano chiuse alla sua espansione. Odo voci disperate 
uscire  da  quegli  involucri  densi.  La  mia  povera  anima  batte  per  suo 
tormento la sua sensibilità  contro le pareti spesse e tenaci. Deve logorarle 
con la sua passione, demolirle con lo stillicidio del suo sangue. Ad ogni 
spasimo nuovo una pietra si allenta e cade. Quale festa di spirito all’aprirsi 
delle prime brecce! Vedo i prigionieri sgusciare dalla prigione abbattuta, 
emergere dalle  mura crollate  e,  finalmente liberi,  slanciarsi  nell’infinito. 
Vedo la marea degli esseri salire dalla tenebra alla luce. Ecco la vita. E tale 
è quella tenebra che, oltre un certo grado, la mia vista più  non vi penetra; e 
tale è  quella luce che, oltre un limite, il mio occhio più  non la sopporta. E 
la  tenebra  è  anche  dissonanza,  come  la  luce  è  armonia.  La  tenebra  è 
densità  di materia, soffocamento di spirito, malvagità, ira, disperazione. La 
luce è trasparenza di spirito, gaudio, bontà, amore e benedizione.

Sento  la  luce  muoversi  verso  le  tenebre.  Essa  è  anche  forza  di 
penetrazione  e  attrazione  che  ridesta  e  solleva.  La  tenebra  è  inerzia, 
resistenza, negazione. Sento l’urto e la lotta tra le due forze: il bene e il 
male.  Si  avvinghiano  e  si  dilaniano.  Sento  lo  sconquasso  di  cui  trema 
l’universo. La luce discende con la violenza dell’amore che rapisce i cuori; 
l’odio resiste con tenacia, la tenebra grida il suo terrore. E si svolge una 
gerarchia di affratellamenti, una calata di aiuti, un intreccio di attrazioni e 
repulsioni.  Vedo  il  turbine  dell’amore  dall’alto  proteso  verso  il  basso, 
lottare per discendere; e il  turbine del dolore umano, dal basso proteso 
verso  l’alto,  lottare  per  salire.  In  un  momento  supremo della  storia  del 
mondo,  vedo il  vortice  dell’amore  proiettarsi  con estrema violenza  e  la 
marea  del  dolore  gonfiarsi  a  tal  punto  da  toccare  quel  vortice.  Allora 
appare Cristo. Allora la terra congiunge al cielo e il cielo è disceso in terra

247

248



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 231

só  o êxtase unifica. A unificação arrebata o eu para fora do eu. A alma não 
sabe mais nada além desta alegria imensa, vasta demais para conhecê-la 
toda.  Canta  porque  tudo  canta.  A  música  não  é  sua,  mas  ecoa,  se 
desenvolve, sobe, se expande dentro dela até  se tornar o seu modo de ser. 
A vibração autônoma da distinção foi perdida e anulada na vibração maior.

Ocorreu a libertação de todas as compressões humanas, a explosão, a 
fuga não para o exterior, que é a via que restringe, mas para o interior, que 
é  a  via  da  expansão.  Projetando-se  sensorialmente  para  fora,  o  eu  se 
engolfa no particular, no relativo, na ilusão. Por aquela via se adensam os 
véus, se erguem as barreiras, se desce das dimensões, a ideia se esconde. 
Uma espessa névoa obscurece a consciência. É  a via das trevas. O vejo este 
abismo que está  sob mim em sentido involutivo, um abismo de angústia e 
de desejo, onde a maior pena é a cegueira que veta a visão de Deus. Isto é  
o inferno. Ele está na impotência para responder às vibrações da luz divina. 
O eu é  esmagado em uma concha estreita,  mas  clama,  invoca e  sofre, 
inutilmente batendo contra todas as portas que permanecem fechadas à sua 
expansão. Ouço vozes desesperadas sair destes invó lucros densos. A minha 
pobre alma bate, por seu tormento, a sua sensibilidade contra as paredes 
espessas e tenazes. Deve desgastá-las com a sua paixão, demoli-las com o 
gotejar do seu sangue. A cada espasmo novo, uma pedra se solta e cai. Que 
festa  de  espírito  ao  abrir-se  a  primeira  brecha!  Vejo  os  prisioneiros 
escaparem  da  prisão  abatida,  emergirem  das  paredes  arruinadas  e, 
finalmente livres, saltarem no infinito. Vejo a maré de seres subir da treva à  
luz. Eis a vida. E tal é  aquela treva que, além de um certo grau, a minha 
vista mais não penetra; e tal é  aquela luz que, além de um limite, o meu 
olho mais não a suporta. E a treva é também dissonância, assim como a luz 
é  harmonia.  A  treva  é  densidade  da  matéria,  sufocamento  de  espírito, 
maldade, ira, desespero. A luz é transparência de espírito, júbilo, bondade, 
amor e bênção.

Sinto  a  luz  mover-se  rumo  as  trevas.  Ela  é  também  força  de 
penetração e atração que desperta e eleva. A treva é  inércia, resistência, 
negação. Sinto o choque e a luta entre as duas forças: o bem e o mal. Se 
envencilham e se dilaceram. Sinto a convulsão da qual treme o universo. 
A luz desce com a violência do amor que arrebata os corações; o ódio 
resiste com tenacidade, a treva clama o seu terror. E se desenvolve uma 
hierarquia de irmanações, uma descida de auxílios, um emaranhado de 
atrações e repulsões. Vejo o turbilhão do amor do alto projetar-se para o 
baixo,  lutar  para  descer;  e  o  turbilhão  da  dor  humana,  do  baixo 
projetando-se  ao  alto,  lutar  para  subir.  Em um momento  supremo da 
histó ria  do  mundo,  vejo  o  vó rtice  do  amor  projetar-se  com  extrema 
violência e a maré  da dor engolfar-se a tal ponto que toca aquele vó rtice. 
Então aparece Cristo. Então a terra se junta ao céu e o céu desce à  terra

248

247



232 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

e,  tra  i  due  estremi  del  dolore  e  dell’amore,  nasce  il  miracolo  della 
redenzione.  Sento nel  mio cuore risonare l’ebbrezza di  quella  fusione e 
cantare la gioia di quella redenzione, come cosa mia perché  anche io sono 
in quella marea di dolore che è presa e fusa in quell’incendio di amore.

Questa che narro è veramente la suprema maturazione di un’anima. È  
cosa che non si può  fingere, né  improvvisare. Tali parole non si scrivono a 
freddo, con la calma soddisfatta di chi si equilibra tra le cose della terra. Vi è  
in  me uno spasimo d’anima che grida  la  sua  gioia  e  la  sua  fatica,  vi  è 
un’esplosione,  uno  struggimento  per  qualcosa  di  sovrumano  che  sta  per 
giungere. Il sublime vuol discendere nella mia penna che non regge e sta per 
infrangersi. Io ardo come una fiaccola di luce. Eppure non so attribuirmi più  
nulla: perché più  i miei concetti sono alti e più  li scrivo abbandonandomi in 
Dio. Lo sento vicino; non so chiedere non so capire di più .

Vivo in una atmosfera d’incendio. Mi sembra che la mia anima non 
possa  più  contenere  la  sua  gioia,  in  un  crescendo  terribile.  Questa 
esaltazione dà  fuoco alla mia parola e rende esprimibile l’inesprimibile. E 
m’indugio e racconto e racconto ancora, per assaporare tutta l’estasi mia, 
per comprenderla, per sentirla tutta nell’inesauribile sua luce. Avanzo con 
l’anima fremente, incalzante, nell’ansia di capire me stesso, di fermare e 
registrare questi lampeggiamenti di spirito. Forse solo l’arpa di un angelo 
può  narrare simili cose. Io qui le deturpo e le insulto. Non ho materia più  
leggera  della  parole  per  esprimermi,  una  immagine  meno  concreta,  un 
pensiero più  fluido e più  trasparente. Vorrei un mezzo più  degno e non lo 
posseggo.  Il  mio  ritmo  interiore  annega  in  questo  marasma  che  è 
l’espressione umana e la luce si spegne, tanti bagliori si confondono e si 
perdono. Il mio racconto segna una macchia deforme ove era un quadro 
sublime. La parola è impura, sa di carne e di terra. Il bello così si deforma, 
il movimento si cristallizza, il pensiero si mutila, tutto precipita in questo 
miserabile mio balbettio. Non v’è  misura nel concepibile umano che possa 
contenere il superconcepibile. Eppure questa immensità  è  così semplice, 
così  spontanea,  così  naturale!  E  cerco  di  essere  semplice  e  spontaneo 
perché la veste non offuschi la bellezza del corpo. Lascio sgorgar la parola 
come  vuol  nascere,  satura  e  trasparente,  vibrante  e  ardente,  come 
l’argomento vuole.  Mi abbandono all’impeto lirico perché  riveli  il  canto 
interiore che mi inebria. Non è  più  possibile qui riflettere e ragionare. Lo 
abbiamo fatto abbastanza. Così io stesso sono in ascolto della voce che 
emerge  dal  profondo,  io  stesso  sono trascinato  nel  suo  impeto  di  dire: 
nasce così uno stile non pensato né  voluto, che ha la forza delle cose vere. 
È  la vibrazione interiore che lo forma e lo sorregge e lo porta lontano ad 
echeggiare nel cuore degli uomini. Sia la forma, la serva dell’idea. Tutto 
sgorga  dalla  ferita  profonda  da  cui  la  passione  trabocca  ed  è  fatto  dei 
brandelli della mia anima, dei palpiti del mio cuore, della febbre di questa

249

250



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 233

e, entre os dois extremos da dor e do amor, nasce o milagre da redenção. 
Sinto  no  meu coração  ressoar  a  euforia  dessa  fusão  e  cantar  a  alegria 
daquela redenção, como se fosse minha, porque também eu estou naquela 
maré de dor que está presa e fundida naquele incêndio de amor.

Esta que narro é verdadeiramente a suprema maturação de uma alma. É  
algo que não se pode fingir, nem improvisar. Tais palavras não se escrivem 
friamente, com a calma satisfeita de quem se equilibra entre as coisas da terra. 
Há  em mim um espasmo de alma que grita a sua alegria e a sua fadiga, há  
uma explosão,  um anseio por algo sobre-humano que está  por chegar.  O 
sublime quer descer à  minha pena que não rege e está  por se partir. Eu ardo 
como uma tocha de luz. No entanto, não sei atribuir-me mais nada: porque 
quanto mais os meus conceitos são elevados e mais os escrevo, abandonando-
me em Deus. O sinto perto; não sei pedir, não sei entender mais.

Vivo numa atmosfera de incêndio. Me parece que a minha alma não 
possa mais  conter  a  sua alegria,  num crescendo terrível.  Esta exaltação 
inflama  as  minhas  palavras  e  torna  expressável  o  inexprimível.  E  me 
demoro e conto e conto de novo, para saborear todo o meu êxtase, para o 
compreender, para o sentir tudo na sua luz inexaurível. Avanço com a alma 
fremente, pressionada, na ânsia de entender a mim mesmo, de firmar e 
registar estes lampejos de espírito. Talvez só  a harpa de um anjo possa 
narrar semelhantes coisas. Eu aqui, as deturpo e as insulto. Não há matéria 
mais  leve  do  que  as  palavras  para  me  exprimir,  nem  imagem  menos 
concreta, nem pensamento mais fluido e mais transparente. Gostaria de um 
meio  mais  digno  e  não  o  possuo.  O  meu  ritmo  interior  sufoca  neste 
marasmo que é  a expressão humana, e a luz se apaga, tantos lampejos se 
confundem e se perdem. O meu conto deixa uma mancha deformada onde 
antes havia um quadro sublime. A palavra é  impura, têm sabor de carne e 
de  terra.  O  belo  assim  se  deforma,  o  movimento  se  cristaliza,  o 
pensamento se mutila, tudo precipita neste miserável meu balbuciar. Não 
há  medida no concebível humano que possa conter o superconcebível. No 
entanto, esta imensidão é tão simples, tão espontânea, tão natural! E busco 
ser simples e espontâneo para que a veste não ofusque a beleza do corpo. 
Deixo fluir a palavra como quer nascer, saturada e transparente, vibrante e 
ardente,  como o tema requer.  Me abandono ao ímpeto lírico para que 
revele o canto interior que me inebria. Não é  mais possível aqui refletir e 
raciocinar. O fizemos bastante. Assim eu mesmo estou em escuta da voz 
que emerge das profundezas, eu mesmo sou arrastado no seu ímpeto de 
dizer: nasce assim um estilo não pensado nem desejado, que tem a força 
das coisas verdadeiras. É  a vibração interior que o forma e o sustenta e o 
leva para longe para ecoar nos corações dos homens. Seja a forma, a serva 
da ideia. Tudo flui da ferida profunda da qual a paixão transborda e é feita 
dos fragmentos da minha alma, do palpitar do meu coração, da febre desta

250

249



234 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

tensione di cui vivo. Per quanto inadeguati i mezzi, questo è sempre il canto 
inenarrabile del dolore e dell’amore che erompe dalle profondità dell’essere.

Ecco, la mia anima non è  più  entro la casa del corpo. La sensazione 
di Dio passa vicino e il mio io si dissolve nel suo rapimento. Io mio dire va 
inconscio per una scia luminosa che sembra tracciata nel cielo dal volo di 
un angelo. Non ho più  la forza di restare al mio posto di analisi perché  la 
sensazione sgorghi con metodo. Sonnecchia assopita la mia carne e ne odo 
lontano il  palpito lento; schianta la mia anima nel parossismo della sua 
tensione.  Devo  comprimere  l’istantaneità  del  pensiero  e  incanalarlo  in 
parole. Sono sitibondo di Dio. Mi umilio e mi annullo e ciò  mi eleva; mi 
brucio  e  mi  sposso  e  ciò  mi  alimenta  e  mi  sazia.  È  colma finalmente 
l’insaziabile anima mia.

Ho  negli  occhi  un  pulviscolo  d’oro,  negli  orecchi  una  musica 
inebriante;  in  tutti  i  sensi  una  sublimazione  stupenda.  Vorrei  spezzare 
questa penna inerte che non sa piangere e amare con me. Nel mio animo 
s’intreccia  la  danza  superba  e  armoniosa  delle  forze  cosmiche  che  mi 
cantan dentro un canto profondo e  superbo.  Mi penetra  una musica di 
movimenti e di risonanze così trascendentali che non so esprimere. Dio si 
infrange nei suoi splendori, il mistero si apre come una melodia, l’idea è 
viva  e  rivive  dalle  cose  in  me.  Mi  avvicino  al  centro  donde  tutte  le 
rappresentazioni discendono, ove tutte le espressioni si equivalgono, tutte 
le emanazioni si unificano. Tocco l’unità  fondamentale del vero e del bello, 
il momento in cui convergono e si fondono, il fulcro in cui si sostengono 
tutte le vibrazioni dell’universo. Sento l’unità che è alle radici della vita, nel 
profondo dell’essenza delle  cose;  oltre la  forma transitoria,  molteplice e 
divisa, ho ritrovata la sostanza una, indivisibile, eterna. Tocco, accentrata 
in un unico palpito, la sintesi massima della conoscenza e dell’amore.

Chi è all’esterno non vede; guarda e resta nel suo concepibile e non si 
accorge  che  un  essere  è  uscito  dall’orbita  delle  attrazioni  umane.  Sono 
oramai un bolide che gira vertiginosamente intorno al suo sole, si è  fuso 
nella  sua  attrazione,  è  chiuso  in  quel  campo  di  forze  e  non  può  più  
fuggirne.  Non  mi  sono  accorto,  nell’entusiasmo  delle  realizzazione, 
nell’impeto  dell’amore,  che  la  voragine  era  immensa  e  che  avverare  il 
sogno era troppo per le  forza di  un uomo. Non mi accorgevo che,  nel 
processo  di  progressiva  sintonizzazione  con  la  sorgente  delle  mie 
registrazioni ispirative, nel desiderio di scrutarle sempre più  da vicino, mi 
avvicinavo ad una vampa di incendio, ad un vortice che avrebbe inghiottito 
di me, volontà, coscienza, tutto il mio essere. Ho tanto lottato per giungere 
all’armonizzazione e non mi accorgevo che mi precipitavo in un turbine di 
forze che avrebbe assorbito la nota distinta della mia personalità. Non ho 
più  la mia vibrazione e mi son perduto nella vibrazione dell’universo, non 
ho più  voce mia, che si è  perduta nella voce di Dio. Credevo di udire la

251

252

253



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 235

tensão da qual vivo. Por quanto inadequados os meios, este é  sempre o 
canto inenarrável da dor e do amor que irrompe das profundezas do ser.

Eis, a minha alma não está  mais na casa do corpo. A sensação de 
Deus passa próxima e o meu eu se dissolve no seu arrebatamento. O meu 
dizer vai inconsciente por uma trilha luminosa que parece traçada no céu 
pelo voo de um anjo. Não tenho mais a força de permanecer no meu lugar 
de análise para que a sensação brote com método. Adormece absorvida a 
minha carne, e lhe ouço distante o palpitar lento; esmaga a minha alma no 
paroxismo  da  sua  tensão.  Devo  comprimir  a  instantaneidade  do 
pensamento e canalizá-la em palavras. Sou sedento de Deus. Me humilho e 
me aniquilo, e isso me eleva; me queimo e me exauro, e isso me alimenta e 
me sacia. Está cheia finalmente a insaciável alma minha.

Tenho nos olhos uma poeira de ouro, nos ouvidos uma música inebriante; 
em todos os sentidos, uma sublimação estupenda. Gostaria de quebrar esta pena 
inerte que não sabe chorar e amar comigo. Na minha alma, se entrelaça a dança 
soberba e harmoniosa das forças cósmicas que cantam dentro de mim um canto 
profundo e soberbo. Me penetra uma música de movimentos e de ressonâncias 
tão transcendentais que não sei exprimir. Deus se estilhaça nos seus esplendores, 
o mistério se abre como uma melodia, a ideia está viva e revive das coisas em 
mim. Me aproximo ao centro de onde todas as representações descem, onde 
todas as expressões se equivalem, todas as emanações se unificam. Toco a 
unidade fundamental do verdadeiro e do belo, o momento no qual convergem e 
se fundem, o fulcro no qual se sustentam todas as vibrações do universo. Sinto a 
unidade que está na raiz da vida, nas profundezas da essência das coisas; além 
da forma transitória, múltipla e dividida, redescobri a substância una, indivisível, 
eterna.  Toco,  concentrado em uma única  palpitação,  a  síntese máxima do 
conhecimento e do amor.

Quem  é  de  fora  não  vê;  olha  e  permanece  no  seu  concebível 
próprios  e  não  percebe  que  um  ser  escapou  da  ó rbita  das  atrações 
humanas. Sou agora uma bó lido que gira vertiginosamente em torno de 
seu sol, fundido na sua atração, encerrado naquele campo de forças e não 
pode mais fugir. Não me ocorreu, no entusiasmo da realização, no ímpeto 
do amor, que a voragem era imensa e que realizar o sonho estava além 
das  forças  de  um  homem.  Não  me  ocorreu  que,  no  processo  de 
progressiva sintonização com a fonte dos meus registros inspirativos, no 
desejo  de  perscrutá-la  sempre  mais  de  perto,  me aproximava  de  uma 
labareda de incêndio, de um vó rtice que teria engolido de mim, vontade, 
consciência, todo o meu ser. Lutei tanto para alcançar a harmonização e 
não me ocorreu que me precipitava em um turbilhão de forças que teria 
absorvido  a  nota  distinta  da  minha  personalidade.  Não  tenho  mais  a 
minha vibração e estou perdido na vibração do universo, não tenho mais 
a  minha  voz,  que  se  perdeu  na  voz  de  Deus.  Creio  ter  ouvido  a

251

253

252



236 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

piccola musica del mio pensiero ed essa è  diventata la musica del creato. 
Avevo  tanto  bisogno  di  amore  nel  deserto  terrestre  e  mi  ero  gettato 
follemente verso il centro dalla mia ispirazione. Ora mi spaventa quasi il 
vederlo venirmi incontro come una incendiaria meteora gigantesca. Già  le 
fiamme si protendono verso la mia anima, qualche lingua di fuoco già  la 
lambisce, la saggia e la prova, e si ritrae per darle respiro. La abitua per 
gradi  alla  sua  atmosfera  di  fuoco.  Si  ritrae  abbandonandomi  nella 
disperazione della mia cecità  umana e torna a baciarmi per incendiarmi di 
nuovo.  In  queste  alternativa  mi  attrae  e  mi  solleva.  Quelle  lingue  si 
lanciano e si attorcigliano intorno al mio spirito per rapirlo a sé  nel centro 
dell’incendio.

Ardo ma non consumo, brucio e non muoio. Scroscia intorno a me 
paurosamente il crollo delle cose umane e io son solo, povera anima nuda, 
nella  sfolgorante  nudità  della  sostanza.  Ho  ancora  il  gesto  puerile  di 
aggrapparmi, ma non ho più  mani, di chiudere gli occhi alla troppa luce e 
non ho più  occhi, vorrei fuggire e son fuori dello spazio e del tempo. Sento 
una tempesta immensa nel cielo e nel mezzo una voce che mi dice: non 
temere, sono Io. “Ego sum qui sum”. L’inesprimibile è  in me e io ho la 
forza di parlare. Dio è in me, vibrante nella mia sensazione, e io ho la forza 
di non morire. Sono nella Tua orbita, Signore, e precipito in Te. Anche nel 
Tuo amore, abbi pietà della mia debolezza.

254



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 237

pequena música do meu pensamento e ela se tornou a música da criação. 
Tinha  tanta  necessidade  de  amor  no  deserto  terrestre  e  me  atirava 
loucamente rumo ao centro da minha inspiração. Agora quase me assusta o 
vê-lo vindo ao meu encontro como um incendiário meteoro gigantesco. As 
chamas já  se projetam rumo a minha alma, algumas línguas de fogo já  a 
lambe, a conhece e a prova, e se retrai para lhe dar trégua. A habitua por 
graus à  sua atmosfera de fogo. Se retrai, abandonando-me no desespero da 
minha cegueira humana, e retorna para beijar-me, para incendiar-me de 
novo. Nessa alternativa me atrai e me eleva. Aquelas línguas se lançam e se 
retorcem em torno do meu espírito, para arrebatá-lo para si no centro do 
incêndio.

Ardo, mas não consumo, queimo e não morro. Irrompe em torno de 
mim assustadoramente o colapso das coisas humanas e estou só ,  pobre 
alma nua, na fulgurante nudez da substância. Tenho ainda o gesto pueril de 
agarrar-me, mas não tenho mais mãos, de fechar os olhos à luz excessiva, e 
não tenho mais olhos, gostaria de fugir, e estou fora do espaço e do tempo. 
Sinto uma tempestade imensa no céu e no meio uma voz que me diz: não 
tema, sou Eu. “Ego sum qui sum”. O inexprimível está  em mim e eu tenho 
a força de falar. Deus está em mim, vibrante na minha sensação, e eu tenho 
a força de não morrer. Estou na Tua órbita, Senhor, e precipito em Ti. 
Mesmo em Teu amor, tem piedade da minha fraqueza.

254



238 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

VIII. La sensazione di Dio

Dio così appare nell’anima. L’esistenza di Dio spunta cioè in essa e si 
fissa come fatto sensibile. Quell’idea centrale, sintesi dell’universo, viene 
toccata dalla coscienza appena questa raggiunga il piano mistico. Questa è  
la sostanza della mia esperienza che qui descrivo. Nel piano razionale la 
ragione  cerca  Dio,  ma,  nell’analisi,  non  lo  trova  (scienza).  Nel  piano 
intuitivo (es.: “La Grande Sintesi”), Dio appare nella mente, ma solo come 
concetto e resta una visione esteriore e distinta dall’io. Nel piano mistico 
(es.:  “Ascesi  Mitica”),  Dio  appare  nella  coscienza  come  sensazione 
totalitaria  interiore,  una  con  l’io,  la  sintesi  della  verità  diventa  amore 
(unione  con  Dio).  In  questo  piano  la  rivelazione  diventa  rapimento. 
Metodo per la conoscenza anche questo, ma inusitato e tanto più  profondo. 
La scienza adotta il metodo dell’osservazione. Ho adottato, per superarla, il 
metodo  dell’intuizione  e  l’ho  descritto.  Questo  è  il  metodo 
dell’unificazione. Ma esso è  posizione così fuori del comune, così lontana 
dall’atteggiamento della normale coscienza umana, che in questo piano non 
è  comprensibile, attuabile, né  ad esso si può  comunicare. Si vedono qui 
risorgere,  dinanzi  all’idea  di  Dio,  viva  nella  mia  esperienza,  i  livelli  di 
coscienza  esposti  nel  diagramma  dell’ascensione  spirituale.  Qui  si 
comprende quale tremenda realizzazione sensoria sia per lo spirito toccare 
il piano dell’unificazione. Ecco come si può  dire: Dio è  in me, vibrante 
nelle mie sensazioni.

Descriviamola  ancora,  mi  si  lasci  ancor  dire  di  questa  così 
straordinaria  forma di  coscienza.  Io  mi  espando nella  vastità  delle  mie 
sensazioni.  Le  vie  sensorie  si  moltiplicano  all’infinito  man  mano  che 
l’anima  evolve.  Quando  tutto  nell’ascesa  si  smaterializza,  la  vibrazione 
giunge al centro cosciente non più  solo per il canale dei sensi, unica via 
normalmente aperta, ma da ogni lato, eccita risonanza in mille forme e 
ogni risonanza è  sensazione. Come nel piano intuitivo si erano spalancate 
le porte della comprensione, nel piano mistico si spalancano le porte della 
sensazione. Si forma una percezione animica diretta.

Siamo oltre lo spazio e il  tempo,  nell’infinito.  Misura umana non 
serve. Il tutto e un punto, l’eternità  e un istante, si identificano. Tutto è  
onnipresente e contemporaneo. Allora si comprende che spazio e tempo 
sono barriere esistenti solo nella nostra dimensione del relativo e che esse 
sono una apparenza: altro modo di esistere, per cui Dio è, come centro e 
periferia, come concetto e manifestazione, come assoluto e relativo, come 
principio  e  forma.  Io  vedo  senza  occhi  il  firmamento  interiore 
dell’universo, in cui tutto parla e non ha parole. La sostanza va e viene,

255

256

257



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 239

VIII. A sensação de Deus

Deus, assim, aparece na alma. A existência de Deus desponta, i. é., 
nela  e  se fixa como um fato sensível.  Aquela ideia central,  síntese do 
universo, é tocada pela consciência assim que esta atinge o plano místico. 
Esta  é  a  essência  da  minha experiência,  que  aqui  descrevo.  No plano 
racional, a razão busca Deus, mas, na análise, não O encontra (ciência). 
No plano intuitivo (ex.:  “A Grande Síntese”),  Deus aparece na mente, 
mas só  como um conceito e permanece uma visão exterior, distinta do 
eu. No plano místico (ex.: “Ascese Mítica”), Deus aparece na consciência 
como sensação totalmente interior, una com o eu; a síntese da verdade 
torna-se  amor  (união  com  Deus).  Neste  plano,  a  revelação  torna-se 
arrebatamento. Método para o conhecimento mesmo este, mas inusitado 
e tão mais profundo. A ciência adota o método da observação. Adotei, 
para superá-la, o método da intuição e o descrevi. Este é  o método da 
unificação. Mas ele é  posição tão fora do comum, tão distante da atitude 
da  normal  consciência  humana,  que  neste  plano não  é  compreensível, 
atuável, nem a ele se pode comunicar. Se veem aqui ressurgir, diante da 
ideia  de  Deus,  viva  na  minha  experiência,  os  níveis  de  consciência 
expostos no diagrama da ascensão espiritual. Aqui se compreende qual 
tremenda  realização  sensó ria  seja  para  o  espírito  tocar  o  plano  da 
unificação.  Eis  como se  pode  dizer:  Deus  está  em mim,  vibrante  nas 
minhas sensações.

Descrevamos-la  ainda,  deixe-me  dizer  ainda  mais  sobre  esta  tão 
extraordinária  forma  de  consciência.  Eu  me  expando  na  vastidão  das 
minhas sensações. As vias sensórias se multiplicam ao infinito à  medida 
que a alma evolui. Quando tudo na ascensão se desmaterializa, a vibração 
atinge o centro consciente não mais só  pelo canal dos sentidos, única via 
normalmente aberta, mas de cada lado, excita ressonância em mil formas, 
e cada ressonância é  sensação. Assim como no plano intuitivo se abriram 
as  portas  da  compreensão,  no  plano  místico  se  abrem  as  portas  da 
sensação. Se forma uma percepção anímica direta.

Estamos além do espaço e do tempo, no infinito. Medida humana 
não serve. O todo e um ponto, a eternidade e um instante, se identificam. 
Tudo é  onipresente e contemporâneo. Então se compreende que espaço e 
tempo são barreiras existentes só  na nossa dimensão do relativo, e que eles 
são uma aparência: outra modo de existir,  pelo qual Deus existe, como 
centro e periferia, como conceito e manifestação, como absoluto e relativo, 
como  princípio  e  forma.  Eu  vejo  sem olhos  o  firmamento  interior  do 
universo, no qual tudo fala e não tem palavras. A substância vai e vem,

257

256

255



240 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

dall’idea  alla  sua  espressione  e  dall’espressione  all’idea.  Movimento 
immenso che è  pur una vibrazione immobile che semplicemente è. Ogni 
vita  è  un  palpito  di  questa  pulsazione.  No,  non  mi  smarrisco:  sono 
tremendamente  presente  nella  mia  sensazione.  Respiro  quel  ritmo nella 
mia stessa vita. A questa profondità  di coscienza la vita è una; l’universo è  
un  grande  organismo  di  cui  sono,  come  tutti,  anch’io  un  piccolo 
ingranaggio, utile, inconfondibile, necessario, eternamente in funzione.

La verità  è  in me; vi sono immerso e mi nutre; la percepisco per 
immedesimazione. Il mistero è  la barriera di tenebra che il guscio della 
materia impone. Superata la materia il mistero scompare. La limitazione è 
nell’illusione del nostro relativo, non nella realtà. Il tutto è saturo di verità e 
la grida a gran voce e l’anima è  fatta per udire. Basta rompere il guscio ed 
emergere dalla propria sordità.

Il tutto è saturo di amore: esso è la vibrazione che collega il particolare 
che  sembra  disperso  in  un  pulviscolo  impalpabile,  lo  attrae,  lo  stringe 
compatto,  lo  riporta  ad  unità.  Sento  che  nella  sua  infinita  molteplicità 
l’universo è  uno. Echeggia in me il roteare delle forze che tutto collegano, 
sorreggono e guidano. Ogni punto si ritrova nel tutto, il tutto si ritrova in 
ogni  punto.  Tutto  è  individuato  ma  comunicante,  tutto  è  distinto  ma 
inscindibile,  tutto  va  per  una  legge  inflessibile  e  pur  elastica  di  infiniti 
adattamenti e compensazioni e si elabora nella immobilità  del suo intimo 
movimento. Così io mi ritrovo fuso nel tutto e il tutto è  fuso in me. Sono 
oramai onnipresente nello spazio, coesistente nel tempo, come è  qualunque 
coscienza in questo piano. Così la mia vita è nella vita di tutte le creature, la 
mia percezione, la mia coscienza è  in tutto l’universo. Ecco la sensazione 
della nuova dimensione; essa è  il superamento e l’annullamento di tutte le 
misure  precedenti.  Dove  un  essere  esiste  io  sono,  sento,  vivo.  Ecco 
sensazione interiore, la vera, di Dio. La mia concezione e sensazione si fonde 
nella concezione e sensazione in cui l’universo concepisce e sente se stesso. 
Nessuna obiezione teologica o scientifica potrà distruggere questa mia forma 
di coscienza universale. La voce di Dio è più  forte della voce degli uomini.

L’infinito  non  è  l’immenso,  l’incommensurabile,  come  si  suol 
pensare; non è  né  grande né  piccolo. È  semplice, spontaneo, calmo; non è 
una  faticosa  estensione,  una  fantastica  moltiplicazione  di  misure.  E 
un’atmosfera naturale e tranquilla in cui sono caduti i limiti, è  superata la 
negazione.  Non  è  un  multiplo  del  finito,  ma  una  cosa  diversa. 
L’annientamento come coscienza umana mi fa emergere alla superficie di 
un oceano luminoso e uguale,  senza tempeste e libero. Spazio e tempo 
sono tenebra, scissioni, prigione, barriera, negazione. L’infinito è lo stato di 
riposo che è  oltre i limiti che la mente umana sente nel relativo di poter 
eternamente  superare.  Ivi  lo  spirito  è  giunto;  ha  oltrepassato  ogni 
superamento e ogni fatica.

258

259

260



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 241

da ideia à  sua expressão e da expressão à  ideia. Movimento imenso que é 
porém  uma  vibração  imóvel  que  simplesmente  é.  Cada  vida  é  uma 
palpitação  desta  pulsação.  Não,  não  me  perco:  estou  tremendamente 
presente na minha sensação. Respiro aquele ritmo na minha própria vida. 
A esta profundidade de consciência, a vida é  una; o universo é  um grande 
organismo do qual sou, como todos os outros, também eu uma pequena 
engrenagem, ú til, inconfundível, necessária, eternamente em função.

A verdade está  em mim; nela estou imerso e me nutre; a percebo 
por identificação. O mistério é a barreira da treva que a casca da matéria 
impõe. Superada a matéria, o mistério desaparece. A limitação reside na 
ilusão  do  nosso  relativo,  não  na  realidade.  O  tudo  está  saturado  de 
verdade e a clama em alta voz, e a alma é feita para ouvir. Basta romper a 
casca e emergir da própria surdez.

O tudo está saturado de amor: ele é a vibração que conecta o particular, 
que parece disperso em uma poeira impalpável, o atrai, o mantém compacto, 
o reconduz à  unidade. Sinto que na sua infinita multiplicidade o universo é 
uno. Ecoa em mim a rotação das forças que tudo conectam, sustentam e 
guiam. Cada ponto se reencontra no todo, o todo se reencontra em cada 
ponto. Tudo é  individual, mas comunicante, tudo é  distinto, mas incindível, 
tudo  vai  por  uma  lei  inflexível,  mas  elástica,  de  infinitos  ajustes  e 
compensações, e se elabora na imobilidade do seu íntimo movimento. Assim, 
eu me reencontro fundido no todo, e o todo se funde em mim. Sou agora 
onipresente  no  espaço,  coexistente  no  tempo,  assim  como  é  qualquer 
consciência  neste  plano.  Assim,  a  minha  vida  está  na  vida  de  todas  as 
criaturas, a minha percepção, a minha consciência está  em todo o universo. 
Eis a sensação da nova dimensão; ela é a superação e a aniquilação de todas as 
medidas precedentes. Onde um ser existe, eu sou, sinto, vivo. Eis a verdadeira 
sensação  interior de Deus.  A minha concepção e sensação  se fundem na 
concepção  e  sensação  nas quais  o universo concebe e sente a  si  mesmo. 
Nenhuma objeção teológica ou científica poderá destruir esta minha forma de 
consciência universal. A voz de Deus é mais forte que a voz dos homens.

O  infinito  não  é  o  imenso,  o  incomensurável,  como  se  costuma 
pensar; não é nem grande nem pequeno. É  simples, espontâneo, calmo; não 
é  uma cansativa extensão, uma fantástica multiplicação de dimensões. E 
numa atmosfera natural e tranquila na qual os limites caíram, é superada a 
negação.  Não  é  um  mú ltiplo  do  finito,  mas  uma  coisa  diversa.  A 
aniquilação como consciência humana me faz emergir à  superfície de um 
oceano luminoso e igual,  sem tempestades e livre.  Espaço e tempo são 
trevas, cisões, prisão, barreira, negação. O infinito é  o estado de repouso 
que está  além dos limites que a mente humana sente no relativo que pode 
eternamente superar. Ali o espírito chegou; ultrapassou cada superação e 
cada esforço.

258

260

259



242 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

È  in  questa zona delle  grandi  calme che lo spirito ode la  musica 
profonda che è  nei fenomeni, il ritmo estetico e logico dei loro sviluppi, 
l’armonia degli equilibri e delle finalità.  Tutto ciò  non è  più  solo magra 
comprensione d’intelletto, ma si avvicina all’anima, dentro di lei risorge e 
con lei si fonde in un canto unico e immenso. Questo canto la prende, la 
avvince, la trascina e in lei irrompe e si unifica in un’esultanza potente e 
stupenda.  Sembra  che  l’anima  esploda  proiettandosi  nell’universo  e 
l’universo  si  concentri  per  racchiudersi  in  essa.  In  questa  dimensione 
superspaziale, universo e spirito hanno la stessa estensione. È  così bella e 
dolce l’armonia del creato, che il sintonizzarsi con essa, l’unificarsi nella 
sua risonanza, costituisce un rapimento che nel suo grado più  intenso è 
l’estasi in cui si tocca la sensazione di Dio. La preghiera non è che l’iniziale 
armonizzazione;  armonizzatevi,  ovunque,  nella  maestosità  del  canto 
gregoriano,  nel  simbolismo  liturgico,  nelle  correnti  emananti  dalle 
cattedrali trecentesche, armonizzarsi con ancor maggiore immediatezza di 
fronte al Divino spettacolo del creato, armonizzarsi nell’estetica suprema di 
un atto di bontà  e di amore fraterno in Cristo, questa è  la via che conduce 
alla sensazione di Dio. Cristo apparve e non poteva non apparire a San 
Francesco  alla  Verna,  che  come  l’ultimo  termine  di  questa  suprema 
armonizzazione.

Le fibra umane si spezza nella tensione di questi parossismi. Ho 
udita l’armonia del creato, mi sono fuso in essa e ho toccato la sensazione 
di Dio. Il mio cuore ha battuto nel cuore di tutte le creature sorelle e in 
questo palpito mi ha percosso l’amore di Dio. Tutte le voci han parlato in 
me e a tutte le voci ho risposto. Mi ha guidato al centro di sfera in sfera 
un cantico d’amore. Risalendo lungo le sinfonie dei fenomeni e le teorie 
degli esseri, il mio spirito è  asceso a Dio. Ma l’ultima tensione dell’estasi 
è  immensa,  lo  spirito  non regge a  lungo e  precipita  di  dimensione in 
dimensione,  per ridestarsi  come coscienza normale nel  corpo esanime. 
Odo  allora  come  un’eco  il  canto  andare  ancor  di  sfera  in  sfera,  una 
saliente  dolcissima  armonia  che  svanisce  e  si  spegne  nella  tenebra 
terrestre. Torna la menzogna dei sensi e rivivo sol per riudire il palpito 
del mio cuore stanco. Non stringo in me che un ricordo e un rimpianto, 
che un’ansia accorata di quel mio paradiso lontano, che quaggiù  appare 
pazzia e che sembra non debba tornare mai più .

261

262



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 243

É  nessa  zona  das  grandes  calmas  que  o  espírito  ouve  a  música 
profunda  que  está  nos  fenômenos,  o  ritmo  estético  e  lógico  dos  seus 
desenvolvimentos, a harmonia dos equilíbrios e das finalidades. Tudo isso 
não é  mais só  magra compreensão do intelecto, mas se aproxima da alma, 
dentro dela ressurge e com ela se funde em um canto único e imenso. Este 
canto a apreende, a cativa, a arrebata e nela irrompe e se unifica em uma 
exultação potente e estupenda. Parece que a alma explode, projetando-se 
no  universo,  e  o  universo  se  concentra  para  se  encerrar  nela.  Nesta 
dimensão superespacial, universo e espírito têm a mesma extensão. É  tão 
bela e doce a harmonia da criação que o sintonizar-se com ela, o unificar-
se na sua ressonância, constitui um arrebatamento que, no seu grau mais 
intenso, é  o êxtase em que se toca a sensação de Deus. A oração não é  
senão  a  inicial  harmonização;  harmonizem-se  em todos  os  lugares,  na 
majestosidade do canto gregoriano, no simbolismo litú rgico, nas correntes 
que emanam das catedrais trecentistas, harmonizem-se com ainda maior 
imediatismo diante do Divino espetáculo da criação,  harmonizem-se na 
estética suprema de um ato de bondade e de amor fraterno em Cristo, esta 
é a via que conduz à sensação de Deus. Cristo apareceu e não podia deixar 
de  aparecer  a  São  Francisco  no  Alverne,  como  o  ú ltimo  termo  desta 
suprema harmonização.

A  fibra  humana  se  rompe  na  tensão  destes  paroxismos.  Ouvi  a 
harmonia da criação, me fundi a ela e toquei a sensação de Deus. O meu 
coração bateu no coração de todas as suas criaturas irmãs, e nesta palpitação 
me percorreu o amor de Deus. Todas as vozes falavam em mim, e a todas as 
vozes respondo. Me guiou ao centro, de esfera em esfera, um cântico de 
amor. Elevando-se através das sinfonias dos fenômenos e das teorias dos 
seres, o meu espírito ascendeu a Deus. Mas a ú ltima tensão do êxtase é 
imensa; o espírito não resiste muito e despenca de dimensão em dimensão, 
para redespertar como consciência normal no corpo exânime. Ouço, então, 
como um eco o canto ir, ainda, de esfera em esfera, uma saliente dulcíssima 
harmonia que se desvanece e se dilui na treva terrestre. Retorna a mentira 
dos sentidos e revivo só  para ouvir novamente a palpitação do meu coração 
cansado.  Não  conservo  em  mim  senão  uma  recordação  e  um 
arrependimento, senão uma ânsia amargurada daquele meu paraíso distante, 
que aqui embaixo parece loucura e que parece não deva voltar jamais.

261

262



244 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

IX. Cristo

Ecco a quali sensazioni e piani di coscienza ci porta l’ascesi mistica. 
È  in questo piano che ho raggiunto e solo si può  raggiungere la conoscenza 
immediata del Cristo. So quale tremenda cosa io dica e solo ora potevo 
dirla, dopo essermi maturato attraverso le esperienze qui descritte. Finora 
ho taciuto. Ma la mia trattazione si muove tutta in una convergenza fatale 
verso questo culmine in cui si appunta la sintesi suprema del mio pensiero 
e della mia vita1. La figura in cui la concezione astratta e sublime dell’estasi 
si umanizza, rendendosi ancor più  accessibile come rappresentazione e si 
avvicina così alla coscienza normale, è  Cristo. La sua voce ha preso forma 
e si è  delineata in quel volto che contemplo con amore e tremore, si è 
definita  in un Essere che mi ha preso per mano e mi ha detto:  tu hai 
camminato e sei stanco; ma non puoi fermarti.  Devi ancora avanzare e 
superare altre lotte e fatiche. Seguimi. Non puoi più  fermarti. Coraggio. Io 
ti sono accanto. Nella dolcezza della carezza, nell’impeto della tempesta, 
nel  terrore  della  solitudine  ho  udito  ancora:  seguimi,  seguimi.  E  quel 
comando si è  stampato in me. Allora sono tornato bambino, si è  chiusa la 
vista della terra e si è riaperta la visione del cielo e l’estasi mi ha ripreso nel 
suo grembo e mi ha riportato lontano.

E la Sua figura che mi appare e mi attrae nel centro dell’incendio, la 
meteora gigantesca che mi si avvicina fiammeggiando. Era una voce ed è 
divenuta una figura sensibile e vicina, completa nella sublimazione di tutti 
gli attributi del concepibile. Alla debolezza di umana rappresentazione, al 
bisogno della materia di concretare, sono concesse delle immagini, ma esse 
non  sono  il  Cristo.  Certe  figure  dolciastre,  di  una  dolcezza  molle  ed 
esteriore,  tutta  rosea  e  rotonda,  sono  un  velo  non  un’espressione,  sono 
allontanamento e  sofferenza per  chi  le  contempla.  Il  Cristo  vero è  una 
realtà  e una sensazione immensa che rifiuta immagini: è  un infinito che si 
conquista  per  successive  approssimazioni.  Man  mano  che  lo  spirito 
ascende, ai vari piani di coscienza corrispondono vari piani di conoscenza 
del Cristo, i quali sono una rivelazione progressiva della Sua divinità. Nel 
piano sensorio la coscienza non supera la rappresentazione concreta del 
Cristo storico, del concetto incarnato in forma umana. Nel piano razionale 
la coscienza critica cerca, in quella figura, Dio, senza sapervi giungere. Nel 
piano intuitivo la coscienza trova per ispirazione nella rivelazione il Cristo 
cosmico e comprende che coincide con la Divinità. Nel piano mistico la 
coscienza sente per amore il  Cristo mistico e,  dalla concezione di Dio, 
passa all’unificazione con Dio.

1 V. “Cristo e la sua legge”.

263

264



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 245

IX. Cristo

Eis a quais sensações e planos de consciência nos conduz a ascese 
mística. É  neste plano que alcancei, e só  se pode alcançar, o conhecimento 
imediato do Cristo. Sei qual tremenda coisa eu digo, e só  agora pude dizê-
la, depois de ter-me amadurecido através das experiências aqui descritas. 
Até  agora, calei. Mas a minha discussão se move toda numa convergência 
fatal  para  esta  culminância,  onde  se  aponta  a  síntese  suprema do meu 
pensamento e da minha vida1.  A figura na qual a concepção abstrata e 
sublime do êxtase se humaniza,  tornando-se ainda mais  acessível  como 
representação e se aproxima assim da consciência normal, é  Cristo. A sua 
voz tomou forma e se delineou naquele rosto que contemplo com amor e 
tremor, se definiu num Ser que me tomou pela mão e me disse: caminhaste 
e estás cansado; mas não podes deter-te. Deves ainda avançar e superar 
outras lutas e fadigas. Segue-me. Já  não podes mais deter-te. Coragem. Eu 
estou ao teu lado. Na doçura da carícia, no ímpeto da tempestade, no terror 
da solidão, ouvi ainda: segue-me, segue-me. E aquele comando se gravou 
em mim. Então me tornei criança, se fechou a visão da terra e se reabriu a 
visão do céu, e o êxtase me tomou de volta no seu colo e me carregou para 
longe.

E a Sua figura que me aparece e me atrai no centro do incêndio, o 
meteoro gigantesco que se aproxima de mim, flamejando. Era uma voz, e 
se tornou uma figura sensível e próxima, completa na sublimação de todos 
os  atributos  do  concebível.  A  debilidade  da  humana  representação,  a 
necessidade da matéria se concretizar, foram concedidas imagens, mas elas 
não  são  o  Cristo.  Certas  figuras  adocicadas,  de  uma  doçura  suave  e 
exterior, toda rósea e arredondada, são um véu, não uma expressão; são 
distanciamento e sofrimento para quem as contempla. O Cristo verdadeiro 
é  uma realidade e uma sensação imensa que rejeita imagens: é  um infinito 
que se conquista por sucessivas aproximações. À  medida que o espírito 
ascende, os vários planos de consciência correspondem vários planos de 
conhecimento do Cristo, os quais são uma revelação progressiva da Sua 
divindade. No plano sensório,  a consciência não supera a representação 
concreta do Cristo histórico, do conceito encarnado em forma humana. No 
plano racional, a consciência crítica busca naquela figura, Deus, sem saber 
como alcançá-lo. No plano intuitivo, a consciência encontra por inspiração 
na  revelação  o  Cristo  cósmico  e  compreende  que  coincide  com  a 
Divindade.  No  plano  místico,  a  consciência  sente  por  amor  o  Cristo 
místico e, da concepção de Deus, passa à unificação com Deus.

1 V. “Cristo”.

264

263



246 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

La  coscienza  così  raggiunge  e  tocca  progressivamente  un  Cristo 
sempre più  interiore, penetrando nella Sua profondità,  un Cristo sempre 
più  reale e immateriale, ad esso avvicinandosi prima col senso, poi con la 
mente  e  poi  col  cuore,  un  Cristo  sempre  più  grande,  più  potente,  più  
buono, più  unitario, più  trasparente della Sua realtà, cioè, più  identico a 
Dio. In questa progressione di immaterialità  e di interiorità  lo spirito si 
avvicina alla Sua divina realtà, sente più  evidente la Sua verità. Ho vissuto 
a queste diverse profondità  del  reale,  nei  diversi  piani  di  coscienza;  ho 
sentito, dalla vastità concettuale della rivelazione mosaica fermatasi al Dio-
creatore, emergere il Cristo mistico, il Dio-amore, che dal mondo cosmico 
concettuale della mente fiorisce nell’intimo mondo mistico del sentimento 
e del cuore. Il  Cristo che io sento e che amo è  un Cristo immateriale, 
interiore, identico a Dio; Egli è  un ritmo in cui mi armonizzo e nella cui 
sintonia mi dissolvo, una vibrazione di cui voglio fare me stesso e che di 
me vuol fare se stessa. Sarà  un Cristo troppo alto per i comuni bisogni 
della concezione normale; ma solo questo è  il Cristo reale; solo in questa 
interiorità  e immaterialità  è  concepibile in Esso la Divinità, la presenza, 
l’unificazione.

Gli  scrittori  narrano  le  vicende  del  Cristo  storico,  l’arte  tenta  di 
esprimere il volto concreto, il rito stesso commemora basandosi sul fatto di 
una  vita  vissuta  quaggiù .  L’occhio  umano  si  ferma  alla  manifestazione 
sensoria  e,  solo  attraverso  questa,  faticosamente  risale  alla  realtà  
immateriale. Così della vita di Cristo sosta di preferenza sul lato umano, il 
dramma sanguinoso della croce, più  che sul lato divino, il trionfo luminoso 
della risurrezione. Ma quello è il momento inferiore, il più  denso e pesante, 
in cui lo spirito viene a contatto con la materia. È  il  lato meno divino, 
meno bello, se in Cristo il meno bello può  esservi; il momento in cui la 
luminosità  ha la potenza di immergersi, senza pur spegnersi, nelle tenebre. 
Questo è  il  Cristo storico, genio, riformatore e martire, l’uomo visto da 
tutti.  È  il  fatto  tangibile  e  innegabile,  in  cui  il  supersensibile  si  è 
materializzato,  il  fatto  toccato  anche  dagli  scrittori  materialisti  e 
denigratori, impotenti a salire e che non hanno saputo andar più  oltre. In 
questo aspetto del Cristo, l’infinito si è  chiuso nel ritmo corto della vita di 
un uomo, perché anche i ciechi potessero toccare. E questa è forse, per chi 
sente il vero Cristo, la più  grande meraviglia dell’amore divino.

Il Cristo storico difatti è  morto e sembra finito con ciò . Ma vi è  un 
Cristo più  profondo ed Egli è vivente. Di questo io parlo. Vivente nella mia 
sensazione e nella mia passione, presente in noi fuori dello spazio e del 
tempo, eternamente. Solo la carne muore, solo la materia si spegne, non lo 
spirito. Il Cristo reale non ha mai abbandonato la terra, non poteva essere 
leso  dalla  piccola  vicenda  umana  della  vita  e  della  morte.  Cristo  si  è  
semplicemente mostrato venti secoli fa: ma era vivente nella rivelazione

265

266

267



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 247

A consciência,  assim,  alcança  e  toca  progressivamente  um Cristo 
sempre mais interior, penetrando na Sua profundidade, um Cristo sempre 
mais real e imaterial, a ele aproximando-se primeiro com o sentido, depois 
com a  mente  e  depois  com o  coração,  um Cristo  sempre  maior,  mais 
potente, melhor, mais unitário, mais transparente da Sua realidade, i. é., 
mais  idêntico  a  Deus.  Nesta  progressão  de  imaterialidade  e  de 
interioridade,  o espírito se aproxima à  Sua divina realidade,  sente mais 
evidente a Sua verdade. Vivi nestas diversas profundidades do real,  nos 
diversos planos de consciência; senti, da vastidão conceitual da revelação 
mosaica deter-se no Deus-Criador, emergir o Cristo místico, o Deus-amor, 
que do mundo cósmico conceitual  da mente floresce no íntimo mundo 
místico do sentimento e do coração. O Cristo que eu sinto e que amo é um 
Cristo  imaterial,  interior,  idêntico a  Deus;  Ele  é  um ritmo ao qual  me 
harmonizo e em cuja sintonia me dissolvo, uma vibração da qual quero me 
fazer  eu mesmo e que de mim quer  fazer  ela  mesma.  Será  um Cristo 
demasiado alto para as comuns necessidades da concepção normal; mas só  
este é o Cristo real; só  nesta interioridade e imaterialidade são concebíveis 
Nele a Divindade, a presença, a unificação.

Os escritores narram as vicissitudes do Cristo histórico, a arte tenta 
exprimir o rosto concreto, o rito mesmo comemora baseando-se no fato de 
uma vida vivida aqui em baixo. O olho humano se detém na manifestação 
sensória e, só  através desta, laboriosamente ascende à  realidade imaterial. 
Assim, da vida de Cristo se detém de preferência sobre o lado humano, no 
drama sangrento da cruz, mais que sobre o lado divino, o triunfo luminoso 
da ressurreição. Mas aquele é  o momento inferior, o mais denso e penoso, 
em que o espírito entra em contato com a matéria. É  o lado menos divino, 
o menos belo, se é  que em Cristo o menos belo pode existir; o momento 
em que a luminosidade tem o poder de imergir-se, sem jamais se extinguir, 
nas trevas. Este é  o Cristo histórico, gênio, reformador e mártir, o homem 
visto por todos. É  o fato tangível e inegável em que o suprassensível se 
materializou,  o  fato  tocado  também  pelos  escritores  materialistas  e 
denegridores, impotentes para ascender e que não sabem ir além. Neste 
aspecto  do Cristo,  o  infinito  se  encerra  no ritmo curto  da  vida  de  um 
homem, porque até  os cegos podem tocá-lo. E esta é  talvez, para quem 
sente o verdadeiro Cristo, a maior maravilha do amor divino.

O Cristo histórico de fato está  morto e parece ter acabado com isso. 
Mas há  um Cristo mais profundo, e Ele está  vivo. Disto eu falo. Vivo na 
minha sensação e na minha paixão, presente em nós além do espaço e do 
tempo, eternamente. Só  a carne morre, só  a matéria se extingue, não o 
espírito.  O  Cristo  real  jamais  abandonou  a  terra,  não  poderia  ser 
prejudicado pela pequena vicissitude humana da vida e da morte. Cristo 
simplesmente se mostrou há  vinte séculos: mas estava vivo na revelação

267

266

265



248 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

che lo preannunciava, è vivo, anche se talvolta ciò  può  non sembrare, anche 
se talvolta gli uomini non hanno voluto, è vivo nella Chiesa che ne professa 
l’insegnamento. E ciò  per ragioni e mezzi superumani. Cristo è,  oltre il 
passato e l’avvenire, non sorge e non tramonta, non nasce e non muore. 
Questo  Cristo  viene  non  dall’esterno,  in  forma  umana;  la  sua  venuta 
avviene nell’interno, nello spirito. È  fatto spirituale, è luce di comprensione 
e  di  amore.  La sua realtà  non si  può  ricercare tra  i  fenomeni  fisici.  Il 
preannunciato Regno dei  cieli  è  prima di  tutto nel  cuore degli  uomini; 
questo è il campo da arare, questa la creazione da operare. Solo un Cristo, 
così  sentito  come  ritmo  interiore,  può  essere  un  legame  di  anime,  un 
principio di  fusione e di  unificazione in cui tutti  i  figli  di  Dio possono 
rivivere  in  divina  unità.  Cristo  con la  Sua passione ha  gettato  il  ponte 
dell’amore tra gli egoismi umani e tra sé  e questi; ha aperto e mosso il 
vortice  dell’altruismo,  ha  dato  il  primo  impulso  all’espansione,  ha  resa 
possibile l’unificazione.

Il Cristo reale è  completo nella Sua trinità  di Cristo storico, Cristo 
cosmico e Cristo mistico. Questa trinità  proietta la sua immagine nelle tre 
fasi  evolutive  o  piani  di  esistenza  del  nostro  universo:  materia,  energia, 
spirito; ha la sua corrispondenza nel microcosmo umano, organismo fatto di 
corpo, di mente e di cuore; di senso, di concetto e di sentimento. Il Cristo 
storico è la forma, la manifestazione sul piano fisico; il principio riprende la 
materia  e  la  carne  per  elevarle  a  sé  attraverso  l’amore:  il  mistero  della 
redenzione si basa su questo ripiegamento dei vari piani sugli inferiore, per 
un principio di equilibrio e di coesione che lo impone, perché  l’evoluzione 
non li allontani e avanzi compatta. Il Cristo cosmico è  concetto-legge, è  il 
principio di organizzazione che regge e regola l’universo. Il Cristo mistico è 
amore, il principio di armonizzazione, di coesione e di unificazione. Così la 
Trinità  si  completa  avvolgendosi  in  se  stessa:  è  al  principio  di  coesione 
dell’amore che il principio-legge affida la redenzione della carne. E la Trinità 
è  una, presente nei suoi tre modi di essere. “Io sono la Via, la Verità, la 
Vita”, Egli disse. La Via, cioè norma di vita pratica sulla terra, per ascendere 
a Dio; la Verità, cioè  la sintesi della conoscenza, il pensiero di Dio; la Vita, 
cioè  la potenza dell’amore, l’unità  delle anime in Dio. È  nella fase che qui 
studio,  dell’ascesi  mistica,  che l’anima tocca  il  più  fecondo aspetto  della 
Divinità:  l’amore.  Senza  il  Cristo,  che  fu  soprattutto  manifestazione  di 
amore,  come potrebbe l’uomo avvicinarsi  a  Dio? La venuta  in  terra,  di 
Cristo, fu dunque discesa del principio nella carne, per un atto che è il terzo 
momento in cui i due primi si completano: amore. “In principio era il Verbo 
e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio… Il Verbo si è  fatto carne ed 
abitò  tra noi” (Giovanni, I).

268



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 249

que  o preanunciava, está  vivo, mesmo que às vezes não pareça, mesmo 
que às vezes os homens não o tenham querido, está vivo na Igreja que lhe 
professa o ensinamento. E isto por razões e meios super-humanos. Cristo 
está, além do passado e do futuro, não surge e não se põe, não nasce e 
não morre. Este Cristo vem não de fora, em forma humana; a sua vinda 
ocorre no interior, no espírito. É  fato espiritual, é  luz da compreensão e 
de amor. A sua realidade não se pode procurar entre fenômenos físicos. 
O  preanunciado  Reino  dos  céus  está  antes  de  tudo  no  coração  dos 
homens; este é  o campo a arar, esta a criação a operar. Só  um Cristo, 
assim sentido como um ritmo interior, pode ser um vínculo de almas, um 
princípio de fusão e de unificação no qual todos os filhos de Deus podem 
reviver em divina unidade. Cristo, com a Sua paixão, lançou a ponte do 
amor entre  os  egoísmos humanos  e  entre  si  e  estes;  abriu  e  moveu o 
vórtice do altruísmo, deu o primeiro impulso à  expansão, tornou possível 
a unificação.

O Cristo real é  completo na Sua trindade de Cristo histórico, Cristo 
cósmico e Cristo místico. Essa trindade projeta a sua imagem nas três fases 
evolutivas  ou  planos  de  existência  do  nosso  universo:  matéria,  energia, 
espírito;  tem a sua correspondência no microcosmo humano, organismo 
feito  de  corpo,  de  mente  e  de  coração;  de  sentido,  de  conceito  e  de 
sentimento. O Cristo histórico é a forma, a manifestação no plano físico; o 
princípio toma a matéria e a carne para elevá-las a si através do amor: o 
mistério  da  redenção  se  baseia  nesta  dobra  dos  vários  planos  sobre  o 
inferior, por um princípio de equilíbrio e de coesão que o impõe, para que 
a evolução não os afaste e avance compacta. O Cristo cósmico é conceito-
lei, é  o princípio de organização que rege e regula o universo. O Cristo 
místico é  amor, o princípio de harmonização, de coesão e de unificação. 
Assim, a Trindade se completa envolvendo-se em si mesma: é ao princípio 
de coesão do amor que o princípio-lei confia a redenção da carne. E a 
Trindade é  una, presente nos seus três  modos de ser. “Eu sou a Via, a 
Verdade, a Vida”, Ele disse. A Via, i. é., norma de vida prática sobre a 
terra, para ascender a Deus; a Verdade, i. é., a síntese do conhecimento, o 
pensamento de Deus; a Vida, i. é., o poder do amor, a unidade das almas 
em Deus. É  na fase que aqui estudo, da ascese mística, que a alma toca o 
mais  fecundo  aspecto  da  Divindade:  o  amor.  Sem  o  Cristo,  que  foi 
sobretudo manifestação de amor, como poderia o homem aproximar-se de 
Deus? A vinda na terra, de Cristo, foi, portanto, descida do princípio na 
carne, por um ato que é  o terceiro momento no qual os dois primeiros se 
completam: amor. “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, 
e o Verbo era Deus... O Verbo se fez carne e habitou entre nós” (João, I).

268



250 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

X. Amore

È  questo Cristo immateriale e interiore, vivente e presente che io 
sento, respiro, vivo, che penetra e si immedesima in me. Se la sensazione 
di  Dio si  toccava prevalentemente attraverso la  mente,  la  sensazione di 
Cristo si tocca prevalentemente attraverso il cuore. La sintesi di concetto si 
trasforma e si completa in una sintesi di sentimento. L’aspetto cosmico del 
Dio-principio  si  moltiplica  e  si  dona  nel  suo  secondo aspetto  del  Dio-
amore, il Cristo mistico. Dovrò  qui dunque abbandonare il linguaggio della 
ragione per uno molto più  difficile, il linguaggio dell’amore. Solo i maturi 
potranno comprendere.

È  questo  Cristo  la  forma  in  cui  la  Divinità  si  umanizza  per 
avvicinarsi  a  me.  L’accesso  si  spalanca  per  vie  dell’amore.  Questa  è  
l’incendiaria meteora gigantesca che ho già  descritto. E il Cristo giunge e 
lo ricevo non attraverso la ragione o l’autorità  o la storia, ma Egli scende 
direttamente  nella  mia  sensazione che è  inviolabile  fatto  interiore  dove 
volontà  umana non giunge. Questa è  una conquista mia, come può  essere 
di tutti, che l’esterno non può  annientare, è  una realtà  che esso non può  
scuotere dalla mia anima.

Il Cristo non si può  comprendere avvicinandosi a Lui con animo di 
storico, di esegèta, di critico erudito e sapiente. Ciò  vede l’esterno e resta al 
di fuori. Bisogna avvicinarsi con animo di amante, perché  solo a chi ama 
certe incomprensioni intime e profonde sono concesse; perché  è  appunto 
l’amore la via della comprensione e la forza tremenda che ha portato la 
Divinità  fino  all’umanizzazione.  Il  Vangelo  difatti  più  che  il  libro  della 
sapienza, vuol essere il libro dell’amore.

Così mi appare il volto interiore di Cristo, cadono i veli del mistero e 
la Passione appare nella sua essenza. Sotto la vita storica e umana del Cristo 
appare una vita più  profonda e reale, che sola contiene i significati interiori e 
sostanziali. Solo rivivendola così in profondità, si sente il divino erompere ad 
ogni passo, che traspare irresistibile e accecante attraverso i veli della forma. 
Ho  allora  la  sensazione  dell’apocalittico  sviluppo  di  forze  cosmiche  che 
quella vita contiene, intrecciantisi in una sinfonia grandiosa in cui echeggia e 
si completa lo sviluppo spirituale dell’umanità. Solo in questo senso potrò  
forse scrivere, se ne avrò  forza e ne sarò  degno, una vita di Cristo, prima 
letta dalla mia anima nel profondo, per forza di amore.

Cristo mi appare così come un tuono che io odo incalzare dalla notte 
dei  tempi  e  salire  echeggiante  di  secolo  in  secolo  come  una  forza 
progrediente con passo gigantesco attraverso la storia del mondo. Cristo è

269

270

271

272

273



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 251

X. Amor

É  este Cristo imaterial e interior, vivente e presente, que eu sinto, 
respiro, vivo, que penetra e se encarna em mim. Se a sensação de Deus se 
tocava prevalentemente através  da mente,  a  sensação  de Cristo  se  toca 
prevalentemente através do coração. A síntese de conceitos se transforma e 
se completa em uma síntese de sentimento. O aspecto cósmico do Deus-
princípio se multiplica e se dá  em seu segundo aspecto do Deus-amor, o 
Cristo místico. Devo aqui, portanto, abandonar a linguagem da razão por 
uma muito mais  difícil,  a  linguagem do amor.  Só  os  maduros poderão 
compreender.

É  este Cristo a forma pela qual a Divindade se humaniza para se 
aproximar  de  mim.  O  acesso  se  abre  pelas  vias  do  amor.  Este  é  o 
incendiário meteoro gigantesco que já  descrevi.  E o Cristo chega,  e  O 
recebo não  através  da razão,  ou da autoridade,  ou da história,  mas Ele 
desce diretamente na minha sensação, que é  inviolável fato interior onde 
vontade humana não chega. Esta é  uma conquista minha, como pode ser 
de todos, que o externo não pode aniquilar, é  uma realidade que ele não 
pode abalar da minha alma.

O Cristo não se pode compreender aproximando-se dEle com ânimo 
de historiador, de exegeta, de crítico erudito e sábio. Isto vê  o externo e 
fica de fora. Precisa aproximar-se com ânimo de um amante, porque só  a 
quem ama  certas  incompreensões  íntimas  e  profundas  são  concedidas; 
porque é  precisamente o amor a via da compreensão e a força tremenda 
que levou a Divindade à  humanização. O Evangelho, de fato, mais que o 
livro de sabedoria, quer ser um livro do amor.

Assim, me aparece o rosto interior de Cristo, caem os véus do mistério e 
a Paixão aparece na sua essência. Sob a vida histórica e humana do Cristo, 
aparece uma vida mais profunda e real, que só contém os significados interiores 
e substanciais. Só  revivendo-a tão em profundidade, se sente o divino irromper 
a cada passo, que transparece irresistível e ofuscante através dos véus da forma. 
Tenho então a sensação do apocalíptico desenvolvimento das forças cósmicas 
que aquela vida contém, entrelaçando-se em uma sinfonia grandiosa na qual 
ecoa e se completa o desenvolvimento espiritual  da humanidade.  Só  neste 
sentido poderei, talvez, escrever, se tiver forças e for digno, uma vida de Cristo, 
antes lida pela minha alma no profundo, por força de amor.

Cristo me aparece assim como um trovão que eu ouço acossar da 
noite dos tempos e subir ecoando de século em século como uma força que 
progride  com passo  gigantesco  através  da  história  do  mundo.  Cristo  é

271

270

269

273

272



252 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

il fulcro del dinamismo delle ascensioni umane, è  la voce immensa dello 
spirito  che  tutto  trascina  nella  sua  potenza,  è  il  tracciato  del  faticoso 
cammino della vita, è  la fecondazione divina dell’umano per divinizzarlo. 
Attraverso l’amore mi appare il volto divino di Cristo. La Sua forma storica 
è un attimo, un lampo chiuso nel tempo; la sua realtà  è eterna e contiene il 
gesto  di  Dio  che  volge  le  pagine  della  creazione  e  dell’evoluzione 
dell’universo. La potenza di questo gesto è  dentro la storia, la sorregge, la 
guida, la solleva; il mondo crolla e quella forza lo riprende e lo rialza, i 
destini  dei  popoli  rovinano  e  quella  forza  li  salva.  Cristo  è  il  Verbo 
umanizzato  che  si  fonde  nella  lunga  vicenda  umana;  è  il  Verbo che  il 
tempo  che  muore  dice  al  tempo  che  nasce,  che  il  ritmo  universale 
trasmette  e  ripete,  il  concetto  in  cui  nascono  e  muoiono  i  millenni, 
spuntano e crollano popoli e civiltà.

Questa potenza divina che con tanto impeto esplodeva nella Genesi 
mosaica,  discende  dalle  sue  altezze  e  viene  incontro  all’uomo;  il  gesto 
creatore di Dio si addolcisce in Cristo in un amplesso di amore. Il mistero 
della redenzione è  mistero d’amore. La potenza sconfinata e tonante del 
Dio  degli  eserciti  assurge  ad  una  manifestazione  più  profonda,  si 
addolcisce  in  una  modulazione  più  intima,  e  sa  compiere  il  miracolo 
inaudito  di  sapersi  costringere  nella  dolcezza  di  un umile  amplesso.  In 
Cristo, Dio vuol discendere dal suo trono di gloria alto e lontano, grande e 
terribile, e si avvicina per penetrare in fondo al cuore dell’uomo. In questo 
atto sublime nasconde e vela la sua potenza per rendersi simile all’umili e 
al  povero.  Dio  si  esprime  non  più  in  potenza,  ma  in  bellezza  e  in 
sentimento,  trasmuta  il  terrificante  lampeggiare  della  folgore  nel  dolce 
canto che avvince e trascina, il gesto armato della giustizia nel gesto mite 
che perdona. Sento questo interiore trasmutarsi della divina Trinità  in un 
altro suo aspetto, questo suo rimodellamento in espressione più  completa e 
complessa  per  aderire  ai  bisogni  del  tempo,  per  unificarsi  con  l’anima 
umana, per raggiungere in lei la sua più  viva espressione.

Sento  Cristo  come  una  forza  diffusa  com’è  la  luce  del  sole, 
saturante  di  sé  la  nostra  atmosfera  spirituale,  perché  ogni  anima  vi 
attinga, come ogni pianta al sole, secondo la sua capacità  di ricevere. È  
una  luce  che  discende  generosa  e  imparziale  anche  nel  fango  e  non 
s’imbratta, porta purezza e sempre riscalda. È  una potenza indistruttibile 
nonostante gli assalti del tempo, la caducità  delle forme, gli ostacoli del 
male. La vedo presente in ogni momento, in ogni essere, in ogni popolo, 
in ogni civiltà:  la sua storia è  la storia del mondo; la vedo mutarsi  ed 
avanzare con l’uomo, seguendolo passo passo, anima della sua anima; la 
sento addolcirsi man mano che le scorie dell’involucro cadono e la natura 
umana  più  sensibile  ha  meno  bisogno  di  urti  violenti.  Finché  Cristo 
diventa nell’anima giunta, un canto che ha la magia di annullare il dolore

274

275



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 253

o fulcro do dinamismo das ascensões humanas, é a voz imensa do espírito 
que tudo arrasta em sua potência, é  o traçado do cansativo caminho da 
vida, é a fecundação divina do humano para divinizá-lo. Através do amor, 
me aparece o rosto divino de Cristo. A Sua forma histó rica é  um átimo, 
um lampejo encerrado no tempo; a sua realidade é  eterna e contém o 
gesto de Deus que vira as páginas da criação e da evolução do universo. 
A potência deste gesto está  dentro da histó ria, a sustenta, a guia, a eleva; 
o mundo colapsa e aquela força o retoma e o eleva, os destinos dos povos 
caem e aquela força os salva. Cristo é  o Verbo humanizado que se funde 
na longa vicissitude humana; é  o Verbo que o tempo que morre diz ao 
tempo que nasce, que o ritmo universal transmite e repete, o conceito no 
qual  nascem  e  morrem  os  milênios,  despontam  e  colapsam  povos  e 
civilizações.

Esta  potência  divina  que  com tanto  ímpeto  explodia  na  Gênesis 
mosaica, desce das suas alturas e vem ao encontro do homem; o gesto 
criador de Deus se suaviza em Cristo num abraço de amor. O mistério da 
redenção é  mistério de amor. A potência ilimitada e estrondosa do Deus 
dos exércitos assume a uma manifestação mais profunda, se suaviza numa 
modulação  mais  íntima e  sabe cumprir  o  milagre  inaudito  de  saber  se 
constranger na doçura de um humilde abraço. Em Cristo, Deus quer descer 
de seu trono de glória, alto e distante, grande e terrível, e se aproxima para 
penetrar no fundo do coração do homem. Neste ato sublime, esconde e 
vela a sua potência para se tornar semelhante aos humildes e ao pobre. 
Deus se exprime não mais em potência, mas em beleza e em sentimento, 
transmuta o terrificante lampejar do relâmpago no doce canto que cativa e 
arrasta, o gesto armado da justiça no gesto manso que perdoa. Sinto este 
interior transmutar-se da divina Trindade em um outro seu aspecto, esta 
sua remodelação em expressão mais completa e complexa para atender às 
necessidades do tempo, para unificar-se com a alma humana, para alcançar 
nela a sua mais viva expressão.

Sinto Cristo como uma força difusa como é  a luz do sol, saturando 
de si a nossa atmosfera espiritual, para que a cada alma atinja, como cada 
planta ao sol, segundo a sua capacidade de receber. É  uma luz que desce 
generosa  e  imparcial  até  na  lama e  não  se  suja,  traz  pureza  e  sempre 
aquece. É  uma potência indestrutível, não obstante os assaltos do tempo, 
da caducidade das formas, os obstáculos do mal. A vejo presente em cada 
momento, em cada ser, em cada povo, em cada civilização: a sua história é  
a história do mundo; a vejo mudar-se e avançar com o homem, seguindo-o 
passo a passo,  alma da sua alma; a sinto amolecer-se à  medida que as 
escórias do invó lucro caem e a natureza humana mais sensível tem menos 
necessidade  de  choques  violentos.  Até  que  Cristo  se  torne,  na  alma 
alcançada,  um  canto  que  tem  a  magia  de  anular  a  dor

274

275



254 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

e  realizzare  la  redenzione.  Diventa  un  canto  immenso  e  stupendo 
echeggiante per tutto l’universo. Lo odo allora come una voce che va di 
forma in forma, e di creatura in creatura si ripete; che nelle umili cose 
ricanta la musica delle grandi, che non hanno più  limiti e misura, ricanta 
la sinfonia dell’unità  dell’universo. È  la voce delle anime grandi, è  la voce 
delle anime semplici; è  la voce dello spirito affranto che nel dolore espia 
e  si  eleva;  è  il  tuono  degli  sconvolgimenti  sociali  che  sommergono  e 
creano le civiltà;  è  il grido di trionfo dei martiri, è  il timido sorriso del 
fiorellino umile e inconscio; è  il primo vagito di una vita e di un destino, è 
il reclinarsi stanco nella morte, alba di risurrezione.

Cristo! Tu sei la bontà  che accarezza, l’amore che incendia, la luce 
che guida; sei anche la prova che mi tocca per mio bene, sei anche il dolore 
che mi libera, la morte che mi ridà la vita. Tutto Tu sei: Dio! Sia per la via 
della  gioia,  dell’amore,  del  dolore è  sempre la  mano Tua che mi guida 
verso l’unica mèta che sei Tu. Che inviti o flagelli, che carezzi o punisci, 
sempre  Tu  tutti  attrai  a  Te,  come  suprema  ragione  di  vita.  Ora  hai 
raggiunta la suprema violenza che supera le folgori del Sinai, la violenza 
dell’amore. Essa mi fruga nel cuore per strapparmelo e sostituirvisi. Allora 
l’anima è  in porto e ha toccata la mèta. Nella fuga dei tempi, Cristo ha 
vinto.

Prima della discesa di Cristo, Dio era una legge giusta e severa che 
l’uomo  adorava  di  lontano,  era  il  comando  che  esigeva  obbedienza, 
incutendo timore. Si esprimeva come forza che non chiede comprensione, 
che non si unifica nell’amore, che rimane distinta nel cuore dell’uomo. Con 
Cristo  la  manifestazione  divina  ascende  in  una  nuova  dimensione,  si 
accosta ancora di un grado alla vita e alla sensazione dell’uomo, inizia un 
lento  processo  di  attrazione  e  di  assorbimento,  culminante 
nell’unificazione.  È  un  tipo  di  azione  completamente  nuovo,  che  vuole 
strappare  lo  spirito  alla  natura  umana,  vuol  portare  l’evoluzione  oltre 
l’orbita animale. Dio era legge chiusa dell’uomo: ora si apre e si proietta, 
Dio si dona e comunica, attrae, unifica. Con la discesa del Cristo, il divino 
spalanca le porte e si riversa a fiumi sulla terra, le dighe si spezzano e 
l’inondazione  incomincia.  Sarà  continua.  Gli  opposti,  terra  e  cielo,  si 
attraggono, sono campi di forze contrarie che hanno bisogno di equilibrarsi 
compensandosi e fondendosi. Saliva del basso la marea del dolore umano, 
protesa e invocante,  alta e terribile,  divorando le distanze, squassando i 
diaframmi interposti sul limite. Il dolore eleva il destino dei popoli e li 
aveva resi più  degni. L’amore divino sentì questo sollevamento di desiderio, 
questo  gonfiarsi  di  aspirazioni  e  il  vortice  celeste  si  protese  ansioso  di 
congiungersi,  le  due spirali  si  toccarono e Cristo apparve come folgore 
scoccata tra il  cielo e la terra, il  divino si abbassò  e discese nell’uomo, 
perché l’umano fosse rapito fino al divino.

276

277



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 255

e realizar a redenção. Torna-se um canto imenso e estupendo, ecoante por 
todo o universo. O ouço então como uma voz que vai de forma em forma, 
e  de criatura  em criatura  se  repete;  que nas  humildes  coisas  recanta  a 
música das grandes, que não tem mais limites e medida, recanta a sinfonia 
da unidade do universo. É  a voz das almas grandes, é  a  voz das almas 
simples; é  a voz do espírito quebrantado que na dor expia e se eleva; é  o 
trovão das convulsões sociais que submergem e criam as civilizações; é  o 
grito de triunfo dos mártires, é  o tímido sorriso da florzinha humilde e 
inconsciente;  é  o  primeiro  vagido  de  uma  vida  e  de  um destino,  é  o 
reclinar-se cansado na morte, alvorada de ressurreição.

Cristo! Tu és a bondade que acaricia, o amor que incendia, a luz 
que guia; és também a prova que me toca para o meu bem, és também a 
dor que me liberta, a morte que restaura a vida. Tu és tudo: Deus! Seja 
pela via da alegria, do amor, da dor, é  sempre a Tua mão que me guia 
para a única meta que és Tu. Que convides ou flageles, quer acaricies ou 
punas, Tu sempre atrais todos a Ti, como a suprema razão de vida. Agora 
alcançaste  a  suprema  violência  que  supera  os  relâmpagos  do  Sinai,  a 
violência do amor.  Ela me busca no coração  para o arrancar e  se lhe 
substituir. Então a alma está  no porto e alcançou a meta. Na fuga dos 
tempos, Cristo venceu.

Antes da descida de Cristo, Deus era uma lei justa e severa que o 
homem adorava de longe; era o comando que exigia obediência, incutindo 
temor. Se exprimia como uma força que não requer compreensão, que não 
se unifica no amor, que permanece distinta no coração do homem. Com 
Cristo, a manifestação divina ascende a uma nova dimensão, se aproxima 
ainda de um grau à  vida e à  sensação do homem, inicia um lento processo 
de atração e de absorção, culminante na unificação. É  um tipo de ação 
completamente novo, que quer arrancar o espírito à natureza humana, quer 
levar  a  evolução  para  além  da  esfera  animal.  Deus  era  lei  fechada  do 
homem: agora se abre e se projeta, Deus se doa e comunica, atrai, unifica. 
Com a descida do Cristo, o divino escancara as suas portas e se derrama 
em rios sobre a terra, os diques se rompem e a inundação começa. Será  
contínua.  Os  opostos,  terra  e  céu,  se  atraem,  são  campos  de  forças 
contrarias  que  precisam  se  equilibrar,  compensando-se  e  fundindo-se. 
Subia  de  baixo  a  maré  da  dor  humana,  estendida  e  invocante,  alta  e 
terrível,  devorando  as  distâncias,  sacudindo  os  diafragmas  interpostos 
sobre o limite. A dor eleva o destino dos povos e os torna mais dignos. O 
amor divino sentiu esta elevação de desejo, este inchar de aspirações, e o 
vórtice celeste se estende ansioso por se unir, as duas espirais se tocaram, e 
Cristo apareceu como raio desfechado entre o céu e a terra, o divino se 
abaixou  e  desceu  no  homem,  para  que  o  humano  fosse  arrebatado  ao 
divino.

277

276



256 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Così Cristo si innesta come forza cosmica nel centro dell’evoluzione 
umana, pesa decisamente sullo sviluppo del fenomeno spirituale e si inizia 
una fase di ascensione che si appunta verso il divino. Un mondo nuovo, 
fatto  di  sentimenti  e  di  aspirazioni  prima ignote,  incomincia  a  rivelarsi 
salendo dalle  profondità  dell’anima.  È  una  manifestazione divina  di  cui 
Cristo aveva dato l’impulso iniziale. La Sua venuta rappresenta nel campo 
delle  forze  della  vita  un  mutamento  sostanziale,  uno  spostamento 
fondamentale di equilibri, il cui centro graviterà  ormai dalla materia allo 
spirito.  La  traiettoria  dell’evoluzione,  ingolfatasi  nella  più  disastrosa 
discesa, ha un sussulto, si scuote in una ripresa ascensionale. La venuta del 
Cristo è  la spinta del cielo che discende per operare il lancio della nuova 
ascesa dell’uomo verso tutti il superamenti della sua animalità. E Cristo, 
che stringe in pugno la potenza del rinnovamento, si piazza nel momento 
centrale  dell’evoluzione  dell’uomo,  tra  l’estremo  limite  della  discesa 
(materialismo  ellenico-romano)  e  il  presentimento  dell’ascesa,  per 
scardinare le leggi di una vita superata e ricostruirla nella forma di una vita 
nuova, più  degna e più  alta. Cristo è  il primo momento, il segno sensibile, 
della  discesa  di  questa  forza  che  mai  nel  tempo  poi  cesserà  di  agire, 
presente nell’intimo delle cose, nel profondo delle anime, nella forme della 
vita, nelle opere dell’uomo. E l’azione sarà  costante, la pressione tenace, 
l’ascensione  lenta  e  continua,  l’elevamento  sarà  progressivo  fino  alla 
realizzazione  del  Regno  dei  cieli.  La  verità  si  farà  strada  sempre  più  
evidente  negli  animi,  sempre  più  l’amore  divino  riscalderà  i  cuori; 
attraverso  una  lotta  lunga  e  faticosa  la  nave  della  Chiesa  di  Cristo 
traverserà il grande oceano della vita dei popoli, i martiri si doneranno per 
l’idea e il primo movimento si elaborerà, e si attuerà, completandosi nel 
dettaglio, sempre più  esattamente, il grande disegno di Cristo, si getteranno 
laboriosamente  le  basi  colossali  di  una  nuova  civiltà  che  rinnoverà  il 
mondo dalle fondamenta. Cristo fu un seme. Ma quale mondo un seme 
contiene! Un seme è, come la parola di Cristo, un concentramento potente 
di forze, capace lentamente di renderle, germogliando e ingigantendo.

Cristo  non  ha  distrutto:  ha  continuato  e  fecondato.  Ha  strappato 
l’uomo  da  un  piano  di  vita  per  trasportarlo  in  uno  più  alto.  La  Sua 
rivoluzione è  sempre presente. Non è  in fondo che la maturazione lenta e 
fatale delle leggi della vita, è quindi parte integrante nel piano organico del 
funzionamento e sviluppo dell’universo. Il contrasto tra le forze del bene e 
quelle del male, l’urto tra spirito e materia, sono lotta contenuta in un più  
vasto equilibrio, sono momentanea fatica di evoluzione, disordine arginato 
e  utilmente inquadrato  in  un  ordine  più  grande.  Era  necessario  un 
intervento energico di potenza eccezionale, per deviare e rinnovare così 
decisamente il corso della storia. Per spalancare la prigione della carne al 
prigioniero della materia, quel raggio doveva avere la potenza della folgore. 
Eppure  in  quella  potenza  non si  turba  l’equilibrio  e  la  fusione  è  lenta,

278

279



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 257

Assim, Cristo se enxerta como força cósmica no centro da evolução 
humana,  pesa  decididamente  sobre  o  desenvolvimento  do  fenômeno 
espiritual e se inicia uma fase de ascensão, que se aponta para o divino. Um 
mundo  novo,  feito  de  sentimentos  e  de  aspirações  antes  desconhecidas, 
começa  a  se  revelar,  emergindo  das  profundezas  da  alma.  É  uma 
manifestação divina, da qual Cristo havia dado o impulso inicial.  A Sua 
vinda representa no campo das forças da vida uma mudança substancial, 
uma deslocamento fundamental de equilíbrios, cujo centro gravitará, agora, 
da  matéria  ao  espírito.  A  trajetória  da  evolução,  engolfada  na  mais 
desastrosa descida, sofreu um sobressalto, em uma retomada ascensional. A 
vinda de Cristo é o impulso do céu que desce para operar o lançamento da 
nova ascensão do homem rumo a todos os superamentos de sua animalidade. 
E Cristo,  que tem nas mãos a potência da renovação,  está  no momento 
central  da  evolução  do  homem,  entre  o  extremo  limite  da  descida 
(materialismo  helênico-romano)  e  o  pressentimento  da  ascensão,  para 
derrubar as leis de uma vida superada e reconstruí-la na forma de uma vida 
nova, mais digna e mais alta. Cristo é o primeiro momento, o sinal sensível, 
da descida daquela força que jamais no tempo deixará  de agir, presente no 
íntimo das coisas, nas profundezas das almas, nas formas da vida, nas obras 
do homem. E a ação será  constante, a pressão tenaz, a ascensão lenta e 
contínua, a elevação será  progressiva até  a realização do Reino dos céus. A 
verdade se fará sempre mais evidente nas almas, sempre mais o amor divino 
reaquecerá  os corações; através de uma luta longa e árdua, a nave da Igreja 
de Cristo atravessará  o grande oceano da vida dos povos, os mártires se 
doarão pela ideia, e o primeiro movimento se elaborará, e se implementará, 
completando-se no detalhe, sempre mais exatamente, o grande projeto de 
Cristo, se lançam laboriosamente as bases colossais de uma nova civilização 
que renovará  o mundo a partir dos fundamentos. Cristo foi uma semente. 
Mas que mundo uma semente contém! Uma semente é, como a palavra de 
Cristo, uma concentração potente de forças, capaz de lentamente realizá-las, 
germinando e crescendo.

Cristo não destruiu: continuou e fecundou. Arrancou o homem de 
um plano de vida para transportá-lo a um mais alto. A Sua revolução está  
sempre presente. Não é  no fundo senão a maturação lenta e fatal das leis 
da vida, é, portanto, parte integrante do plano orgânico do funcionamento 
e  desenvolvimento  do  universo.  O  contraste  entre  as  forças  do  bem e 
aquelas do mal, o choque entre espírito e matéria, são luta contida em um 
mais  vasto  equilíbrio,  são  momentânea  fadiga  de  evolução,  desordem 
contida e utilmente enquadrada em uma ordem maior. Era necessária uma 
intervenção energética de potência excepcional para desviar e renovar tão 
decisivamente  o  curso  da  história.  Para  abrir  a  prisão  da  carne  ao 
prisioneiro da matéria, aquele raio devia ter a potência do relâmpago. Mas 
naquela  potência  não  se  perturba  o  equilíbrio  e  a  fusão  é  lenta,

279

278



258 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

l’opera  si  compie  nell’ordine,  proporzionata  alle  forze  progredienti 
dell’uomo. La potenza è, sempre più , dominata e incanalata in forme di 
ordine. E questa è la sua più  grande espressione: la potenza contenuta nella 
dolcezza.  La  carezza  di  Cristo  trattiene  in  sé  il  gesto  del  creatore  dei 
mondi. Lo stesso, tremendo Dio di Mosè, sa evolvere la sua manifestazione 
e  proporzionare  la  sua  espressione  nel  relativo.  Era  giunta  l’ora  di 
spalancare le porte del vero e Cristo lo strappa dal mistero dei templi alla 
luce  del  sole;  riprende  per  mano l’uomo guidato  dalla  rivelazione  e  lo 
conduce più  avanti;  si  squarcia il  velo del tempio. Ed oggi continua ad 
accompagnare l’uomo che ricerca attraverso la scienza, perché ogni scienza 
non  può  non  rivelare  sempre  più  evidente  la  Sua  verità.  È  presente 
nell’intuizione  del  genio,  nell’eroismo del  santo,  nella  rivelazione  che  è 
continua. Poiché Egli è in cima a tutte le ascensioni umane.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 259

a obra se cumpre na ordem, proporcional às forças progressivas do homem. 
A potência é, sempre mais, dominado e canalizado em formas de ordem. E 
esta é  a sua maior expressão: a potência contida na doçura. A carícia de 
Cristo traz em si o gesto do criador dos mundos. O mesmo, tremendo Deus 
de Moisés, sabe evoluir a sua manifestação e proporcionar a sua expressão 
no relativo. Chegou a hora de escancarar as portas da verdade, e Cristo a 
arranca do mistério  dos templos para a  luz do sol;  retoma pela mão  o 
homem guiado pela revelação e o conduz mais adiante; se rasga o véu do 
templo.  E hoje continua a acompanhar o homem que busca através  da 
ciência, porque cada ciência não pode não revelar sempre mais evidente a 
Sua verdade. Está  presente na intuição do gênio, no heroísmo do santo, na 
revelação que é  contínua. Pois Ele está  no cume de todas as ascensões 
humanas.



260 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XI. La redenzione

Il  mistero della redenzione è  un mistero di dolore e di amore, del 
dolore e dell’amore di un Dio. Per comprendere rifacciamoci ai concetti 
fondamentali.  Abbiamo  esaminato  altrove1 il  fenomeno  stupendo 
dell’annullamento  del  dolore  attraverso  l’evoluzione.  Il  dolore  è  la  fatica 
dell’ascendere,  che laboriosamente  porta  alla  felicità  che  deve così  esser 
guadagnata.  Ma  se  il  dolore  fa  l’evoluzione,  l’evoluzione  annulla 
progressivamente  il  dolore.  L’annullamento  del  dolore  si  opera  dunque 
attraverso il dolore. Questi aspetti profondi della Legge, Cristo è  venuto a 
mostrarci col Suo esempio. Il dolore è  una caratteristica di una data fase di 
evoluzione, la nostra nei cui limiti esso funziona necessario come agente di 
trasformazione, per scomparire a trasformazione avvenuta, appena toccato 
un più  alto piano di vita. Il dolore è  una condizione di vita inerente alla 
materia,  fino  alla  fase  umana:  nella  smaterializzazione  dell’essere,  quella 
condizione  scompare. Il  dolore è  una dissonanza che nell’armonizzazione 
viene riassorbita, è  una densità  che nella spiritualizzazione vaporizza. Cristo 
è venuto ad insegnarci le vie del superamento del dolore attraverso il dolore 
e la spiritualizzazione. Prima di Cristo il dolore era feroce, terribile, senza 
pietà.  Cristo  ne fa  la  via  maestra  dell’ascensione,  della  liberazione,  della 
redenzione. Ne fa una forza amica, indispensabile per la conquista del nostro 
bene e della nostra felicità. La belva nemica si addolcisce, si addomestica a 
utile collaboratrice, la cosa temuta e maledetta si fa cosa santa e amata che 
stringiamo nel cuore come una salvezza. Cristo ha rovesciata e rifatta la 
concezione umana, facendo del vinto un santo, un eroe, un vincitore. Cristo 
è  disceso e  si  è  reso  presente  e  sensibile  nel  profondo delle  anime che 
soffrono,  affratellandosi  con loro nel  Suo amore,  facendo proprio il  loro 
dolore, ogni giorno, come lo fece proprio sulla croce.

È  un  meraviglioso  fenomeno  che  sto  sperimentando,  questo  del 
superamento del dolore, che Cristo ci insegna. È  logico che il dolore, essendo 
uno strumento di ascensione, si stacchi dall’io quando l’ascensione è raggiunta; 
è necessario nell’ordine dell’universo che il dolore cada quando ha superata la 
funzione evolutiva di prova e di lezione. Quando lo abbiamo tutto compreso, 
ed esso ha esaurita la sua funzione di scuola e di espiazione equilibratrice 
nell’ordine delle spinte morali, esso allora cade come le altre illusioni della 
vita. Allora non solo non si verificano più , per aver colmata la misura del 
debito, le condizioni esteriori del dolore, perché un assalto inutile agli scopi di 
bene è fuori equilibrio (si tratta di equilibri automatici insiti nella Legge): ma 
avviene  un  fatto  nuovo.  Anche  se  il  dolore  resta  come fatto  esteriore,  è  
avvenuta per evoluzione una così profonda trasformazione di personalità, che
1 “La Grande Sintesi”, cap. LXXXI La Funzione del Dolore.

280

281



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 261

XI. A redenção

O mistério da redenção é um mistério de dor e de amor, da dor e do 
amor  de  um  Deus.  Para  compreender,  voltemos  aos  conceitos 
fundamentais.  Examinamos  em  outro  lugar1 o  fenômeno  estupendo  da 
anulação da dor através da evolução. A dor é  o esforço da ascensão, que 
laboriosamente conduz à felicidade que deve assim ser conquistada. Mas se 
a dor faz a evolução, a evolução anula progressivamente a dor. A anulação 
da dor se opera, portanto, através da dor. Estes aspectos profundos da Lei, 
Cristo veio nos mostrar com o Seu exemplo. A dor é uma característica de 
uma dada fase da evolução, a nossa, em cujos limites ela funciona como 
um agente necessário de transformação, para desaparecer a transformação 
ocorrida, assim que se tenha tocado um mais alto plano de vida. A dor é 
uma  condição  de  vida  inerente  à  matéria,  até  à  fase  humana:  na 
desmaterialização  do  ser,  aquela  condição  desaparece.  A  dor  é  uma 
dissonância que na harmonização é  reabsorvida, é  uma densidade que na 
espiritualização vaporiza. Cristo veio nos ensinar as vias da superação da 
dor através da dor e da espiritualização. Antes de Cristo, a dor era feroz, 
terrível,  sem  piedade.  Cristo  dela  fez  a  via  mestra  da  ascensão,  da 
libertação,  da redenção.  Lhe fez uma força amiga,  indispensável  para a 
conquista do nosso bem e da nossa felicidade. A fera inimiga se adoça, se 
domestica  e  transformada  a  ú til  colaboradora;  o  que  era  temida  e 
amaldiçoada se faz santa e amada, algo que estreitamos no coração como 
uma salvação. Cristo subverteu e refez a concepção humana, fazendo do 
vencido um santo, um heró i, um vencedor. Cristo desceu e se fez presente 
e sensível nas profundezas das almas que sofrem, irmanando-se com elas 
no Seu amor, fazendo sua a dor delas, cada dia, como o fez justamente na 
cruz.

É  um  maravilhoso  fenômeno  que  estou  experimentando,  este  da 
superação  da dor,  que Cristo nos ensina.  É  lógico que a dor,  sendo um 
instrumento de ascensão, se destaque do eu quando a ascensão é  alcançada; 
é  necessário na ordem do universo que a dor cesse quando for superada a 
função evolutiva de prova e lição. Quando a tivermos toda compreendido, e 
ela tiver exaurido a sua função de escola e de expiação equilibradora na 
ordem dos impulsos morais, ela então cai como as outras ilusões da vida. 
Então, não só  não se verificam mais, por haver coberto a medida do débito, 
as condições exteriores da dor, porque um assalto inú til aos escopos de bem 
está fora do equilíbrio (se trata de equilíbrios automáticos inseridos na Lei), 
mas ocorre um fato novo. Mesmo se a dor permaneça como fato exterior, 
ocorreu por evolução uma tão profunda transformação de personalidade, que
1 “A Grande Síntese”,cap. LXXXI A Função da Dor.

280

281



262 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

questa gli sfugge; l’evoluzione, portandola in una fase nuova, l’ha mutata in un 
nuovo modo di essere in cui il dolore non si ripercuote con le stesse reazioni 
del livello umano; in altri termine l’ascesa ha portato lo spirito a tale grado di 
armonizzazione (amore divino), che non vi è più  dissonanza che abbia la forza 
di  penetrarla  e  alterarla.  Allora,  pur  restando  identiche  le  condizioni  di 
ambiente, l’urto di quella forza non trova più  spinte antagoniche e reazioni 
contro  cui  impennarsi  a  accanirsi  per  sua  espansione  e  scivola  via  senza 
resistenze. L’istrumento recettivo è  mutato ed è  basato questo mutamento di 
natura  perché  cambi  completamente  la  gamma  delle  sue  risonanze. 
Sopraggiungere  nella  coscienza  una  opacità  di  audizione,  lo  spirito  non 
risponde più  a quell’ordine di vibrazioni e la sordità  in quel piano è sostituita 
da una potenza recettiva e percettiva nel piano più  alto dell’amore. Il fatto 
negativo e il fatto positivo convergono verso lo smorzamento progressivo della 
sensazione  penosa  del  dolore,  nella  sensazione  gioiosa  dell’amore.  Il 
mutilamento  del  desiderio,  la  compressione  della  sofferenza,  si  invertono 
allora  nella  moltiplicazione  ed  espansione  dell’amore  e  il  dolore  diviene 
felicità. Allora il dolore è  amore, in questo annega e più  non vi si ritrova; si 
giunge a Cristo, all’amore che Egli ci ha portato, si comprende e si tocca la 
Sua redenzione.

Grande e meravigliosa legge di equilibrio e di giustizia, questa per cui 
il  dolore,  quando  ha  esaurito  la  sua  funzione  di  portare  l’anima fino  al 
superamento dell’animalità,  si  allontana in silenzio! Quanto è  sapiente la 
Legge  di  Dio,  in  cui  il  male  è  arginato  e  piegato  ai  fini  del  bene,  la 
sofferenza giusta e fruttifera, l’ascensione guadagnata e necessaria, il dolore 
condizione di felicità! Esso è una forza chiusa nel suo piano, da cui non può  
uscire ed è  possibile la liberazione, ascendendo. Il dolore non può  colpire 
oltre la zona assegnatagli dalla legge, dove deve esaurire la sua funzione di 
prova e formazione di anime. Più  in alto non sussiste che il dolore del giusto 
che è cosa santa, libera, è missione, martirio, trionfo: è soprattutto amore.

Il  dramma  della  passione  di  Cristo,  punto  culminante  della  sua 
discesa, ha toccato questi che sono i punti culminanti della vita umana, i 
nodi centrali della Legge nel momento umano. Cristo ci ha svelato nella sua 
azione il mistero di questo riassorbimento del dolore nell’amore. Di questi 
problemi dovevo trattare  perché  sono la sostanza dell’opera del Cristo. Ma 
guardiamo ancora più  profondo. Egli  non è  venuto solo per insegnare, è  
venuto anche per pagare; non solo per mostrarci il principio dell’espiazione 
necessaria,  ma  per  compiere  Egli  stesso  con  il  suo  tormento  questa 
espiazione. Egli non è venuto solamente per farci comprendere con la parola 
e  con  l’esempio  questo  meraviglioso  fenomeno  che  ho  spiegato, 
dell’annullamento del dolore, il  suo vaporizzare nella spiritualizzazione, il 
riarmonizzarsi  della  sua dissonanza nell’armonia dell’amore;  Cristo non è 
disceso solo per insegnarci la possibilità di una liberazione. Ma si è piazzato

282

283



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 263

esta  lhe escapa; a evolução, ao levá-la a uma fase nova, a mudou em um 
novo modo de ser em que a dor não se repercute com as mesmas reações 
do nível humano; em outros termos, a ascensão levou o espírito a tal grau 
de harmonização (amor divino) que não há  mais dissonância que tenha a 
força de penetrá-la e alterá-la. Então, enquanto permanecem idênticas as 
condições  de  ambiente,  o  choque  daquela  força  não  encontra  mais 
impulsos antagônicos e reações contra os quais erguer-se e enfurecer-se 
pela  sua  expansão  e  se  esvai  sem resistência.  O  instrumento  receptivo 
mudou,  e  se  baseia  esta  mudança  de  natureza  para  que  troque 
completamente a gama das suas ressonâncias. Para chegar na consciência 
uma opacidade de audição, o espírito não responde mais a aquela ordem de 
vibrações,  e  a  surdez  naquele  plano  é  substituída  por  uma  potência 
receptiva e perceptiva no plano mais alto do amor. O fato negativo e o fato 
positivo convergem para a amortização progressiva da sensação penosa da 
dor, na sensação gloriosa do amor. A mutilação do desejo, a compressão 
do sofrimento, se invertem, então, na multiplicação e expansão do amor, e 
a dor torna-se felicidade. Então a dor é amor, neste afoga-se e não mais ali 
se encontra; se chega a Cristo, o amor que Ele nos trouxe, se compreende e 
se toca a Sua redenção.

Grande e maravilhosa lei do equilíbrio e de justiça, esta pela qual a 
dor, quando exaurida a sua função de levar a alma até  ao superamento da 
animalidade, se afasta em silêncio! Quão sábia é  a Lei de Deus, na qual o 
mal é  contido e curvado aos fins do bem, o sofrimento justo e frutífero, a 
ascensão conquistada e necessária, a dor condição da felicidade! Ela é uma 
força encerrada no seu plano, do qual não pode escapar, e é  possível a 
libertação, ascendendo. A dor não pode atingir além da zona que lhe é 
atribuída pela lei, onde deve exaurir a sua função de prova e formação de 
almas. Mais no alto não subsiste senão a dor do justo, que é  coisa santa, 
libertadora, é missão, martírio, triunfo: é sobretudo amor.

O drama da paixão de Cristo, ponto culminante da sua descida, 
tocou nestes  que são  os  pontos culminantes da vida humana,  os  nó s 
centrais da Lei no momento humano. Cristo nos revelou na sua ação o 
mistério  desta  reabsorção  da  dor  no  amor.  Destes  problemas  devo 
tratar porque são a substância da obra do Cristo. Mas olhemos ainda 
mais profundamente. Ele não veio só  para ensinar, veio também para 
pagar; não só  para nos mostrar o princípio da expiação necessária, mas 
para cumprir Ele mesmo com o seu tormento esta expiação. Ele não 
veio  somente  para  nos  fazer  compreender,  com  a  palavra  e  com  o 
exemplo, este maravilhoso fenômeno que expliquei, da aniquilação da 
dor,  o  seu vaporizar  na espiritualização,  o  harmonizar-se  novamente 
da sua dissonância na harmonia do amor;  Cristo não  desceu só  para 
nos  ensinar  a  possibilidade  da  libertação.  Mas  se  posicionou

283

282



264 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

nel centro del fenomeno e lo ha vissuto, nel centro del dolore umano che ha 
fatto  suo,  nel  centro  della  dissonanza  per  riassorbirla  dolorosamente 
nell’armonizzazione del suo amore, ha fatto sua la schiavitù  umana e ha 
dovuto con fatica e pena umana raggiungere la liberazione. Farsi uomo 
significa  immergersi  tutto  fino  in  fondo  al  piano  umano,  nella  sua 
atmosfera,  nella  sua  debolezza,  nelle  sue  sensazioni,  nella  sua  iniquità. 
Significa fare propria questa iniquità  e doverne rispondere in proprio di 
fronte alla Legge di Dio. Cristo così si è  fatto colpevole nella Sua persona 
delle iniquità umane e le ha dovute pagare.

Quel che stupisce e stordisce la nostra comprensione nella discesa 
del Cristo è  questo sprofondamento di divinità  nella sozzura della carne 
umana. Solo sapendo chi è  Dio e chi è  l’uomo, si  può  comprendere la 
vertiginosa grandezza dell’atto e quale forza tremenda sia quindi l’amore 
divino. Che bisogno poteva avere il Santo dei Santi di passare per le vie del 
dolore? Non certo per sé.  Egli era perfetto, non aveva bisogno in sé  di 
purificazione e di ascensione, di redenzione. Ma ciò  divenne una necessità  
fatale appena Egli si fuse nella natura umana. Tutta la carne, tutto il sangue 
sembra essere asceso con Lui dopo il Suo martirio di carne e di sangue, 
eternamente nobilitati da questo contatto. Tanti dicono: perché il tormento 
straziante  della  Croce  se  Egli  era  Dio,  l’onnipossente?  Essi  non 
comprendono  che  quel  dolore  è  l’ombra  delle  colpe  umane,  che  senza 
questa espiazione non si potevano neutralizzare. Cristo non volle, dinanzi al 
popolo che gli chiedeva il miracolo, salvare se stesso e discendere della 
Croce. Non poteva dinanzi al Padre che era se stesso, non poteva dinanzi 
alla Legge che era se stesso. Accettato il calice, stretti i legami, la passione 
era un turbine di forze in movimento in cui il Verbo si esprimeva; Cristo 
agiva nel cuore della Legge e, nell’arbitrio, violando questa, Egli avrebbe 
negato se stesso.

Il popolo che era sotto la Croce non aveva compreso questa fatalità  
di passione, questa inviolabilità  di principio, e come Chi l’aveva voluta non 
potesse  rinnegarla.  “Ha  salvato  gli  altri  e  non  può  salvare  se  stesso!”, 
dicevano. “Se Egli è re d’Israele, scenda ora dalla croce e noi crederemo in 
Lui”. Il popolo che è il mondo immaginava in Cristo un uomo che avrebbe 
dovuto pensare a se stesso e se vi supponeva un dio era un dio umano, il 
cui primo fine e uso della propria potenza era per scopi egoisti. Al vertice 
della Sua passione Cristo non esisteva per sé: guarda dalla Croce al mondo, 
diviso da un abisso di incomprensione. Il mondo immagina una legge e un 
Dio  a  sua  somiglianza  non  ancora  perfetti,  che  ammettano  la 
modificazione, il ritocco, l’arbitrio; confonde libertà con licenza, potere con 
abuso, e non immagina che tutto ciò  scompare quando più  si sale. Il mondo 
crede che come in basso anche in alto vi possono essere coscienze isolate 
ed egoiste che si sostituiscano a capriccio all’ordine assoluto della Legge. E

284

285



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 265

no centro do fenômeno e o viveu, no centro da dor humana que fez sua, 
no  centro  da  dissonância  para  reabsorvê-la  dolorosamente  na 
harmonização  do  seu  amor,  fez  sua  a  escravidão  humana  e  teve  com 
esforço  e  pena  humana  que  alcançar  a  libertação.  Tornar-se  homem 
significa imergir-se todo até  o fundo no plano humano, na sua atmosfera, 
na sua fraqueza, nas suas sensações, na sua iniquidade. Significa fazer sua 
essa iniquidade e ter que responder por ela perante a Lei de Deus. Cristo, 
assim, se fez culpado na Sua pessoa pelas iniquidades humanas e as teve 
que pagar.

O que espanta e atordoa a nossa compreensão na descida do Cristo é 
este  aprofundamento  da  divindade  na  imundície  da  carne  humana.  Só  
sabendo  quem  é  Deus  e  quem  é  o  homem  se  pode  compreender  a 
vertiginosa  grandeza  do  ato  e  qual  força  tremenda  é  portanto  o  amor 
divino. Que necessidade poderia ter o Santo dos Santos de passar pelas 
vias da dor? Não certamente por si. Ele era perfeito; não precisava em si 
de  purificação  e  de  ascensão,  de  redenção.  Mas  isso  se  tornou  uma 
necessidade fatal  assim que Ele se fundiu na natureza humana.  Toda a 
carne, todo o sangue, parece ter ascendido com Ele após o Seu martírio de 
carne e de sangue, eternamente enobrecido por este contato. Tantos dizem: 
por que o tormento excruciante da Cruz se Ele era Deus, o onipotente? 
Eles não compreendem que aquela dor é  a sombra das culpas humanas, 
que sem esta expiação não se poderiam neutralizar. Cristo não quer, diante 
do povo que lhe pedia o milagre, salvar a si mesmo e descer da Cruz. Não 
podia diante do Pai, que era Ele mesmo, não podia diante da Lei, que era 
Ele mesmo. Tendo aceitado o cálice e apertado os laços, a paixão foi um 
turbilhão de forças em movimento no qual o Verbo se exprimia; Cristo 
agia no coração da Lei e, no arbítrio, violando esta, Ele teria negado a si 
mesmo.

O povo que estava sob a cruz não compreendia esta fatalidade de 
paixão,  esta  inviolabilidade de  princípio,  e  como Quem a  desejara  não 
pudesse negá-la. “Salvou os outros e não pode salvar a si mesmo!”, diziam. 
“Se Ele é  rei de Israel, desça agora da cruz e nós creremos Nele”. O povo 
que é  o mundo imaginava em Cristo um homem que deveria pensar em si 
mesmo, e se lhe supunha um deus, era um deus humano, cujo primeiro fim 
e uso da própria potência era para escopos egoístas. No vértice de Sua 
paixão, Cristo não existia para si mesmo: olha da Cruz ao mundo, dividido 
por um abismo de incompreensão. O mundo imagina uma lei e um Deus à  
sua semelhança não ainda perfeitos, que admitem a modificação, o retoque, 
o arbítrio; confunde liberdade com licenciosidade, poder com abuso, e não 
imagina que tudo isso desaparece quanto mais se sobe. O mundo acredita 
que, como em baixo, também no alto podem existir consciências isoladas e 
egoístas  que  se  substituem  por  capricho  à  ordem  absoluta  da  Lei.  E

285

284



266 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

invoca il miracolo come prova di potenza, mentre la potenza più  grande è 
nell’ordine,  sia  pur  l’eccezione necessaria  talvolta  per  scuotere  la  cecità  
umana.

No. Il tutto è  un organismo perfetto e completo. L’uomo vorrebbe 
proiettare l’anarchia del suo piano anche in alto: ma lassù  tale disordine 
non  giunge.  Ha  un  concetto  caotico  dell’onnipotenza.  Non  vi  è  potere 
anche  divino  che  possa  violare  la  Divinità.  Il  mistero  della  passione  e 
redenzione è  basato  tutto  sull’ineluttabilità  degli  equilibri  interiori  della 
Legge. Le colpe umane avevano determinato un grande squilibrio di forze. 
Per  ricostituire  l’armonia  e  l’ordine,  era  necessaria  una  compensazione 
dinamica, una espiazione equivalente per bilanciare la colpa. Ogni spinta (è  
legge)  non si  neutralizza  e  non si  annulla  che  per  una  spinta  uguale  e 
contraria. Le ribellioni umane in questo piano non hanno senso, non sono 
concepibili dissidi. Cristo, la Legge, la volontà  del Padre, erano unificati e 
identici.

In fondo al concetto della redenzione dal dolore attraverso l’amore è 
dunque un concetto ancora più  grande: la perfezione e la inviolabilità  della 
legge di Dio. Quale forza abbia tale principio di ordine si vede dal fatto che 
Dio  stesso  vi  si  è  sottoposto  e  nella  Sua  onnipotenza  ha  trovato 
inconcepibile l’alterarlo. Questa è la più  profonda ragione della passione di 
Cristo.  Che dovremo dire  noi  pigmei  che  ci  rivoltiamo e  malediciamo 
dinanzi ad un dolore meritato? Così la vittima pura e innocente ha fatto 
proprie le colpe umane del passato e dell’avvenire e in tale posizione si è  
posta di fronte alla Legge. In questo atto l’inflessibile giustizia della legge 
del Dio mosaico si è  misericordiosamente addolcita nell’amore pietoso del 
Dio cristiano e il Principio ha svolto una sua più  profonda manifestazione. 
Solo  nel  sacrificio  poteva  attuarsi  la  pietà  senza  violare  la  coerenza 
completarsi l’espressione senza alterare la perfezione. Il giusto si immola, 
la giustizia si compie, il colpevole è  redento. Nell’abnegazione la giustizia 
si completa nella bontà  e nella pietà, l’equilibrio si ritrova in un equilibrio 
più  profondo. Ogni spinta è  al suo posto, si sviluppa in un ordine perfetto. 
Il secondo principio è  apparso in posizione subordinata, perché altrimenti, 
sostituendosi  la  pietà  alla  giustizia,  si  sarebbe  mutato  in  principio  di 
sovvertimento.

Così  Cristo  ha  vissuta  la  sua  passione,  oltre  che  per  una  ragione 
umana e visibile, di esempio, anche per una ragione divina e profonda, di 
espiazione, di equilibrio, di inviolabilità  della Legge. In questo momento 
supremo Cristo non era solo dinanzi agli uomini, ma soprattutto dinanzi a 
se  stesso  e  all’inviolabilità  del  principio.  La  passione  fu  libera  fino  al 
Getsemani: lì fu il vero tormento. Poi Cristo la segue con la tranquillità 
interiore di un dominatore, di un assente, in tutto il suo fatale compimento. 
Solo  nel  Getsemani  fu  uomo  e  umanamente  disse:  “Padre  mio,  se  è

286

287

288



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 267

invoca o milagre como prova de poder, enquanto o maior poder está  na 
ordem,  mesmo  que  a  exceção  seja  necessária  às  vezes  para  abalar  a 
cegueira humana.

Não. O todo é um organismo perfeito e completo. O homem gostaria 
de projetar a anarquia de seu plano também no alto: mas lá  em cima tal 
desordem não alcança. Há  um conceito caó tico de onipotência.  Não há 
poder, mesmo divino, que possa violar a Divindade. O mistério da paixão e 
redenção é  baseado todo na inevitabilidade dos equilíbrios interiores da 
Lei. As culpas humanas determinaram um grande desequilíbrio de forças. 
Para restaurar a harmonia e a ordem, era necessária uma compensação 
dinâmica, uma expiação equivalente para balancear a culpa. Cada impulso 
(é  lei)  não  se  neutraliza  e  não  se  anula  senão  por  um impulso igual  e 
contrário.  As  rebeliões  humanas  neste  plano  não  têm  sentido,  não  são 
concebíveis dissídios. Cristo, a Lei, a vontade do Pai, eram unificados e 
idênticos.

No  cerne  do  conceito  de  redenção  da  dor  através  do  amor  está  
portanto um conceito ainda maior: a perfeição e a inviolabilidade da lei de 
Deus. Qual força teria tal princípio de ordem se vê  do fato que o próprio 
Deus se lhe submeteu a e nela Sua onipotência, achou inconcebível alterá-
la. Esta é a mais profunda razão da paixão de Cristo. Que deveríamos dizer 
nós,  pigmeus,  que  nos  revoltamos  e  amaldiçoamos  diante  de  uma  dor 
merecida? Assim,  a  vítima pura e  inocente  tomou sobre si  os  pecados 
humanos do passado e do futuro e, em tal posição, se colocou diante da 
Lei.  Nesse  ato,  a  inflexível  justiça  da  lei  do  Deus  mosaico  foi 
misericordiosamente  suavizada  no  amor  piedoso  do  Deus  cristão,  e  o 
Princípio desdobrou uma sua mais profunda manifestação. Só  no sacrifício 
poderia  ser  realizada  a  piedade sem violar  a  coerência,  completar-se  a 
expressão sem alterar a perfeição. O justo se imola, a justiça se cumpre, o 
culpado é redimido. Na abnegação, a justiça se completa na bondade e na 
piedade; o equilíbrio se reencontra em um equilíbrio mais profundo. Cada 
impulso  está  no  seu  lugar,  se  desenvolve  em  uma  ordem  perfeita.  O 
segundo  princípio  apareceu  em  posição  subordinada,  porque,  de  outro 
modo, ao substituir a piedade à  justiça, se teria mudado em princípio de 
subversão.

Assim, Cristo viveu a sua paixão, não apenas por uma razão humana e 
visível,  de  exemplo,  mas  também por  uma razão  divina  e  profunda,  de 
expiação, de equilíbrio, da inviolabilidade da Lei. Nesse momento supremo 
Cristo não estava só  diante dos homens, mas sobretudo diante de si mesmo e 
da inviolabilidade do princípio. A paixão foi livre até o Getsêmani: ali estava 
o verdadeiro tormento. Depois, Cristo a segue com a tranquilidade interior 
de um dominador, de um ausente, em toda o seu fatal cumprimento. Só  no 
Getsêmani  foi  homem  e  humanamente  disse:  “meu  Pai,  se  é

287

286

288



268 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

possibile passi da me questo calice!”. Poi tornò  Dio, padrone del dolore e 
delle  forze  della  vita  e  della  morte.  Egli  offrì  l’olocausto  che  la  legge 
esigeva,  ma  lo  dominò .  Egli  poteva  non  sentire  il  dolore,  perché  lo 
superava  e  gli  comandava.  Ma  questa  potenza  sul  dolore,  come  Egli 
dimostrò  all’evidenza,  non poteva e  non volle  ledere l’inviolabilità  della 
Legge. Solo qui apparve debole ai ciechi, non nel possedere l’ordine e nel 
comandare alla sofferenza. Il dolore obbediva senza ledere la sua pace; ma 
Egli lo sentì tutto perché  Egli era immerso nel nostro piano. Un dolore 
vero era necessario. Per l’esempio, di fronte all’uomo, poteva bastare una 
apparenza,  non  per  l’espiazione,  di  fronte  alle  leggi  della  vita  che  non 
s’ingannano. Quella del Cristo non fu una sola rappresentazione, fu una 
tremenda realtà  di dolore e di dolore umano, perché  in questo piano di 
esistenza Cristo lo ha vissuto. Solamente Egli non aveva bisogno di viverlo 
a stillicidi come noi, ottusi ad apprendere, lenti nel progredire, bisognosi di 
riposi  perché  la  natura  non  si  schianti.  Noi,  per  impotenza  umana,  lo 
viviamo  a  piccole  dosi,  imposte  dagli  angusti  confini  della  nostra 
sopportabilità, lo assorbiamo necessariamente diluito nel tempo, perché  lo 
stesso ritmo dell’evoluzione è  una legge che non si  può  forzare.  Quella 
passione che noi viviamo per momenti distanziati nei secoli, Egli che nulla 
aveva da imparare e che tutto sapeva sopportare, la visse in sintesi, in una 
fiammata rapida e intensa, in un solo respiro di vertiginosa profondità.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 269

possível passe de mim este cálice!”. Depois retornou Deus, senhor da dor e 
das forças da vida e da morte. Ele ofereceu o holocausto que a lei exigia, 
mas  o  dominou.  Ele  podia  não  sentir  a  dor,  porque  a  superava  e  a 
comandava.  Mas esta potência sobre a dor,  como Ele demonstrou com 
evidência, não podia e não queria lesar a inviolabilidade da Lei. Só  aqui 
aparece  débil  aos  cegos,  não  no  possuir  a  ordem  e  no  comandar  o 
sofrimento. A dor obedecia sem lesar a sua paz; mas Ele a sentiu toda 
porque  Ele  estava  imerso  no  nosso  plano.  Uma  dor  verdadeira  era 
necessária. Por exemplo, diante do homem, poderia bastar uma aparência, 
não para expiação, diante das leis da vida que não se enganam. Aquela do 
Cristo não foi uma mera representação, foi uma tremenda realidade de dor 
e de dor humana, porque neste plano de existência Cristo a viveu. Somente 
Ele não precisava vivê-la a conta gotas como nós, obtusos para o aprender, 
lentos no progredir, necessitados de repousos para que a natureza não se 
despedace.  Nós,  pela  impotência  humana,  a  vivenciamos  em pequenas 
doses,  impostas  pelos  estreitos  confins  da  nossa  suportabilidade;  a 
absorvemos necessariamente diluída no tempo, porque o próprio ritmo da 
evolução é uma lei que não se pode forçar. Aquela paixão que nós vivemos 
por momentos distanciados nos séculos, Ele, que nada tinha a aprender e 
que tudo sabia suportar, a vivenciou em síntese, numa fulguração rápida e 
intensa, num único sopro de vertiginosa profundidade.



270 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

(Disegno di Francesco Ubaldi)

Cammina, cammina. Cristo avanti, e dietro il mondo.



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 271

(Desenho de Francesco Ubaldi)

Caminha, caminha. Cristo avante, e atrás o mondo.



272 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XII. Ascesa di anime

Cristo  inizia  così  l’ascesi  mistica,  l’elevazione  delle  anime  fino 
all’unificazione con Dio. Egli si fa il grande ispiratore, l’impulsore invisibile 
della  vita  spirituale  e  l’evoluzione  umana  si  solleva  dietro  di  Lui  per 
seguirlo.  Senza  di  Lui  la  vita  non  avrebbe  potuto  raggiungere  il  piano 
mistico e con Lui si avvia a raggiungerlo. La storia dell’uomo continua a 
scrivere  nel  gran  libro  della  vita  e  inizia  una  nuova  pagina:  la  pagina 
dell’amore. Una nuova sintesi è  fiorita dal travaglio dei millenni, un nuovo 
squillo, emergente dalla profondità  dei tempi, ha chiamato a raccolta nella 
corsa delle civiltà  mobili e inquiete, la vita si sposta sul suo asse e muta il 
centro  delle  attrazioni  umane.  Gli  egoismi  si  aprono,  le  coscienze  si 
dilatano, l’affratellamento incomincia, la voce di Cristo risuona di cuore in 
cuore in un canto solo che si fonde e si eleva, rispondendo alla gloria dei 
cieli. Il mondo inizia una marcia potente verso la realizzazione del Regno 
di  Dio,  che  non  è  elargizione  gratuita  all’inerzia  umana,  ma  laboriosa 
conquista compiuta sotto la guida di Cristo;  l’ascensione non è  comodo 
sfruttamento dei meriti divini ma fusione umana nella Sua passione.

Cammina, cammina. Si inizia il gran movimento. Cristo è  in testa, 
avanti a tutti, con l’esempio del suo dolore e del suo amore, della croce e 
della  passione,  una  luce  che  avanza  lasciando  dietro  di  sé  una  scia  di 
splendori. Su questa via luminosa il mondo si incammina e segue. Cristo è 
un sole splendente che attrae a sé le fiammelle delle anime umane; ne piove 
una radiazione di amore sotto cui si ravvivano, si drizzano, si accendono di 
nuovi  guizzi.  È  come  un  divampare  di  incendio.  E  le  piccole  fiamme 
ingrossano,  salgono  su  su  fino  a  toccare  il  cielo  e  si  unificano  nello 
splendore del gran sole centrale in cui si perdono riassorbite.

Cammina, cammina. Cristo va con la sua croce, sempre innanzi a 
tutti. Egli non ha casa, né  ricchezze, né  potere umano. Egli è  una forza 
nuda, sospesa tra gli orrori della terra e gli splendori del cielo. Egli non è 
nella  storia,  ma  è  superiore  alla  storia,  non  è  chiuso  nel  tempo,  ma  è 
padrone del tempo. Nella sua realtà  Egli è  immaterializzabile e appunto 
per questo è  vivo e presente; la sua realtà  è  interiore ed è  nel palpito e nel 
tormento del nostro spirito; appunto per questo Egli è  qui con noi, tra noi, 
sensibile a chiunque lo sappia sentire. Egli è  vivo e presente e il mondo, 
perché Egli non è fatto di materia, non lo riconosce. Egli è una vibrazione, 
la Sua casa è in noi, una risonanza di pensieri e di opere. Ed Egli va umile 
peregrinando di porta in porta, chiedendo ospitalità, va picchiando di cuore 
in cuore, implorando amore. E il mondo gli dice: Chi sei tu? Va, non ti 
conosco.

289

291

290



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 273

XII. Ascese da alma

Cristo  inicia  assim  a  ascese  mística,  a  elevação  das  almas  à  
unificação  com Deus.  Ele  se  faz  o  grande  inspirador,  o  impulsionador 
invisível da vida espiritual, e a evolução humana ascende atrás dEle para 
segui-lo. Sem Ele, a vida não teria podido alcançar o plano místico, e com 
Ele  se  avia  a  alcançá-lo.  A história  do homem continua  a  escrever  no 
grande livro da vida e inicia uma nova página: a página do amor. Uma 
nova síntese floresceu do trabalho dos milênios; um novo toque de clarim, 
emergente das profundezas dos tempos, convocou a colheita no curso das 
civilizações móveis e inquietas; a vida se desloca de seu eixo e muda o 
centro das atrações humanas. Os egoísmos se abrem, as consciências se 
dilatam,  a  irmanação  começa,  a  voz  de  Cristo  ressoa  de  coração  em 
coração em um canto único que se funde e se eleva, respondendo à  glória 
dos céus. O mundo inicia uma marcha potente rumo à realização do Reino 
de Deus, que não é  um dádiva gratuita à  inércia humana, mas laboriosa 
conquista cumprida sob a orientação de Cristo; a ascensão não é o cômodo 
desfrutamento dos méritos divinos, mas fusão humana na Sua paixão.

Caminhai,  caminhai.  Se  inicia  o  grande  movimento.  Cristo  vai  à  
frente, diante de todos, com o exemplo da sua dor e do seu amor, da cruz e 
da  paixão,  uma  luz  que  avança,  deixando  atrás  de  si  um  rastro  de 
esplendores. Sobre esta via luminosa o mundo se encaminha e segue. Cristo 
é  um sol esplendente que atrai para si as chamas das almas humanas; lhe 
chove uma radiação de amor sob a qual se revivem, se elevam, se acendem 
com novas faíscas. É  como um deflagar de incêndio. E as pequenas chamas 
engrossam,  subindo  mais  e  mais  até  tocarem  o  céu  e  se  unificam  no 
esplendor do grande sol central, no qual se perdem e reabsorvidas.

Caminha,  caminha.  Cristo  vai  com a  sua  cruz,  sempre diante  de 
todos. Ele não tem casa, nem riquezas, nem poder humano. Ele é  uma 
força nua, suspensa entre os horrores da terra e os esplendores do céu. Ele 
não  está  na  história,  mas  é  superior  à  história;  não  está  encerrado  no 
tempo,  mas  é  senhor  do  tempo.  Na  sua  realidade,  Ele  é  imaterial,  e 
precisamente por isto está  vivo e presente; a sua realidade é interior e está 
no palpitar e no tormento do nosso espírito; precisamente por isto está aqui 
connosco,  entre  nós,  sensível  a  quem  o  saiba  sentir.  Ele  está  vivo  e 
presente, e o mundo, porque Ele não é  feito de matéria, não o reconhece. 
Ele  é  uma  vibração;  a  Sua  casa  está  em  nós,  uma  ressonância  de 
pensamentos e obras. E Ele vai humilde peregrinando de porta em porta, 
pedindo hospitalidade, bate de coração em coração, implorando amor. E o 
mundo lhe diz: Quem és tu? Vá, não te conheço.

289

291

290



274 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Cammina, cammina. Odo giunger sull’onda del tempo, echeggiante 
di secolo in secolo, questa nuova voce di Dio, che porta la buona novella di 
bontà  e  di  amore:  presentita,  profetizzata  in  Israele,  giunta,  predicata, 
vissuta  nel  Messia,  poi  seguìta,  attuata  nella  Chiesa.  La  odo  giungere, 
concentrarsi come una forza nella venuta del Cristo, sostare padrona degli 
equilibri  del  mondo  e  aprirsi  poi  per  spirali  in  continua  espansione 
proiettandosi sull’umanità  per animarla dall’interno.  Il  ritmo è  continuo, 
connesso  in  un  richiamo  che  va  di  secolo  in  secolo,  si  collega  di 
generazione in generazione. Si ripete un echeggiare di appelli e di risposte, 
di palpiti e di slanci, di cuore in cuore; si intona per gradi tra la terra e il  
cielo  una  musica  immensa.  Sono  in  principio  voci  isolate,  invocazioni 
accorate e sperdute, attese pazienti. Ma le anime ascoltano, attente, questa 
nuova  parola  di  amore.  Una  potenza  nuova  ha  invaso  il  mondo  e  si 
propaga. La ferocia umana si addolcisce in un brivido di tenerezza. Sotto il 
bacio di Cristo anche la natura cambia linguaggio, fino al Cantico delle 
Creature di Frate Francesco. L’anima umana si apre come corolla e sboccia 
al canto di Dio. Questo canto echeggia e si dilata in mille risonanze, si 
ripercuote  e  si  moltiplica  fin  nell’ultima  creatura  umile  e  negletta,  si 
propaga e inonda la terra.  E la musica delle piccole cose di quaggiù  si 
svolge e si  ripete nelle risonanze grandiose del  cielo che si  è  aperto in 
ascolto, sale la passione dell’anima, l’amore dell’uomo si unifica nell’amore 
di  Dio.  Quel  canto  attrae  e  rapisce;  dalla  terra  lentamente  l’umanità  si 
solleva tutta come una marea che si gonfia e ascende in un unico canto di 
anime appassionate, che si fonde e si perde nella musica del cielo.

Cammina,  cammina.  Cristo  avanti,  e  dietro,  il  mondo.  Quanto  è 
lunga la via del Regno di Dio! Quanti inciampano e cadono lungo la via! 
Quanta fatica di anime per congiungere la terra col cielo! È  un drappello 
magro  dapprima,  pochi  si  mettono pesantemente  in  marcia.  È  greve  il 
fardello di carne e molti non si muovono. Ma di tanto ardore fiammeggia 
l’animo dei  pochi,  così  attiva  è  l’irradiazione  del  cielo,  così  armoniosa 
risuona la buona novella, che anche la materia pian piano si scuote. I pochi 
sono canali aperti e vie di comunicazione, la luce così sfonda le tenebre e 
un brivido strano penetra e anima le inerti  densità  della terra.  Cristo è  
avanti e tutti  attrae dietro di sé:  è  sempre in marcia alla testa sulla via 
dell’ascesa. Ha preso Egli in mano il  vessillo dell’evoluzione e ha detto: 
seguitemi. Io sono l’avvenire. Solo pochi esseri incompresi come il loro 
Maestro, lo seguono sanguinanti e insultati. Ma la loro voce è  così dolce e 
inusitata,  che  tanti,  ammaliati,  si  affiancano  per  udirli  e  camminano 
insieme per comprendere quella strana pace che il mondo non ha. Qualche 
parola è  udita, qualche vibrazioni giunte e risuona nell’anima attraverso la 
sorda corteccia di carne. E il piccolo drappello di Cristo attrae ed ingrossa 
man mano nell’andare. Qualche parola echeggia e si ripete, nuovi orecchi si 
tendono in ascolto, nuove anime affaticate accorrono imploranti. Giungono

292

293



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 275

Caminha, caminha. Ouço chegar na onda do tempo, ecoante de século 
em século, esta nova voz de Deus, que porta a boa nova de bondade e de 
amor: pressentida, profetizada em Israel, chegada, pregada, vivida no Messias, 
depois seguida, implementada na Igreja. A ouço chegar, concentrar-se como 
uma força na vinda do Cristo, permanecer senhora dos equilíbrios do mundo e 
abrir-se  depois  por  espirais  em contínua  expansão,  projetando-se  sobre  a 
humanidade para animá-la do interno. O ritmo é contínuo, conectado em um 
chamado que se estende de século em século,  se conecta de geração  em 
geração. Se repete um ecoar de apelos e de respostas, de palpitações e de 
impulsos, de coração em coração; se entoa por graus entre a terra e o céu uma 
música  imensa.  São,  a  princípio,  vozes  isoladas,  invocações  sentidas  e 
perdidas, esperas pacientes. Mas as almas escutam, atentas, esta nova palavra 
de amor. Uma potência nova invadiu o mundo e se propaga. A ferocidade 
humana se suaviza em um arrepio de ternura. Sob o beijo de Cristo, até  a 
natureza  muda  de  linguagem,  rumo  ao  Cântico  das  Criaturas  do  Irmão 
Francisco. A alma humana se abre como corola e desabrocha ao canto de 
Deus. Este canto ecoa e se dilata em mil ressonâncias,  se repercute e se 
multiplica até na ú ltima criatura humilde e negligenciada, se propaga e inunda 
a terra. E a música das pequenas coisas aqui embaixo se desdobra e se repete 
nas ressonâncias grandiosas do céu que se abriu para ouvir, sobe a paixão da 
alma, o amor do homem se unifica no amor de Deus. Aquele canto atrai e 
arrebata; da terra, lentamente a humanidade se ergue toda como uma maré 
que se incha e ascende em um único canto de almas apaixonadas, que se 
funde e se perde na música do céu.

Caminha, caminha. Cristo avante, e atrás, o mundo. Quão longo é  a 
via do Reino de Deus! Quantos tropeçam e caem ao longo da via! Quanto 
esforço de alma para conectar a terra com o céu! É  um grupo escasso no 
início,  poucos se metem pesadamente em marcha.  É  pesado o fardo de 
carne e  muitos  não  se  movem. Mas de tanto ardor  flameja a  alma dos 
poucos, tão ativa é  a irradiação do céu, tão harmoniosamente ressoa a Boa 
Nova, que até  a  matéria pouco a pouco se abala.  Os poucos são  canais 
abertos e vias de comunicação, a luz assim espanca as trevas e um tremor 
estranho penetra e anima as inertes densidades da terra. Cristo está avante e 
todos  atrai  atrás  de  si:  está  sempre em marcha à  frente  sobre  a  via  da 
ascensão. Tomou Ele em mão o estandarte da evolução e disse: sigam-me. 
Eu sou o futuro. Só  poucos seres, incompreendidos como o seu Mestre, o 
seguem, sangrando e insultados. Mas a sua voz é  tão doce e inusitada, que 
tantos,  encantados,  se  afincam  para  ouvi-la  e  caminham  juntos  para 
compreender aquela estranha paz que o mundo não tem. Alguma palavra é  
ouvida,  algumas  vibrações  chegam e  ressoam na  alma  através  da  surda 
crosta da carne. E o pequeno grupo de Cristo atrai e engrossa pouco a pouco 
à  medida que avança. Alguma palavra ecoa e se repete, novos ouvidos se 
põem  em  escuta,  novas  almas  cansadas  acorrem  implorantes.  Chegam

293

292



276 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

altri  e  poi  altri;  e  la  parola  moltiplica  la  parola,  l’esempio  moltiplica 
l’esempio, la redenzione moltiplica la redenzione, l’ascensione moltiplica le 
ascensioni. L’onda dilaga, i pochi diventano falangi, una folla immensa che 
non si può  numerare, fino ai confini del mondo. Le vie della vita si aprono. 
Il sentiero stretto e spinoso si dilata e si eleva: lo vedo scomparire nel cielo, 
come scia luminosa di meteora.

Io seguo, in ultimo, in fondo a tutti. Ad ogni passo la mia anima cade 
e tenta di rialzarsi,  pecca e spera di redimersi,  soffre, espia e sogna di 
salire;  e  inciampo  e  sosto  e  indietreggio.  Ma  queste  cadute  mi 
reimmergono nell’umanità, nella vita di tutti, mi umiliano e mi affratellano 
agli umili. È  necessario che io sia ancora quaggiù  nella mia imperfezione e 
nella mia fatica. Ma se cado in basso la mia vista si offusca e non posso 
viver  da  cieco  e  sono  costretto  a  salire.  Non  posso  vivere  senza  la 
sensazione di Cristo. Amore e dolore, dolore e amore: cammina, cammina, 
stanca  anima mia.  Ma un  giorno,  sull’irto  sentiero  della  mia  fatica,  ho 
sentito un passo accanto al mio, ho sentita un’altra spalla affiancarsi alla 
mia, sollevare la mia croce e portarla per me. Allora non fui più  solo. Un 
altro cuore si adagiò  sul mio, il dolore divenne amore, e nessuno potrà  più  
strapparmi all’indissolubile stretta. Ma io cadevo ugualmente e allora mi 
scoraggiai per la mia debolezza, ebbi paura per la mia indegnità. Allora la 
Voce mi disse: “Non temere. Il mio amore è  più  forte della tua debolezza. 
Poggia il capo sul mio petto e riposa”.

Allora riprendevo il Vangelo, per rileggere e ricordare. Quella Sua 
parola dolce e potente mi investe come un gran vento che mi porta lontano 
nel Suo mondo che non è  di quaggiù . Rileggo lentamente quella musica 
vasta  come  l’infinito  e  la  mia  anima  discende  di  strato  in  strato,  nei 
significati più  profondi della Sua parola. Quella musica mi calma, questa 
profondità  mi  sazia.  Lì  solo trovo gli  spazi  illimitati  che la  mia anima 
vuole. Quella parola dolce è  una spada di fuoco che mi penetra l’anima, e 
la attraversa come lo sguardo di Dio: è  la vibrazione più  armoniosa che io 
possa concepire nell’universo. Quella parola risuona nel mio cuore come 
un’arpa  di  un  angelo  e  dissolve  il  dolore.  Il  mio  spirito  non  ha  echi 
abbastanza profondi per render la molteplice, immensa ricchezza di quella 
vibrazione:  la  sento  giungermi  meravigliosa  e  atterrisco  nell’udirla 
spegnersi nella mia sordità.  Lo squillo purissimo di quell’onda in me si 
distorce e si deforma, si inquina di risonanze disarmoniche, e io piango di 
me e di questa mia opacità terribile che tutto offusca e deturpa.

Ma  con  qual  diritto  oso  io  parlare  di  Cristo?  Ma  come  non 
comprendo  io  l’assurdità  di  tale  avvicinamento,  non  odo  la  ribellione 
dell’universo  che  dice:  indietro,  immondo,  non  senti  il  fetore  della  tua 
bassezza? Allora io fuggo inorridito di me, e torno a guardare da lontano, 
dal  profondo  della  mia  miseria,  quella  debolezza  a  cui  più  non  oso

294

295

296



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 277

outros  e  depois  outros;  e  a  palavra  multiplica  a  palavra,  o  exemplo 
multiplica  o  exemplo,  a  redenção  multiplica  a  redenção,  a  ascensão 
multiplica as ascensões. A onda se espalha, os poucos se tornam falanges, 
uma multidão imensa que não se pode numerar, até aos confins do mundo. 
As vias da vida se abrem. O caminho estreito e espinhoso se dilata e se 
eleva: o vejo desaparecer no céu, como o rastro luminoso de meteoro.

Eu sigo, em ú ltimo, do fim de todos. A cada passo a minha alma cai 
e tenta reerguer-se, peca e espera por redenção, sofre, expia e sonha em 
subir;  e  tropeço  e  paro  e  recuo.  Mas  estas  quedas  me  reimergem  na 
humanidade, na vida de todos, me humilham e me irmanam aos humildes. 
É  necessário que eu esteja ainda aqui embaixo, na minha imperfeição e no 
meu esforço. Mas se caio em baixo a minha vista se ofusca e não posso 
viver cegamente e sou forçado a subir. Não posso viver sem a sensação de 
Cristo. Amor e dor, dor e amor: caminha, caminha, minha alma cansada. 
Mas um dia, sobre íngreme caminho do meu esforço, senti um passo ao 
lado do meu, senti um outro ombro aproximar-se do meu, levantar a minha 
cruz e carregá-la por mim. Então não estava mais só . Um outro coração se 
acautelou  do  meu,  a  dor  se  tornou  amor,  e  ninguém  poderá  mais  me 
arrancar à  indissolúvel aliança. Mas eu caí ainda, e então me desencorajei 
com a  minha fraqueza,  temi  pela  minha indignidade.  Então  a  Voz me 
disse: “Não temas. O meu amor é  mais forte que a tua fraqueza. Apoia a 
cabeça no meu peito e repousa”.

Então  retomei  o  Evangelho,  para  reler  e  recordar.  Aquela  Sua 
palavra doce e potente me investe como um forte vento que me leva para 
longe, no Seu mundo, que não é daqui em baixo. Releio lentamente aquela 
música vasta como o infinito e a minha alma desce de estrato em estrato, 
nos significados mais profundos da Sua palavra. Aquela música me acalma, 
esta profundidade me sacia. Só  ali encontro os espaços ilimitados que a 
minha alma deseja. Aquela palavra doce é  uma espada de fogo que me 
penetra a alma, e a atravessa como o olhar de Deus: é  a vibração mais 
harmoniosa que eu possa conceber no universo. Aquela palavra ressoa no 
meu coração como uma harpa de um anjo e dissolve a dor. O meu espírito 
não tem ecos bastante profundos para transmitir a mú ltipla, imensa riqueza 
daquela vibração: a sinto alcançar-me maravilhosa, e apavorado ao ouvi-la 
desaparecer na minha surdez. O toque puríssimo daquela onda em mim se 
distorce e se deforma, se polui de ressonâncias desarmônicas, e eu choro 
por mim e por esta minha opacidade terrível que tudo ofusca e desfigura.

Mas  com  qual  direito  ouso  eu  falar  de  Cristo?  Mas  como  não 
compreendo  eu  o  absurdo  de  tal  abordagem,  não  ouço  a  rebelião  do 
universo que diz: para trás,  imundo, não sentes o fedor da tua baixeza? 
Então  fujo  horrorizado  de  mim mesmo,  e  torno  a  olhar  de  longe,  do 
profundo  da  minha  miséria,  aquela  fraqueza  a  qual  mais  não  ouso

296

295

294



278 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

avvicinarmi. Non so come la mia penna non si spezzi nella violenza di 
questa  sensazione,  nel  contrasto  tra  la  coscienza  di  me  e  l’irresistibile 
attrazione; non si spezzi in questa bufera di forze che mi abbattono e mi 
risollevano,  mi  annientano  e  pur  si  avvicinano,  mi  straziano  e  pur  mi 
accarezzano.  Non so  come il  mio cuore  non si  schianti  nell’esuberanza 
della gioia, nell’impeto della passione, quando quella musica tuttavia mi 
riprende, mi solleva, mi porta in alto a perdermi nei cieli. Come soffro nel 
vedere i ciechi che faticosamente discutono e tentano la ricostruzione della 
Sua figura dalle ceneri del tempo, mentre Egli è  vicino e sensibile. Egli è 
risorto, è  vivo, cammina dinanzi a noi. Riapriamo gli occhi che lo hanno 
dimenticato e lo rivedremo.

No!  Noi  non  lo  vediamo.  In  venti  secoli  di  storia  quel  profumo 
sottile è  svanito. Le nostre menti e i nostri cuori a forza di strofinarsi su 
quei concetti, li hanno insudiciati, la nostra azione continua li ha ricoperti 
di scorie. Lo spirito fugge dalla terra, le forme più  si  fanno colossali e 
sempre meno sono atte a contenerlo. Il grande edificio è  un gigante che 
resterà muto e vuoto, pronto a crollare, se in esso non tornerà è sorreggerlo 
l’unica potenza vera,  che sola può  sorreggerlo:  lo spirito.  Via gli  inutili 
puntellamenti umani, gli accorgimenti della terra e del tempo! Se lo spirito 
vaporizza, resta un corpo senza anima, un cadavere in putrefazione. Oltre 
le forme vi è  una religione sostanziale che sola può  resistere nei momenti 
terribili, vi è una sostanza intima e vivificatrice che è la sola forza che tutto 
sostiene, un imponderabile senza il quale crollano i templi più  sontuosi. 
Tutto  è  inutile  peso  morto,  tutto  è  pericolosa  dispersione  se  non è  un 
mezzo per accendere e mantenere negli animi, che sono il vero tempio, lo 
spirito del Vangelo. Non sono le posizioni umane e il loro consolidamento 
che  reggono  un  edificio  divino.  La  sicurezza,  sopprimendo  la  lotta, 
addolcendo la via del Calvario, addormenta la capacità di conquista. Cristo 
è  una  forza  attiva  e  presente,  prima  di  tutto  nelle  anime;  non  si  può  
distruggere,  non  si  può  fermare.  Se  l’organismo che  la  esprime  non  la 
conterrà  più ,  essa  rinascerà  lontano.  Quando  questa  fiammeggiante  ed 
evanescente anima delle forme si invola, anche se per l’occhio umano è ben 
saldo, tutto è  intimamente minato. Se la presenza del Cristo non sostiene, 
se il Divino deve allontanarsi, allora si spalanca l’abisso: e Cristo umile e 
semplice siede ad altra mensa e continua altrove il suo lavoro.

Chi sei tu dunque, Cristo? L’ho domandato al mio dolore che tutto 
mi ha insegnato fino a ritrovare Dio e mi ha detto: “Egli è  il debole a cui 
devi l’aiuto, il nemico a cui devi il perdono, il povero a cui devi te stesso. 
Egli  è  passione  e  rinuncia,  amore  e  ascensione.  Egli  è  amplesso  ed 
elevamento di anime e va per la terra ogni giorno cercandone, implorando 
ospitalità  nei cuori, perché il padrone del mondo non ha né casa né tetto e 
va ramingo elemosinando amore”.

298

297



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 279

aproximar-me  Não  sei  como a minha pena não  se quebra na violência 
desta sensação,  no contraste entre a consciência de mim e a irresistível 
atração; não se quebra nesta tempestade de forças que me abatem e me 
elevam, me aniquilam e porém se aproximam, me destroem e porém me 
acariciam. Não sei como o meu coração não se despedaça na exuberância 
da  alegria,  no  ímpeto  da  paixão,  quando  aquela  música,  todavia,  me 
retoma, me eleva, me transporta no alto para perder-me nos céus. Como 
sofro ao ver os cegos que laboriosamente discutem e tentam a reconstrução 
da Sua figura das cinzas do tempo, enquanto Ele está  próximo e sensível. 
Ele ressuscitou, está  vivo, caminha diante de nós. Reabramos os olhos que 
o esqueceram, e o reveremos.

Não! Nós não o vemos. Em vinte séculos de história, aquele perfume 
sutil  se  desvaneceu.  As  nossas  mentes  e  os  nossos  corações  a  força  de 
friccionarem-se sobre aqueles conceitos, os sujaram, a nossa ação contínua os 
recobriu  de  escórias.  O espírito  foge  da  terra,  as  formas  mais  se  fazem 
colossais  as  sempre menos são  aptas  a  contê-lo.  O grande edifício é  um 
gigante  que  permanecerá  mudo  e  vazio,  pronto  a  colapsar,  se  nele  não 
retornar, será sustentado pelo única potência verdadeira, que só pode sustentá-
lo: o espírito. Fora com os inúteis adereços humanos, os dispositivos da terra e 
do tempo! Se o espírito vaporiza, resta um corpo sem alma, um cadáver em 
putrefação. Além das formas, há uma religião substancial que só  pode resistir 
nos momentos terríveis; há uma substância íntima e vivificante que é a única 
força que tudo sustenta, um imponderável sem o qual colapsam os templos 
mais suntuosos. Tudo é inútil peso morto, tudo é perigoso desperdício se não 
for um meio para acender e manter nas almas, que são o verdadeiro templo, o 
espírito do Evangelho. Não são as posições humanas e a sua consolidação que 
regem um edifício divino. A segurança, suprimindo a luta, suavizando a via do 
Calvário, adormenta a capacidade de conquista. Cristo é  uma força ativa e 
presente, antes de tudo nas almas; não se pode destruir, não se pode deter. Se 
o organismo que a exprime não a contém mais, ela renascerá  longe. Quando 
esta flamejante e evanescente alma das formas alça voo, mesmo se para o olho 
humano esteja bem sólida, tudo é  intimamente minado. Se a presença do 
Cristo não sustenta, se o Divino deve afastar-se, então se escancara o abismo: 
e Cristo, humilde e simples, senta-se em outra mesa e continua em outro lugar 
o seu trabalho.

Quem és tu, então, Cristo? O perguntei à  minha dor, que tudo me 
ensinou até  reencontrar Deus, e me disse: “Ele é  o fraco a quem deves 
ajuda, o inimigo a quem deves perdão, o pobre a quem deves a ti mesmo. 
Ele  é  paixão  e  renúncia,  amor e  ascensão.  Ele  é  abraço e  elevação  de 
almas, e vai pela terra cada dia em busca delas, implorando hospitalidade 
nos corações, porque o senhor do mundo não tem nem casa nem teto e 
vagueia esmolando amor”.

298

297



280 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIII. La mia posizione

È  giunto il momento di dire tutto me stesso fino all’ultima profondità, di 
assumere la  mia posizione e  la  mia responsabilità.  Ho detto  nelle  pagine 
precedenti (Parte Seconda, cap. III, Dolore) come io debba dire tutta la mia 
verità, dar testimonianza delle mie affermazioni, con la parola e con l’esempio 
dare la certezza dell’idea che posseggo. E ho detto (Parte Seconda, cap. I, In 
cammino), che la mia prudenza sarebbe viltà se nel momento decisivo tacessi 
o  non  dicessi  tutto.  Il  mio  ultimo  volume  culminava  nelle  conclusioni1 
nell’affermazione che “La Grande Sintesi” è  una rivelazione, connessa, nella 
sua Sostanza evangelica, allo sviluppo graduale in terra, del pensiero di Cristo, 
che è emanazione continua. Allora io stesso ho sentito di muovermi sulla linea 
dell’ispirazione cristiana e mi son reso conto con quale noúri immensa io fossi 
in sintonia. Con ciò  ho definito il significato di quell’opera. Non fermiamoci 
alla cornice, alla veste editoriale, alla sua inquadratura umana. Il contenuto 
esorbita questi confini posti solo dalle necessità del momento. E ho accennato 
alla gravità dell’ora storica che giustifica metodi eccezionali per la risurrezione 
del Cristo nel mondo. Allora era immaturo dire di più . Era necessaria la nuova 
mia maturazione, che appare ed è avvenuta in questo volume, per continuare; 
era  necessaria  questa  nuova  testimonianza  perché  il  lettore  potesse 
comprendere di più . E anche ora taglio i ponti dietro di me perché non mi sia 
aperta altra via che l’avanzare.

Quando ho detto di Cristo e soprattutto quanto dirò  negli ultimi, più  
intensi quadri che seguono, è una confessione di me stesso, fatta in termini 
così sentiti e così gravemente impegnativi dinanzi a Dio, da non ammettere 
menzogna.  L’equilibrio  della  trattazione  esclude  ogni  infermità  di 
coscienza.  Né  tali  affermazioni  si  fanno  per  scopi  umani,  perché  esse 
rappresentano solo un gravame terribile per chi ne assume, come io faccio, 
piena responsabilità.  Questa è  la testimonianza che oggi io dovevo dare, 
per assoluto comando interiore della verità della “Grande Sintesi”. L’intima 
connessione  della  mia  anima  con  Cristo,  qui  esposta,  conferma  oggi  e 
convalida le mie gravi affermazioni di ieri, in una via di coerenza tenace e 
inflessibile; è  la testimonianza del suo contenuto cristiano, quindi centrale 
nel  rinnovamento  della  civiltà.  Ho  detto  inequivocabilmente;  ma  mi  si 
comprenda anche in alcuni  miei  silenzi  terribilmente eloquenti.  La mia 
mèta è costruire; non mi si vedrà quindi mai accusare, aggredire, demolire. 
Il mio scopo è il bene, unificare, non seminare dissensi, creare inasprimenti 
e antagonismi polemizzando. Il mio metodo deve necessariamente essere 
quello di Cristo, il sacrificio, il perdono, l’amore. Le difficoltà  e i pesi così 
sono solo per me. La verità vale, non me stesso.
1 “Le Noúri”.

299

300



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 281

XIII. A minha posição

Chegou o momento de dizer tudo sobre mim mesmo, até  a  última 
profundidade, de assumir a minha posição e a minha responsabilidade. Disse 
nas páginas precedentes (Segunda Parte, cap. III,  Dor) como eu devo dizer 
toda a minha verdade, dar testemunho das minhas afirmações, com a palavra 
e com o exemplo, dar a certeza da ideia que possuo. E disse (Segunda Parte, 
cap.  I,  A caminho)  que a minha prudência seria  vilania se,  no momento 
decisivo, calasse ou não dissesse tudo. O  meu último volume culminava nas 
conclusões1, na afirmação de que “A Grande Síntese” é uma revelação, ligada, 
na  sua  Substância  evangélica,  ao  desenvolvimento  gradual  na  terra,  do 
pensamento de Cristo,  que é  emanação  contínua.  Então,  eu mesmo senti 
mover-me sobre a linha da inspiração cristã  e me dei conta com qual noúre 
imensa eu estava em sintonia. Com isso, defini o significado daquela obra. 
Não nos detenhamos na moldura, na veste editorial, em seu enquadramento 
humano. O conteúdo exorbita estes limites postos só  pelas necessidades do 
momento.  E  referi  à  gravidade  da  hora  histórica  que  justifica  métodos 
excepcionais para a ressurreição do Cristo no mundo. Então, era imaturo dizer 
mais. Era necessária a minha nova maturação, que aparece e ocorreu neste 
volume, para continuar; era necessário este novo testemunho para que o leitor 
pudesse compreender mais. E mesmo agora, destruo as pontes atrás de mim, 
para que não me seja aberta outra via senão o avançar.

Quando disse de Cristo, e sobretudo quando direi nos últimos, mais 
intensos quadros que se seguem, é  uma confissão de mim mesmo, feita em 
termos tão sentidos e tão gravemente empenhados diante de Deus, que não 
admitem mentira. O equilíbrio da discussão exclui qualquer enfermidade de 
consciência. Nem tais declarações se fazem para escopos humanos, porque 
elas representam só  um fardo terrível para quem as assume, como eu faço, 
plena  responsabilidade.  Este  é  o  testemunho  que  hoje  eu  devo  dar,  por 
absoluto comando interior da verdade da “Grande Síntese”. A íntima conexão 
da minha alma com Cristo, aqui exposta, confirma hoje e convalida as minhas 
graves afirmações de ontem, numa via de coerência tenaz e inflexível; é  o 
testemunho  do  seu  conteúdo  cristão,  portanto  central  na  renovação  da 
civilização.  Disse  inequivocamente;  mas  se  me  compreenda  também  em 
alguns dos meus silêncios terrivelmente eloquentes. A minha meta é construir; 
jamais se me verá, portanto, acusar, agredir, demolir. O meu escopo é o bem, 
unificar,  não  semear  dissensões,  criar  exasperações  e  antagonismos 
polemizando.  O  meu  método  deve  necessariamente  ser  o  de  Cristo:  o 
sacrifício, o perdão, amor. As dificuldades e os pesos assim são só  para mim. 
A verdade vale, não eu mesmo.
1 “As Noúres”.

300

299



282 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Mi si domanderà  che cosa tutto ciò  significhi, che cosa io voglia e 
dove si giunga. Non lo so completamente, oggi. Certamente non si dice 
quanto io ho detto, per lanciare un libro. So solo che dietro di me c’è  una 
forza immensa a cui obbedisco e che seguo, io stesso ignaro di tutti i futuri 
sviluppi. Io semino ma non raccolgo: devo esser distaccato completamente 
dal frutto della mia fatica. La mia mercede è altrove, è solo in Cristo e nel 
Suo avvicinamento. Il mio cammino umano non lo apprendo che giorno 
per giorno: così è  stato finora. Non mi si attribuiscano quindi perfezioni e 
meriti,  poiché  non  ne  ho  e  se  faccio  qualcosa,  ciò  non  è  mio.  Mi  si 
domanderà:  è  questo  un  movimento?  Si  tranquillizzino  tutti:  non  è  un 
movimento in senso umano. L’uomo è  molto attaccato alle sue distinzioni, 
divisioni e organizzazioni umane, perché  racchiudono degli interessi.  Vi 
lascio tutte queste cose a cui tanto tenete e per me non valgono niente. Non 
si sposta nulla al di fuori, perché il di fuori non conta. Si dirà: è utopia. No, 
le  vere forze sono nel  cielo,  quelle  che rinnovano la  terra:  ne abbiamo 
veduto e sentito il grandioso funzionamento. Certi movimenti non li può  
fare un uomo sia pure attraverso il suo eroismo e il suo martirio, ma sono 
nell’ora storica, nel sangue dei popoli, negli equilibrio della civiltà. Queste 
le forze che tutto operano che, se vogliono, lanciano quell’uomo oltre la sua 
stessa volontà,  ove egli non sapeva di giungere, come un esponente che 
appare alto ma che sostanzialmente può  essere insignificante. È  un fatto 
che certi movimenti sostanziali di spirito non poggiano sulla terra, ma sono 
all’aperto  tra  il  mondo e  il  cielo  e  mai  si  svilupparono valorizzando le 
categorie umane. Nessun possesso quindi, tutto si regge per sola forza di 
spirito. Agli inquinamenti ci pensa poi anche troppo l’uomo. Quindi niente 
case, sedi, cariche e tutta la peste delle organizzazioni umane; nessuna cosa 
che possa sollecitare i  bassi  istinti  ed eccitare la  sempre troppo pronta 
risposta degli inferiori moventi dell’uomo comune; niente fetor di denaro 
che tanto attrae gli avidi e luridi mosconi; essi fuggono per grazia di Dio 
dinanzi ad un piatto dove non è  che la fatica, dolore, passione di spirito. 
Questa la mia garanzia. Guai a tutte le fedi, quando esse non emanano più  
solo odor di rinuncia. Questa è la mia forza in faccia al mondo: l’idea nuda 
e pura come scende dal cielo e gettata come un seme al vento, perché  
germogli per sola spinta segreta delle leggi della vita. Solo l’immaterialità è 
garanzia di  invulnerabilità.  La potenza dell’idea che ho svolta e sempre 
seguita,  non  si  smentisce  e  fa  affidamento  sempre  e  solo  su  se  stessa. 
Dietro di essa vi sono le forze dell’infinito: mi hanno prima tremendamente 
vagliato. Ora si sviluppano, come constatò , con metodo e logica.

Il movimento è  di anima; la mèta è  un regno che non è  della terra: il 
Regno dei cieli. La forma è aristocratica: affronta l’intellettualità e la cultura 
perché sono l’aberrazione del secolo. Non sono toccati gli strati inferiori, più  
densi,  della  società,  meno maturi  alla  comprensione.  Tutto  discende poi 
automaticamente  per  gravitazione,  nell’assimilazione  e,  pur  offuscandosi,

301

302



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 283

Perguntar-me-ão o que tudo isto significa, que coisa eu quero e onde se 
chega. Não o sei completamente, hoje. Certamente, não se disse quanto eu 
disse,  para lançar um livro. Sei apenas que atrás  de mim está  uma força 
imensa à  qual obedeço e que sigo, eu mesmo ignoro de todos os futuros 
desenvolvimentos.  Eu  semeio,  mas  não  colho:  devo  estar  desapegado 
completamente do fruto do meu esforço. A minha recompensa está  alhures, 
está  só  em Cristo e na Sua aproximação. O meu caminho humano não o 
aprendo senão dia após dia: assim foi até  agora. Portanto, não me atribuam 
perfeições  e  méritos,  pois  não  os  tenho,  e  se faço algo,  isso não  é  meu. 
Perguntar-me-ão: é  isto um movimento? Se tranquilizem todos: não é  um 
movimento  no  sentido  humano.  O  homem  está  muito  apegado  às  suas 
distinções,  divisões  e  organizações  humanas,  porque  incluem  interesses. 
Deixo-vos todas estas coisas que tanto estimais e que para mim nada valem. 
Nada se muda nada ao externo, porque o exterior não conta. Se Dirá: é utopia. 
Não, as verdadeiras forças estão no céu, aquelas que renovam a terra: lhe 
vimos e sentimos o grandioso funcionamento.  Certos movimentos não  os 
pode fazer um homem, mesmo através do seu heroísmo e do seu martírio, 
mas estão na hora histórica, no sangue dos povos, no equilíbrio da civilização. 
Estas são as forças que tudo operam, que, se quiserem, lançam aquele homem 
para além de sua própria vontade, onde ele não sabia alcançar, como um 
expoente  que  parece  elevado,  mas  que  substancialmente  pode  ser 
insignificante. É  um fato que certos movimentos substanciais de espírito não 
se apoiam sobre a terra, mas estão a céu aberto, entre o mundo e o céu, e 
jamais se desenvolvem valorizando as categorias humanas. Nenhuma posse, 
portanto, tudo se rege só  pela força de espírito. O homem pensa por demais 
em corrupções. Portanto, nada de casas, sedes, escritórios e toda a praga das 
organizações humanas; nada que possa estimular os baixos instintos e excitar a 
sempre muito pronta resposta dos inferiores motivos do homem comum; nada 
do fedor de dinheiro que tanto atrai as ávidas e imundas moscas; eles fogem, 
pela graça de Deus, diante de um prato onde não há senão fadiga, dor, paixão 
de espírito. Esta é a minha garantia. Ai de todas as crenças, quando elas não 
emanam mais só  o odor de renúncia. Esta é a minha força diante do mundo: a 
ideia nua e pura que desce do céu e lança como uma semente ao vento, para 
germinar-lhe  unicamente  pelo  impulso  secreto  das  leis  da  vida.  Só  a 
imaterialidade  é  garantia  de  invulnerabilidade.  O  poder  da  ideia  que 
desenvolvi e sempre segui, não se desmente e confia sempre e só  sobre si 
mesma. Atrás dela estão as forças do infinito: primeiro tremendamente me 
joeiraram. Agora se desenvolvem, como constatei, com método e lógica.

O movimento é de alma; a meta é um reino que não é da terra: o Reino 
dos céus. A forma é  aristocrática: confronta a intelectualidade e a cultura 
porque são a aberração do século. Não são tocadas os estratos inferiores, mais 
e densos, da sociedade, menos maduros à  compreensão. Tudo desce então 
automaticamente  por  gravitação,  na  assimilação  e,  porém  ofuscando-se,

301

302



284 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

nella realizzazione. Restiamo in una atmosfera pura, almeno nel momento 
della  genesi  e  della  concezione.  Le  forze  sostanziali  non  agiscono 
dall’esterno,  ma  vanno  dirette  al  cuore  dell’uomo,  s’innestano  nelle 
motivazioni; queste forze cosmiche sono qui presenti in azione. Qui tutto è  
forte perché  è  immateriale, è  indistruttibile perché  è  imponderabile. Chi è  
nella materia, se volesse demolire trova il vuoto e non sa che afferrare; chi 
è  nello spirito comprende e non pensa a distruggere. Questo è  un germe 
così spirituale che non prende forma umana, è  la sostanza della fede, è  un 
dinamismo puro che ovunque cadrà,  in qualsiasi divisione umana, potrà 
fruttificare Questa è  una passione di bene che può  esistere in ogni casa, in 
ogni  istituzione,  in  ogni  opinione,  è  un  principio  di  onestà  di  cui  ogni 
autorità  non potrà  che rallegrarsi,  è  una purezza e sincerità  in cui ogni 
animo si sentirà rinascere, è la luce di Dio che si dona a tutti al di sopra dei 
monopoli  umani:  è  pura  distillazione  di  forza  e  di  bontà  attinta  alla 
sorgente,  prima  che  giunga  l’incanalamento  e  l’inquinamento  umano. 
Sembra nulla perché  non è  discesa ancora nella forma fissa e concreta, è 
fluttuante  nell’aria  come  un  profumo,  come  una  rugiada  non  ancora 
rappresa.  Ma questo  è  lo  stato  più  dinamico,  quello  della  genesi.  È  lo 
spirito del Vangelo che ritorna nella sua splendida fase primordiale. Esso 
non possedeva nulla, altro che martiri.

Alle origini il fuoco dello spirito era liquido e sgorgava a fiumi dai 
grandi crateri aperti. Oggi l’uomo è  immerso nella materia, un secolo di 
scienza  ha  volatilizzato  l’evanescente  profumo del  cielo.  Oggi  abbiamo 
raccolto le ultime fiammelle semispente e le conserviamo religiosamente 
nelle lampade accese: stanco e pallido riflesso dell’incendio iniziale. Ciò  
non  basta  a  diradare  le  tenebre  che  si  fanno  sempre  più  dense  e 
minacciose. Non basta il monumento delle verità  scritte, conservate in un 
involucro imponente formatosi nei secoli. Lo spirito è  una forza viva che 
abita nel cuore dell’uomo, è  una forza, non una lettera, e come forza si 
diffonde  e  si  esaurisce;  non  si  ferma,  non  si  racchiude  nell’immobile; 
mobilissimo, esso si nutre di vita, è  una radiazione che scende dall’alto, è  
un calore che si disperde se non riceve continuamente nuovo calore per 
comunione di anima col cielo. “Litera occidit, spiritus autem vivificat” (II, 
Cor.  3,  6).  Noi  spesso  scambiamo  il  contenente  per  il  contenuto, 
tocchiamo il guscio credendo di toccare il fuoco e difatti restiamo freddi. 
L’abitudine ci ha assuefatto alle forme, ascoltiamo delle parole incendiarie 
e restiamo indifferenti. Quale fardello umano deve la Chiesa trascinare nel 
suo cammino divino! Ci siamo tanto strofinati con le nostre anime sudicie 
sulle cose sante che, invece di santificarci noi, abbiamo insudiciato quelle; 
abbiamo tutto abbassato al nostro livello per potercelo portare in casa per 
nostro uso e consumo.

Ma la vera fede è  un incendio che sta a fatica nel circolo delle cose

303

304



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 285

na  realização.  Permanecemos  em  uma  atmosfera  pura,  ao  menos  no 
momento da gênese e da concepção. As forças substanciais não agem de 
fora, mas vão diretas ao coração do homem, se enxertam nas motivações; 
estas  forças  cósmicas  estão  aqui  presentes  em ação.  Aqui  tudo é  forte 
porque é  imaterial, é  indestrutível porque é  imponderável. Quem está  na 
matéria, se desejar demolir, encontra o vazio e não sabe o que agarrar; 
quem está  no espírito compreende e não pensa em destruir.  Este é  um 
germe tão espiritual que não toma forma humana; é  a substância da fé, é  
um dinamismo puro que onde quer que caia, em qualquer divisão humana, 
poderá frutificar. Esta é uma paixão de bem que pode existir em cada casa, 
em cada instituição, em cada opinião, é  um princípio de honestidade do 
qual  cada  autoridade  não  poderá  senão  regalar-se,  é  uma  pureza  e 
sinceridade na qual cada alma se sentirá  renascer, é  a luz de Deus que se 
doa a todos, acima dos monopólios humanos: é  pura destilação de força e 
de bondade extraídas da fonte, antes que chegue a canalização e a poluição 
humana.  Parece  nada  porque  ainda  não  desceu  ainda  na  forma  fixa  e 
concreta; é flutuante no ar como um perfume, como um orvalho ainda não 
coagulado. Mas este é o estado mais dinâmico, o da gênese. É  o espírito do 
Evangelho que retorna na sua esplêndida fase primordial. Ele não possuía 
nada, senão mártires.

Nas origens, o fogo do espírito era líquido e fluía em rios de grandes 
crateras abertas.  Hoje,  o homem está  imerso na matéria;  um século de 
ciência  vaporizou  o  evanescente  perfume  do  céu.  Hoje,  reunimos  as 
ú ltimas  chamas  semiapagadas  e  as  conservamos  religiosamente  nas 
lâmpadas acesas:  cansado e pálido reflexo do incêndio inicial.  Isso não 
basta  para  dissipar  as  trevas  que  se  fazem  sempre  mais  densas  e 
ameaçadoras. Não basta o monumento das verdades escritas, conservadas 
em um invó lucro imponente que se formou nos séculos. O espírito é  uma 
força viva que habita no coração do homem, é uma força, não uma letra, e 
como força se difunde e se exaure; não se detém, não se encerra no imóvel; 
mobilíssimo, ele se nutre de vida, é  uma radiação que desce do alto, é  um 
calor  que  se  dispersa  se  não  receber  continuamente  novo  calor  por 
comunhão de alma com o céu. “Litera occidit, spiritus autem vivificat” (II, 
Cor. 3, 6). Muitas vezes trocamos o recipiente pelo conteúdo, tocamos a 
concha, pensando tocar o fogo, e de fato permanecemos frios. O hábito nos 
acostumou  às  formas;  ouvimos  palavras  incendiárias  e  permanecemos 
indiferentes. Qual fardo humano deve a Igreja carregar no seu caminho 
divino! Esfregamos tanto com as nossas almas imundas sobre as coisas 
santas que, em vez de nos santificarmos, as manchamos; rebaixamos tudo 
ao nosso nível para que possamos carregá-lo para casa, para nosso uso e 
consumo.

Mas a verdadeira fé é um incêndio que mal cabe no círculo das coisas

303

304



286 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

umane, è  un profumo che non si può  chiudere in scatola, è  tutta festosa 
spontaneità  e, se deve essere regola di legge, ciò  è  per triste necessità  di 
adattamento alla vita dei ciechi. Questa fede oggi è  necessaria, necessaria 
questa eruzione spontanea e diretta delle forze del cielo, necessaria questa 
esplosione  di  energie  irrefrenabili  come  il  fulmine  e  la  tempesta.  Mi 
domando che cosa potrebbe mai  un fascio di  uomini  forti,  potenti  per 
disciplina  di  spirito,  armati  di  questa  psicologia  eroica,  diretta  al 
rinnovamento della civiltà, che cosa potrebbe di fronte alla massa inerte, 
alle maggioranze giocose e cieche,  che cioè  non cercano che il  piacere 
senza passione di ideali e volontà  di martirio, senza saper nulla dei grandi 
fini della vita. È  necessario, come per le piante ad ogni chiusura di ciclo di 
civiltà,  un  rigermogliare  nuovo  e  fresco  che  attinga  direttamente  alle 
sorgenti della vita, e un divampare di sole che maturi le messi. Una volta, 
in  tempi  di  calma,  di  inerzia  spirituale,  si  poteva  tacere  e  vivere  di 
accomodamenti, non oggi che il nemico è alle porte. Siamo ai ferri corti: o 
risorgere  nello  spirito  o  morire  nella  materia.  La  storia  prepara  una 
tremenda scossa di  dolore.  È  la  voce di Dio per i  sordi,  è  la  via della 
redenzione.  È  il  lavacro di  tempesta  che riporta  la  purezza,  è  passione 
dell’anima che ci fa risalire. Non è distruzione, è rinnovamento.

Non temiamo, Cristo si avvicina non solo come giustizia, ma come 
salvezza.  In  secoli  di  tranquillità  anche il  cielo  resta  tranquillo;  ma nei 
momenti di tempesta il cielo si squarcia e tra le folgori lancia lampi di 
luce. Quando i tempi sono maturi, una ferita si apre nella storia e ne sgorga 
sangue e linfa vitali, senza la quale sembra che l’umanità non abbia forza di 
seguitare il cammino. Il nemico giunge ora nel centro della fortezza. Cristo 
deve ricominciare da capo. Nei momenti supremi e decisivi non si resiste 
se non si è  sostanzialmente forti e muniti, nello spirito e non solo negli 
accorgimenti umani. Ma il male se distrugge anche purifica, è  nelle mani 
di Dio guidato nei confini del bene. Il male è cieco e non lo sa; ma il bene 
che lo guida lo sa. Le tempeste riedificano e siamo benvenute.

Dio sceglie i suoi mezzi ovunque, ma ben di rado nei ranghi ufficiali, 
tra i potenti e i sapienti. I poveri esseri che si innestano in tali movimenti 
rischiano ogni momento di restar polverizzati. Essi devono dare da soli, senza 
appoggi,  la  testimonianza  suprema  della  loro  verità.  La  quale  non  potrà 
poggiare che più  tardi su di un consenso di anime, che non può  formarsi che 
lentamente per maturazione e per vie interiori e solo a esperienza compiuta e 
a vita finita, quando cioè quel consenso non può  più  portare a chi ha operato 
alcun aiuto e conforto.

Ma  anche  l’alto  è  avaro  di  appoggi,  non  dà  segni  né  prove.  Essi 
sarebbero una patente di autorizzazione per l’esercizio pacifico della propria 
missione. No. Egli deve essere esposto a tutti i venti, colpito da tutti gli assalti; 
la  sua  anima  deve  essere  gettata  nuda  sul  lastrico  ove  tutti  possono

305

306

307



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 287

humanas, é  um perfume que não pode fechar em frasco, é  toda festiva 
espontaneidade, e se deve ser regra de lei, isso é  pela triste necessidade de 
adaptação  à  vida  dos  cegos.  Esta  fé  hoje  é  necessária,  necessária  esta 
erupção espontânea e direta das forças do céu, necessária esta explosão de 
energias irrefreáveis como o relâmpago e a tempestade. Me pergunto o que 
poderia  mais  um bando  de  homens  fortes,  potentes  pela  disciplina  de 
espírito,  armados  desta  psicologia  heroica,  dirigida  a  renovação  da 
civilização, o que poderia diante das massas inertes, das maiorias jocosas e 
cegas, i. é., que não buscam senão o prazer sem a paixão dos ideais e a 
vontade de martírio, sem saber nada dos grandes fins da vida. É  necessário, 
como para  as  plantas  de  cada  fechamento  de  ciclo  de  civilização,  um 
brotamento novo e fresco que atinja diretamente das fontes da vida, e um 
raiar de sol que amadureça as colheitas. Uma vez, em tempos de calma, de 
inércia espiritual, se poderia calar e viver de acomodamentos, não hoje que 
o inimigo está  nas portas. Estamos em desacordo: ou ressurgir no espírito 
ou morrer na matéria. A história prepara um tremendo choque de dor. É  a 
voz  de  Deus  para  os  surdos,  é  a  via  da  redenção.  É  o  batismo  de 
tempestade que restaura a pureza, é paixão da alma que nos faz subir. Não 
é destruição, é renovação.

Não  temamos,  Cristo  se  aproxima não  só  como justiça,  mas  como 
salvação. Em séculos de tranquilidade, também o céu permanece tranquilo; mas 
nos momentos de tempestade, o céu se rasga e, entre os relâmpagos, lança 
lampejos de luz. Quando os tempos são maduros, uma ferida se abre na história 
e dela jorra sangue e linfa vital, sem os quais parece que a humanidade não tem 
forças se seguir o caminho. O inimigo chega agora no centro da fortaleza. Cristo 
deve recomeçar do início. Nos momentos supremos e decisivos, não se resiste 
se  não  se  é  substancialmente  forte  e  munido,  no  espírito  e  não  só  nos 
estratagemas humanos. Mas o mal se destrói, também purifica, está  nas mãos 
de Deus, guiado nos confins do bem. O mal é cego e não o sabe; mas o bem 
que o guia o sabe. As tempestades reedificam, e somos bem-vindas.

Deus escolhe os seus meios em todos os lugares, mas muito raramente 
nas fileiras oficiais, entre os poderosos e os sábios. Os pobres seres que se 
enxertam em tais movimentos arriscam a cada momento serem pulverizados. 
Eles devem dar sós, sem apoio, o testemunho supremo da sua verdade. A qual 
não poderá  se apoiar senão mais tarde sobre um consenso de almas, que não 
pode formar-se senão lentamente por maturação e por vias interiores, e só  a 
experiência completa e a vida terminada, i. é., quando aquele consenso não 
puder mais trazer a quem operou qualquer ajuda e conforto.

Mas mesmo o alto é avaro de apoios, não dá sinais nem provas. Elas 
seriam uma patente de autorização para o exercício pacífico da própria 
missão. Não. Ele deve ser exposto a todos os ventos, atingido por todos os 
assaltos;  a sua alma deve ser jogada nua na sarjeta onde todos possam

305

306

307



288 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

calpestarla.  Non  posizione  protetta  e  sicure  che  addormentano  e 
insuperbiscono,  ma  umiliazione,  lotta,  incertezza;  non  lo  gioia  del 
raccogliere, ma la fatica del seminare. Ben più  duro sigillo che della terra è 
quello del cielo! Questa eccezione che è pessimo esempio per la mediocrità  
ignorante, deve subire i più  severi controlli, perché non sia la via spalancata 
della ribellione e dall’errore. Ora è legge che ogni superamento di norma non 
è  lecito  che  in  quando  si  entra  in  una  norma  umanamente  più  rigida, 
moralmente più  elevata. Chi vive protetto dall’autorità, a questa cedendo il 
peso della sua responsabilità, cadrebbe per questa via. Chi è  scelto ha un 
cumulo enorme di maggiori doveri e col solo aiuto di Dio deve resistere e 
vincere. Egli  lo sa.  Una missione è  una via che si  restringe sempre più , 
talvolta sino al martirio. Egli lo sa e non fugge. Egli deve dare testimonianza. 
Se non vi è  Dio vicino, tali vie non si percorrono. Solo qui è  dalla parte di 
Dio,  accetta  di  arare  simili  campi.  In  questo clima nessuna motivazione 
umana resiste.  Il  vero  chiamato si  fa  riconoscere  per  l’assenza  di  tutti  i 
moventi terreni, per un suo particolare metodo di lotta, per un suo colore 
psichico inconfondibile. Egli solo allora corre e avanza, quando gli istinti 
umani furono stroncati alle radici e nessun’altra cosa che Dio può  essere in 
lui. Tutto ciò  è un vaglio quotidiano, è un controllo continuo di rispondenze 
di  capacità,  è  un  mantenersi  nell’esercizio,  è  un  equilibrio  di  forze  che 
portano l’anima solo fino a quel punto della sua missione che essa è  capace 
di sopportare e non oltre, perché ivi l’abbandonano ed essa precipita.

Minori  obiezioni  sento  infine  levarsi,  a  cui,  preso  da  ben  altri 
problemi, non avevo finora pensato, ma che pur devo pesare. Tutto questo, 
può  apparire,  non  è  che  l’io  umano  che  in  me  urla,  si  gonfia,  ribolle. 
Modestia, modestia! Il vero mistico è  soprattutto umile e questo è  il libro 
dell’orgoglio.  Che cosa è  questo montare in  cattedra,  mi  si  può  dire,  e 
questa vantata affermazione di altissimi contatti di spirito, non provati per 
gli altri e che intanto implicano una gratuita posizione di superiorità  e una 
autorità dagli altri non accettabile?

Si  pensi  invece  che  cosa  è  questo  libro.  Esso  è  una  disperata 
invocazione a Dio, di un’anima che vedendo quello che è  il mondo e che 
cosa lo attende, offre per salvarlo, non avendo più  altro da dare, tutto se 
stesso (v. il cap. XXVI, Passione), pur di arrestare le minacciante rovina. 
La psicologia comune dei critici si muove in un altro piano, né  sarebbe 
possibile contenere tutte le personali e divergenti esigenze. Ma in ciò  io 
sento ben altro: sento a quale immensa incomprensione vado incontro e 
che tuttavia non posso arrestarmi; quindi che ciò  segna l’inizio del mio più  
intenso sacrificio. Io parlo forte e alto, disturbo gli arrivati, scompagino gli 
accomodamenti, semino negli animi incendio. Sono violento nello spirito 
perché  devo scuotere e devo salvare. Le mie affermazioni, non mi illudo, 
devo pagarle. Devo morire piuttosto che pensare si possa non mantenerle.

308

309



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 289

pisoteá-la. Não posição protegida e segura que adormentam e ensoberbecem, 
mas humilhação, luta, incerteza; não a alegria do colher, mas a fadiga do 
semear. Bem mais duro selo que da terra é aquele do céu! Esta exceção, que é  
péssimo exemplo pela mediocridade ignorante, deve sofrer os mais severos 
controles, para não seja a via escancarada da rebelião e do erro. Ora, é lei que 
qualquer superação da norma só  é  lícito que em quando se entra em uma 
norma  humanamente  mais  rígida,  moralmente  mais  elevada.  Quem  vive 
protegido pela autoridade, a esta cedendo o peso da sua responsabilidade, 
cairia  por  esta  via.  Quem é  escolhido tem um fardo enorme de  deveres 
maiores e, só com a ajuda de Deus, deve resistir e vencer. Ele sabe disso. Uma 
missão é uma via que se restringe sempre mais, às vezes até ao martírio. Ele 
sabe disso e não foge. Ele deve dar testemunho. Se Deus não está  perto, tais 
vias não se percorrem. Só  quem é da parte de Deus, aceita arar tais campos. 
Neste  clima,  nenhuma  motivação  humana  resiste.  O  verdadeiramente 
chamado se faz reconhecer pela ausência de todos os motivos terrenos, por 
um  seu  particular  método  de  luta,  por  uma  sua  coloração  psíquica 
inconfundível.  Ele  só  então  corre  e  avança,  quando os  instintos  humanos 
foram cortados pela raiz e nenhuma outra coisa senão Deus pode estar nele. 
Tudo  isso  é  um  escrutínio  quotidiano,  é  um  controle  contínuo  de 
correspondência de capacidade, é um manter-se no exercício, é um equilíbrio 
de forças que levam a alma só  até aquele ponto da sua missão que ela é capaz 
de suportar e não além, porque ali a abandonam e ela precipita.

Menores objeções sendo enfim levantar-se, as quais, preso com bem 
outros  problemas,  não  tendo  até  agora  pensado,  mas  que,  porém,  devo 
pensar. Tudo isto, pode parecer, não é  senão o eu humano que em mim 
grita,  se  incha,  ferve.  Modéstia,  modéstia!  O  verdadeiro  místico  é, 
sobretudo, humilde, e este é o livro do orgulho. O que é este subir à cátedra, 
se me poderia dizer, e esta alardeada afirmação de altíssimos contatos de 
espírito,  não  provados  para  os  outros,  e  que,  entretanto,  implicam uma 
gratuita posição de superioridade e uma autoridade aos outros não aceitável?

Se pense, em vez disso, o que é  este livro. Ele é  uma desesperada 
invocação a Deus, de uma alma que, vendo o que é  o mundo e o que o 
aguarda, oferece para salvá-lo, não tendo mais nada a dar, todo o seu ser (v. 
cap. XXVI,  Paixão), apenas para deter a ameaçadora ruína. A psicologia 
comum dos críticos se move em um outro plano, nem seria possível conter 
todas as  pessoais  e  divergentes exigências.  Mas nisso eu sinto algo bem 
diferente: sinto a qual imensa incompreensão vou ao encontro e que, todavia, 
não posso conter-me; portanto, isso marca o início do meu mais intenso 
sacrifício.  Eu  falo  falto  e  claro,  perturbo  os  chegados,  interrompo  os 
arranjos, semeio nas almas incêndio. Sou violento no espírito porque devo 
abalar e devo salvar. As minhas afirmações, não me iludo, devo pagar por 
elas.  Devo  morrer  em  vez  de  pensar  que  se  possa  não  mantê-las.

308

309



290 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Non  sono  cose  che  si  affogano  nel  silenzio  o  che  possano  scomparire 
nell’indifferenza. Verrà  l’ora della testimonianza ancora più  evidente, non 
più  di parola, ma di azione e di dolore. Queste vie si restringono e non vi si 
può  retrocedere. Il vaglio deve essere severo e esigente in proporzione della 
mole delle affermazioni fatte. Ognuno in terra ha il diritto di affrontare chi 
così parla e di dirgli: esigo la prova. E io devo essere pronto. E so bene che 
la società  moderna che schiva il sangue, sa stritolare un uomo in forme 
sottile molto più  dolorose.

E  di  fronte  a  questo  presentimento  che  ho  sentito  di  non  poter 
rinunciare al dovere di dar testimonianza della mia verità. Non adempiere 
a quel dovere sarebbe stato per me tradire la mia missione. Non potevo. 
Ma  son  qui  per  subire  le  conseguenze.  Non  vi  è  altra  via.  Il  mondo 
spiritualmente è  già  in fiamme. Non è  lecito in questi momenti incrociare 
le braccia e restare spettatori,  perché  la  tempesta è  di  tutti.  Qualunque 
assenteismo spirituale è oggi colpa e viltà. Il mondo deve decidere la scelta 
dei suoi valori, un principio deve vincere. I neutrali resteranno travolti e 
finiranno da servi. E la parola che io dico non poteva restar solo nei cieli 
alti  ma  lontani  dell’universale,  ma  deve  discendere  anche nella  forma 
precisa di lotta e di conquista che il momento storico impone, momento di 
azione tremenda e decisiva. La parole che io dico, deve saper precisare, in 
seno all’universalità  evangelica, il pensiero che l’Italia ha oggi il compito di 
lanciare al mondo e in questo pensiero specifico, fatto di vita, devo dare il 
mio contributo. Tutto ciò  è civiltà  e perché è  civiltà  deve partire da Roma. 
Con questo intendo che il  mio pensiero è  perfettamente fuso,  aderente 
come guanto alla mano, con tutto ciò  che di più  italiano e di più  alto oggi, 
nella doppia forma di fede religiosa e politica, può  partire da Roma. E se 
questo libro potrà  apparire un imperdonabile atto di orgoglio e di audacia, 
è  giusto che io debba pagare.  Son qui per questo.  Per me vi  è  un’altra 
partita nel cielo ove la terra non giunge e sono a posto. Ma i dormienti 
siano disturbati. Il sonno è oggi la peggiore delle posizioni.

Comprendo  che  a  chi  vive  nel  piano  normale,  in  cui  il  momento 
storico  è  meno  sensibile,  il  mio  atteggiamento  possa  apparire  senz’altro 
esaltazione, pericolosa audacia, pretesa all’assurdo, pazzoide megalomania, 
effetto di smisurato orgoglio.  Ma io non posso vivere, nell’ora incalzante 
dell’oggi, più  di misure e di prudenze umane che si proporzionano ad un fine 
umano. Confesso di sentire invece tutto ciò  come un grande dovere, un peso 
di  grande  responsabilità.  Non  si  veda  in  tutto  questo  e  specie 
nell’unificazione  di  cui  ho  parlato  una  posizione  alta  e  di  vantaggio, 
conquistata  per  sempre;  ma  invece  una  posizione  di  fatica  in  cui  devo 
mantenermi a costo di una mia continua tensione di spirito e che posso 
perdere appena non ne sia più  degno. L’unificazione non è un ingigantire del 
mio io umano, cosa che tanti temono, ma è  uno scomparire di questo io in

310

311



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 291

Não  são  coisas  que  se  afogam  no  silêncio  ou  possam  desaparecer  na 
indiferença. Virá  a hora do testemunho ainda mais evidente, não mais de 
palavra, mas de ação e de dor. Estas vias se restringem, e não há  como 
retroceder. O escrutínio deve ser severo e exigente em proporção à  massa 
das afirmações feitas. Cada um na terra têm o direito de confrontar quem 
assim fala e de dizer-lhe: exijo a prova. E eu devo estar pronto. E sei bem 
que a sociedade moderna, que evita o sangue, sabe esmagar um homem de 
formas sutis muito mais dolorosas.

E diante a este pressentimento que senti que não poder renunciar ao 
dever de dar testemunho da minha verdade. Não cumprir a aquele dever 
seria para mim trair a minha missão. Não podia. Mas estou aqui para sofrer 
as consequências. Não há  outra via. O mundo espiritualmente já  está  em 
chamas.  Não  é  lícito,  nestes  momentos,  cruzar  os  braços  e  permanecer 
espectadores,  porque  a  tempestade  é  de  todos.  Qualquer  absenteísmo 
espiritual é  hoje culpa e vilania. O mundo deve decidir a escolha dos seus 
valores, um princípio deve vencer. Os neutros serão subjugados e acabarão 
como servos. E a palavra que eu digo não pode permanecer só  nos altos 
céus, mas distantes do universal, mas deve descer também na forma precisa 
de luta e de conquista que o momento histórico impõe, momento de ação 
tremenda e decisiva. A palavra que eu digo, deve saber precisar, dentro da 
universalidade evangélica, o pensamento que a Itália tem hoje a tarefa de 
lançar ao mundo e neste pensamento  específico, feito de vida, devo dar a 
minha contribuição. Tudo isso é  civilização, e porque é  civilização, deve 
partir  de  Roma.  Com  isto,  entendo  que  o  meu  pensamento  está  
perfeitamente fundido, aderente como uma luva à  mão, com tudo o que há  
de mais italiano e de mais alto hoje, na dupla forma de fé religiosa e política, 
pode partir de Roma. E se este livro pode parecer um imperdoável ato de 
orgulho e de audácia, é  justo que eu deva pagar. Estou aqui para isto. Para 
mim, há uma outra partida no céu onde a terra não alcança e estou a postos. 
Mas os que dormem são perturbados. O sono é hoje a pior das posições.

Compreendo que a quem vive no plano normal, no qual o momento 
histórico é menos sensível, a minha atitude possa parecer sem outra exaltação, 
perigosa  audácia,  pretensão  ao  absurdo,  louca  megalomania,  efeito  de 
desmesurado orgulho. Mas eu não posso viver, na hora premente de hoje, 
mais de medidas e de prudências humanas que se proporcionam a um fim 
humano. Confesso sentir invés disso tudo isto como um grande dever, um 
fardo de grande responsabilidade. Não se veja em tudo isto, e especialmente 
na unificação da qual falei, uma posição alta e de vantagem, conquistada para 
sempre; mas sim uma posição de fadiga na qual devo manter-me à custa de 
uma minha contínua tensão de espírito, e que posso perder assim que não 
seja mais digno dela. A unificação não é  um agigantamento do meu eu 
humano,  o  que  tantos  temem,  mas  é  um  desaparecer  deste  eu  em

310

311



292 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

una unità  maggiore. Non è autoesaltazione quella di questo nuovo io in cui 
il mio essere scompare. Per me è  invece un atto di suprema dedizione. Mi 
esamino e mi confesso, senza pretesa di infallibilità. Ma questo è  quanto 
ora sento nella mia coscienza. Non è colpa mia se tale è, di sua natura per 
quanti lo vivono, il fenomeno mistico, se io mi trovo ora a viverlo, se esso è  
fuori della normale esperienza e comprensione.

Certe cose non si raccontano, si potrebbe ancora obiettare. Ma io ho 
il dovere dell’esempio, il dovere di ridare ciò  che ebbi, di donare agli altri 
la gioia conquistata, il dovere di indicare la via e di testimoniare la mia 
esperienza.  Ho  il  dovere  duro  e  gravissimo,  ma  necessario  verso  i 
dormienti, di turbare le coscienze. Esaurito il dovere, silenzio. Il fenomeno 
resta naturalmente e vivissimo. Ma, esaurita la necessità  di manifestarlo 
per un fine di bene altrui, la mia bocca si chiude ed esso resterà  chiuso 
sotto il sigillo del mio silenzio, puro fatto personale presumibile solo dalle 
sue conseguenze. Ma farmi prima capire fa oggi parte del mio compito; era 
necessario spiegare e questa sincerità  può  essere una prova atta a scuotere 
gli animi. Non vedo altri far ciò .  Che cosa può  importare nell’incalzare 
dell’ora e nella bontà  della mèta, di fronte al bene di tanti, se per tutto ciò  
una solo debba esporsi a critiche e magari soffrire? Alla normale natura 
umana l’idea nuda e astratta sfugge. È  necessario che essa prenda carne in 
un  essere  che  diventa  quell’idea  e  quaggiù  la  vive,  lottando,  soffrendo, 
testimoniando. L’uomo comune esige questa materializzazione contro cui 
battere  il  capo  e  bisogna  dargliela.  Io  ho  invece  qui  la  sensazione 
umanamente penosa, di una pubblica confessione, la sensazione dell’ultima 
spoliazione della mia personalità, che così non ha più  angoli suoi, segreti, 
di rifugio, perché tutto ha dato, e tutta si è  esposta e tutta oramai agli altri 
appartiene.

E lo dico e lo ripeterò  perché  anche il lettore distratto se ne avveda: 
per carità  non mi si ritenga qualcosa di eccezionale o di superiore come 
uomo.  Nessuna  cosa  più  falsa  e  più  nociva  per  io  mio  lavoro.  Non si 
dimentichi mai quanto profondamente io sia impastato in questa natura 
umana contro cui lotto tanto ogni giorno. Faccio una dichiarazione. Se non 
la si vorrà comprendere la colpa non sarà mia. Non potrò  per questo mutar 
la mia strada. Faccio una volta per sempre e ben chiara questa distinzione: 
non mi si attribuisca nulla di ciò  che di buono potrò  fare; esso non è mio. 
Questa è  la verità. Mi si attribuiscano invece tutti i difetti, le debolezze, le 
colpe che potranno essere nel mio lavoro. Tutto questo sì che è veramente 
mio.

312

313



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 293

uma unidade maior. Não é autoexaltação aquela deste novo eu, no qual o meu 
ser desaparece. Para mim, é, em vez disso, um ato de suprema dedicação. Me 
examino e me confesso, sem pretensão de infalibilidade. Mas este é  o que 
agora sinto na minha consciência. Não é culpa minha se tal é, por sua própria 
natureza, por quantos o vivenciam, o fenômeno místico, se eu me encontro 
agora a vivê-lo, se ele está além da normal experiência e compreensão.

Certas coisas não se contam, se poderia ainda objetar. Mas eu tenho 
o dever de dar o exemplo, o dever de retribuir o que recebi, de doar aos 
outros a alegria conquistada, o dever de indicar a via e de testemunhar a 
minha experiência. Tenho o dever duro e gravíssimo, mas necessário, para 
com aqueles que dormem, de perturbar as consciências. Exaurido o dever, 
silêncio. O fenômeno permanece naturalmente e vivíssimo. Mas, exaurida 
a necessidade de manifestá-lo para um fim de bem outros, a minha boca se 
fecha  e  ele  permanecerá  selado  sob  o  selo  do  meu silêncio,  puro  fato 
pessoal,  presumível  só  pelas  suas  consequências.  Mas  fazer-me  antes 
entender faz hoje parte da minha tarefa;  era necessário explicar,  e esta 
sinceridade pode ser uma prova apta a abalar as almas. Não vejo outros 
fazer isso. O que pode importar, na premência da hora e na bondade da 
meta, perante o bem de tantos, se por tudo isso um só  deva expor-se à  
crítica e talvez sofrer? À  normal natureza humana a ideia nua e abstrata 
escapa. É  necessário que ela encarne em um ser que se torna aquela ideia e 
aqui embaixo a vive, lutando, sofrendo, testemunhando. O homem comum 
exige esta materialização, contra a qual bater a cabeça, e precisa dar-lhe. 
Eu tenho, em vez disso,  aqui a sensação  humanamente penosa de uma 
pública confissão, a sensação da ú ltima espoliação da minha personalidade, 
que assim não tem mais ângulos seus, segredos, de refúgio, porque tudo 
deu, e toda se expôs, e toda agora aos outros pertence.

E o digo e o repito para que também o leitor distraído o perceba: por 
caridade, não se me atribua qualquer coisa de excepcional ou de superior 
como  homem.  Nenhuma  coisa  mais  falsa  e  mais  nociva  para  o  meu 
trabalho. Não se esqueça jamais quão profundamente eu esteja imbuído 
nesta  natureza  humana  contra  a  qual  luto  tanto  a  cada  dia.  Faço  uma 
declaração. Se não a se quiser compreender, a culpa não será  minha. Não 
poderei por isto mudar a minha estrada. Faço de uma vez e para sempre e 
bem clara esta distinção: não me se atribua nada disso que de bom possa 
fazer; ele não é meu. Esta é a verdade. Se me atribuam, em vez disso, todos 
os defeitos, as fraquezas, as culpas que possam existir no meu trabalho. 
Tudo isto sim que é verdadeiramente meu.

312

313



294 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIV. Momenti psicologici

Dovevo completare  lo  studio del  fenomeno anche nel  suo aspetto 
religioso. Parlando così intensamente di Cristo, era inevitabile sfiorare la 
Sua Chiesa. Ma la mia ascesi mi ha portato nel più  cristiano dei misticismi. 
Io stesso ho dovevo raggiungere il piano mistico, per poter comprendere e 
affermare  queste  conclusioni.  Gli  ultimi  tocchi  di  questo  volume,  che 
chiamo  momenti  psicologici,  dipingeranno  le  ultime  mie  realizzazioni 
spirituali. Avrei voluto tacere, ma la Voce mi ha detto: “parlare sempre più  
chiaro e sempre più  forte”.  Per certe vie non è  possibile  sostare.  E ho 
guardato alla Chiesa con lo stesso animo fiducioso e riverente con cui ho 
guardato Cristo. Io sarò  l’ultimo a sollevare la voce contro di Essa. Ma il 
cuore mi trema per la gravità  delle prove, per l’imminenza del momento e 
il  bivio è  tremendo:  o  ritrovare la  potenza nello  spirito,  tornando nuda 
dinanzi a Cristo come Cristo l’ha fatta, e solo a tal patto restare suprema 
nel mondo e a contatto col cielo; o continuare a consolidare le posizioni 
terrene  e  allora  perdere la  suprema  divina  potenza  e  schierarsi  per 
coerenza  al  livello  delle  potenze  umane,  limitata,  vulnerabili,  simile  ad 
esse. È  a portata di mano una grandezza immensa, centrale nella nuova 
civiltà. Chi la vorrà  ghermire? Si tratta non di salvare un organismo, ma di 
salvare il  mondo,  che di  Cristo ha bisogno.  Si  agita  in questo libro un 
conflitto  mondiale  tragico  e  imminente  da  cui  dipenderanno  i  futuri 
millenni.  Guai  se la  Chiesa invisibile  del  Cielo si  allontanerà  da quella 
visibile della terra. Vi è  un’altra religione più  profonda dentro la religione, 
che supera tutte le forme, senza la quale nessuna religione è  valida. È  un 
sentimento universale che è l’anima di tutte le fedi e che si fa sentire per la 
sua  verità.  Vi  è  la  religione  di  superficie,  fatta  di  pratiche,  formale, 
sanzionata, potente, trionfante, organizzata e in marcia come un esercito; e 
vi  è  un’altra  religione  senza  clero,  senza  autorità,  povera,  dolorante, 
semplice, forte solo di una fede immensa e vittoriosa nel cielo. Vi è  un 
Cristo più  grande, che non è solo nelle immagini e nei templi, ma ovunque 
un’anima soffra e ascenda. Vi sono dei santuari anche nel cuore dell’uomo 
e  dei  momenti  in  cui  l’anima  può  parlare  direttamente  con  Dio.  È  
necessario riaffermare questo imponderabile senza cui ogni religione non è 
religione. È  necessario rivivere come nei tempi in cui le cose dello spirito 
erano presenti e non giungevano come un’eco lontana dalle profondità  dei 
secoli:  erano forze ancora incandescenti e irrompenti,  non raffreddate e 
cristallizzate.  È  necessario  ritornare  alla  vergine  potenza  del  primo 
Vangelo  e  del  primo  francescanesimo.  Solo  così  si  può  affrontare  con 
speranza  l’avvenire.

314



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 295

XIV. Momentos psicológicos

Devia  completar  o  estudo  do  fenômeno  também  no  seu  aspecto 
religioso. Falando tão intensamente de Cristo, era inevitável beirar a Sua 
Igreja. Mas a minha ascese me levou no mais cristão dos misticismos. Eu 
mesmo tive que atingir o plano místico para poder compreender e afirmar 
estas  conclusões.  Os  ú ltimos  toques  deste  volume,  que  chamo  de 
momentos  psicológicos,  retratarão  as  ú ltimas  minhas  realizações 
espirituais. Gostaria calar, mas a Voz me disse: “falar sempre mais claro e 
sempre mais forte”. Por certas vias não é  possível parar. Tenho olhado à 
Igreja com o mesmo ânimo confiante e reverente com o qual olhei Cristo. 
Eu serei o ú ltimo a levantar a voz contra Ela. Mas o coração me treme pela 
gravidade das provas, pela iminência do momento, e o dilema é tremendo: 
ou reencontrar o poder no espírito, retornando nua diante de Cristo como 
Cristo a fez, e só  a tal pacto permanecer suprema no mundo e em contato 
com o céu; ou continuar a consolidar as posições terrenas e então perder a 
suprema divina potência e alinhar-se por coerência ao nível das potências 
humanas, limitada, vulneráveis, semelhantes e eles. Está ao alcance da mão 
uma  grandeza  imensa,  central  na  nova  civilização.  Quem  a  desejará 
apoderar-se dela? Se trata não de salvar um organismo, mas de salvar o 
mundo, que de Cristo tem necessidade. Se agita neste livro um conflito 
mundial trágico e iminente do qual dependerão os futuros milênios. Ai se a 
Igreja invisível do Céu se distanciar daquela Igreja visível da terra. Há uma 
outra  religião,  mais  profunda  dentro  da  religião,  que  supera  todas  as 
formas, sem a qual nenhuma religião é  válida. É  um sentimento universal 
que é  a alma de todas as fés e que se faz sentir pela sua verdade. Há  a 
religião  de  superfície,  feita  de  práticas,  formal,  sancionada,  potente, 
triunfante,  organizada e em marcha como um exército;  e há  uma outra 
religião sem clero, sem autoridade, pobre, sofredora, simples, forte só  de 
uma fé imensa e vitoriosa no céu. Há um Cristo maior, que não está só  nas 
imagens e nos templos, mas onde quer que uma alma sofra e ascenda. Há 
santuários também no coração do homem e dos momentos no qual a alma 
pode  falar  diretamente  com  Deus.  É  necessário  reafirmar  este 
imponderável sem o qual cada religião não é  religião. É  necessário reviver 
como nos tempos no qual as coisas do espírito estavam presentes e não 
chegavam como um eco distante das profundezas dos séculos: eram forças 
ainda  incandescentes  e  que  irrompem,  não  resfriadas  e  cristalizadas.  É  
necessário  retornar  à  virginal  potência  do  primeiro  Evangelho  e  do 
primitivo  franciscanismo.  Só  assim  se  pode  encarar  com  esperança  o 
futuro.

314



296 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

In questo sentimento culmina la catarsi mistica della mia anima. La 
mia  ascesi  non  è  dunque  fenomeno  circoscritto  e  atto  chiuso  nel  mio 
egoismo, ma si espande e si ripiega sul mondo. La mia passione dimostra 
che la metanoia a cui ci guida il Vangelo, il superamento e rovesciamento di 
valori che esso ci impone, tutta la sua rivoluzione di spirito, non sono utopia 
come tanti credono, inattuabile, solo perché  non fu e non è  sempre attuata 
nella prassi religiosa e sociale. Chi ciò  afferma è  cieco nell’imponderabile. 
La luce e il bene che io ricevo dall’alto, devo ridonarli e vivo per ridonarli. 
Per carità, non mi si fraintenda dando un qualsiasi valore alla mia persona, 
che non ne ha alcuno, ritenendo capace della minima perfezione morale quel 
povero verme che io sono. E anche questa è  verità  e devo testimoniarla. Io 
non  sono  che  un  vile  e  fragile  istrumento  presso  in  un  ingranaggio 
gigantesco. Il mio motto è questo, che io ripeto ogni sera alla fine della fatica 
del giorno: “Signore, io sono il tuo servo. Non chiedo altro che questo”. Di 
grado  in  grado  siamo  giunti  ben  lontani  dalle  proporzioni  strettamente 
scientifiche in cui questo studio si è iniziato.

Durante  il  tragitto  sono apparsi  nella  mia  coscienza  dei  momenti 
culminanti, di più  evidenti sensazioni e più  intensa emozione. Li ho isolati 
e qui li riporto successivamente perché  nella trattazione avrebbero diluito 
lo  svolgimento  serrato  delle  argomentazioni.  Sono  visioni  staccate,  ma 
esprimono sempre lo  stesso  cammino della  mia  ascensione.  Sono forse 
l’esempio di un’arte nuova, basata su di una psicologia scientifico-spirituale 
nuova.  Qui  chiudo  la  mia  trattazione.  I  quadri  si  svolgeranno  senza 
commenti, in un crescendo insistente in cui chi non crede e non sente, ma 
solo osserva e ragiona, potrà  vedere lo svolgimento del fenomeno come è 
imposto in principio nel suo aspetto scientifico. Questi quadri, dopo aver 
attraversato diverse altezze spirituali e piani di coscienza, e momenti i più  
contrastanti del mio subcosciente e supercosciente, dopo essersi svolti in 
diverse  visuali  della  realtà  interiore  dell’imponderabile,  esploderanno  in 
una  visione  suprema:  “Passione”,  l’ultimo  grido  in  cui  la  mia  voce  si 
spegne. Quel quadro è realtà vissuta. Chi mi vorrà credere pazzo, rilegga la 
parte scientifica, dove a questa mia estasi ho dato solide basi.

Tale è il mio punto di arrivo, oggi. Domani non so. Certo che la mia 
vita cammina. Chi mi ha seguito finora lo sa. Ma più  alti sviluppi sono oggi 
al disopra del mio concepibile. Cristo è  una bellezza così completa, una 
grandezza  così  vasta,  un  concetto  così  esauriente,  una  perfezione  così 
assoluta, che non è  possibile superarla e affacciarsi oltre. È  la sazietà  del 
desiderio, l’ultimo termine della mente e del cuore. La sua figura non ha 
ombre da conquistare; è un infinito e non vi si può  aggiungere nulla, non si 
può  superare. Ma appunto perché  è  un infinito non ha soste né  termine e 
non si finisce mai di percorrerlo tutto. La vita, che non si chiude mai, sarà 
per me un immergermi eterno in quella profondità senza fine.

316

317

315



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 297

Nesse sentimento, culmina a catarse mística da minha alma. A minha 
ascese  não  é,  portanto,  fenômeno  circunscrito  e  ato  confinado  no  meu 
egoísmo, mas se expande e se desdobra sobre o mundo. A minha paixão 
demonstra que a metanoia à  qual nos guia o Evangelho, o superamento e 
emborcamento  de  valores  que  ele  nos  impõe,  toda  a  sua  revolução  de 
espírito, não são utopia como tantos acreditam, inexequível, só  porque não 
foi e não é  sempre implementada na práxis religiosa e social. Quem isso 
afirma está  cego no imponderável. A luz e o bem que eu recebo do alto, 
devo retribuir-lhe e vivo para retribuí-las. Por caridade, não me interpretem 
mal,  atribuindo  qualquer  valor  à  minha  pessoa,  que  não  o  tem  algum, 
acreditando capaz da mínima perfeição moral aquele pobre verme que eu 
sou. E também esta é verdade, e devo testificá-la. Eu não sou senão um vil e 
frágil instrumento colhido em uma engrenagem gigantesca. O meu mote é  
este, que eu repito cada noite ao final do cansaço do dia: “Senhor, eu sou o 
teu servo. Não peço nada senão isto”. De gau em grau chegamos bem longe 
das proporções estritamente científicas nas quais este estudo iniciou.

Durante  o  trajeto  aparecem  na  minha  consciência  momentos 
culminantes, das mais evidentes sensações e mais intensa emoção. Os isolei e 
aqui  os  relato  sucessivamente,  porque  na  discussão  teriam  diluído  o 
desenvolvimento  rápido  das  argumentações.  São  visões  destacadas,  mas 
exprimem sempre o mesmo caminho da minha ascensão. São talvez o exemplo 
de uma arte nova, baseada sobre uma psicologia científico-espiritual nova. Aqui 
concluo a minha discussão. Os quadros se desenrolarão sem comentários, em 
um crescendo insistente no qual quem não crê  e não sente, mas só  observa e 
raciocina, poderá ver o desenvolvimento do fenômeno como foi imposto desde 
no  princípio  em  seu  aspecto  científico.  Estes  quadros,  depois  de  terem 
atravessado diversas alturas espirituais e planos de consciência, e momentos os 
mais contrastantes do meu subconsciente e superconsciente, depois de serem 
desdobrados em diversas perspectivas da realidade interior do imponderável, 
explodirão em uma visão suprema: “Paixão”, o último grito em que minha voz 
se esvai. Aquele quadro é  realidade vivida. Quem me quiser acreditar louco, 
relega a parte científica, onde a este meu êxtase dei sólidas bases.

Tal é  o meu ponto de chegada, hoje. Amanhã  não sei. Certo que a 
minha vida caminha.  Quem me seguiu até  agora o sabe.  Mas mais altos 
desenvolvimentos estão hoje além do meu concebível. Cristo é uma beleza tão 
completa, uma grandeza tão vasta, um conceito tão exaustivo, uma perfeição 
tão absoluta, que não é  possível superá-la e olhar além. É  a saciedade do 
desejo, o ú ltimo termo da mente e do coração. A sua figura não tem sombras 
a conquistar; é  um infinito e não se lhe pode acrescentar nada, não se pode 
superar. Mas precisamente porque é um infinito, não tem pausas nem fim, e 
não se termina jamais de percorrê-lo todo. A vida, que não se encerra jamais, 
será para mim um imergir-me eterno naquela profundidade sem fim.

317

316

315



298 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XV. Frate Francesco

Tutta l’ho peregrinata questa mia terra umbra e oltre i suoi confini ne 
ho inseguito le sotterranee propaggini risorgenti in terre limitrofe. In essa mi 
sono a lungo specchiato per ritrovare me stesso; nei suoi silenzi austeri e 
sublimi  la  mia  anima  ha  percorso  la  sua  più  intensa  maturazione;  gli 
orizzonti altissimi dei suoi monti mi hanno data la sensazione di Dio.

Tutta l’ho  peregrinata questa terra francescana da Assisi alla sorella 
Gubbio, dal Subasio alla Verna, dalla Porziuncola a Greccio. Sono andato 
appassionatamente  interrogando le  antiche pietre,  perché  mi  rendessero  il 
segreto della loro storia, le ho strette al cuore, le ho bagnate di lacrime. E 
dicevo: ditemi, voi che lo avete veduto, santo Francesco, umile e povero, 
ricordate? Non è possibile che un alito del suo immenso respiro non sia restato 
anche in voi, non è possibile che il suo incendio d’amore non vi abbia percorso 
di una vibrazione potente tanto, che tuttora non può  esser svanita e che voi 
dovete rendermi. Non udiste? E perché non parlate?

Parlate voi immensi orizzonti, narratemi le estasi, i travagli, gli schianti 
di quel cuore. Di zolla in zolla sono andato invocando il lontano ricordo. L’ho 
chiesto ai pendii inondati di sole, alle selve montagne, alle stradicciole, agli 
umili casolari, alle cappelline sperdute, ai dolci canti della campagna, sempre 
in attesa di una arcana rivelazione interiore che mi dicesse: è qui, fu qui, ecco, 
non vedi? Ecco la piccoletta figura del Santo, accesa e consumata dalla sua 
passione, ecco, non odi la sua voce armoniosa e suadente che parla della 
perfetta letizia? Ascolta1: “Vegnendo una volta, sancto Francesco da Perugia a 
sancta Maria degli Angeli con frate Leone a tempo di verno, et il freddo 
grandissimo fortemente il cruciava, chiamò  frate Leone, il quale andava un 
poco innançi, et dixe così: O frate Leone, avegnadio ch’è frati Minori in ogni 
terra  dieno grande esemplo di  sanctità  et  buona edificazione,  nondimeno 
scrivi, et nota diligentemente, che non è  ivi perfetta letitia. Et andando più  
oltre, sancto Francesco, il chiamò  la seconda volta: O frate Leone, ben ché ’l 
frate Minore illumini i ciechi, distendi gli attratti, cacci i demoni, renda l’udire 
a’ sordi, l’andare à çoppi, parlare a’ mutoli, et, che magior cosa è, risuscitare il 
morto di quatro dí: scrivi, che non è in ciò  perfetta letitia. E andando un poco, 
s. Francesco grida forte: O frate Leone, se ’l frate Minore sapesse tutte le 
lingue, et tucte le scientie, et tucte le scriture, si che sapesse profetare, et 
rivelare non solamente le cose future, ma etiandio i segreti delle coscientie e 
degli omini, scrive che non è in ciò  perfetta letitia… Et durando questo modo 
di parlare bene due miglia, frate Leone con grande amiratione il domandò, et 
dixe: Padre, io ti prego dalla parte di Dio, che tu mi dica ove è  la  perfetta

1 Dai “Fioretti di Santo Francesco”, VII.

318

319

320



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 299

XV. Irmão Francisco

Peregrinei por toda esta minha terra úmbrica e, além dos seus confins, lhe 
segui  os subterrâneos rebentos que ressurgiam em terras  limítrofes.  Nela me 
contemplei longamente para reencontrar a mim mesmo; nos seus silêncios austeros 
e sublimes, a minha alma percorreu a sua mais intensa maturação; os horizontes 
altíssimos dos seus montes me deram a sensação de Deus.

Peregrinei por toda esta terra franciscana, de Assis à  sua irmã  Gubbio, 
do Subásio ao Alverne, da Porciúncula a Greccio. Andei apaixonadamente 
interrogando as antigas pedras, para que me revelassem o segredo da sua 
história, as estreitei ao coração, as banhei de lágrimas. E disse: dizei-me, vós 
que o vistes, santo Francisco, humilde e pobre, recordais? Não é  possível 
que um sopro da sua imensa inspiração não tenha permanecido também em 
vós, não é  possível que o seu incêndio de amor não vos tenha percorrido 
com uma vibração potente, tão que ainda não pode ser apagada e que vós 
deveis render-me. Não ouvistes? E por que não falais?

Falai,  imensos  horizontes,  narrai-me  os  êxtases,  os  trabalhos,  os 
esmagamentos  daquele  coração.  De  torrão  em  torrão,  invoquei  a  distante 
memória. Pedi-lhe às encostas inundadas de sol, à  selvas das montanhas, às 
veredas, às humildes casinhas, às capelinhas remotas, aos doces cânticos do 
campo, sempre à  espera de uma arcana revelação interior que me dissesse: é 
aqui, foi aqui, eis, não vedes? Eis a pequenina figura do Santo, inflamada e 
consumida pela sua paixão, eis, não ouvis a sua voz harmoniosa e persuasiva 
que fala da perfeita alegria? Escuta1: “Vindo certa vez, são Francisco de Perugia 
para santa Maria dos Anjos com frei Leão no inverno, e o frio muitíssimo forte 
o atormentava, chamou frei Leão, o qual andava um pouco à  frente, e disse 
assim: Ó  frei Leão, ainda que os irmãos Menores em cada terra deem um 
grande exemplo de santidade e boa edificação, no entanto, escreve e observe 
diligentemente que não há ali perfeita alegria. E indo mais além, são Francisco, 
o chamou a segunda vez: Ó  frei Leão, embora o irmão Menor ilumine os cegos, 
cure os paralíticos, expulse demônios, restaure a audição aos surdos, o andar os 
coxos, a fala aos mudos e, que maior coisa é, ressuscitar o morto de quatro dias: 
escreva, que não há nisso perfeita alegria. E indo um pouco, s. Francisco clama 
em voz alta: Ó  frei Leão, se o irmão Menor soubesse todas as línguas, e todas as 
ciências e todas as escrituras, para que pudesse profetizar e revelar não somente 
as coisas futuras, mas também os segredos das consciências e dos homens, 
escreve que não há  nisso perfeita alegria... E durando este modo de falar bem 
duas milhas, frei Leão com grande admiração o interrogou, e disse: Pai, eu te 
peço  da  parte  de  Deus,  que  tu  me  digas  onde  está  a  perfeita

1 Do “I Fioretti de São Francisco”, VII.

319

318

320



300 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

letitia. Et sancto Francesco li rispuose: Quando noi giugneremo a Santa 
Maria degli Angeli, così bagnati per la piova e aghiacciati per lo freddo, et 
infangati di loto, et africti di fame, et picchieremo la porta del luogo; e ’l 
portinaio verrà adirato, et dirà: Chi siete voi? E noi diremo: Noi siamo due 
de’ vostri frati; et colui dirà: Voi non dite vero; ançi siete due ribaldi, che 
andate inghannando il mondo, et rubando le limosine de’ poveri; andate 
Fuori di qui! - e non apriteci la porta e lasciateci soli, fuori, esposti alla 
neve via; e non ci aprirà, e faracci state di fuori alla neve et all’aqua col 
freddo et colla fame, infino alla notte, allora se noi tante ingiurie e tanta 
crudeltà, et tanti conmiati sosterremo patientemente sança tributatione et 
sança  mormoratione,  et  pensare  umilmente  et  caritativamente  che  quel 
portinaio veracemente ci cognosca, et che Iddio il fa parlare contro noi; o 
frate  Leone,  scrivi  che  ivi  è  perfetta  letitia.  Et  se  noi  perseverremo 
pichiando,  et  egli  uscirà  fuori  turbato,  et  come  ghagliofi  importuni  ci 
chaccerà  con villanie, et con gotate dicendo: Partitevi, quinci, ladroncelli 
vilissimi, andate allo spedale ché  qui non mangerete voi, né  albergherete; 
se  noi  questo  sosterremo patientemente,  et  con  allegreça  et  con  buono 
amore, o frate Leone, scrivi è  perfetta letitia. E se noi, pur costretti dalla 
fame,  et  dal  freddo,  et  dalla  notte,  pur  pichieremo  et  chiameremo  et 
pregheremo per l’amore di Dio con gran pianto, che ci apra et metaci pur 
dentro; e quelli più  scandoleççato dirà: Costoro sono gaglioffi importuni; io 
gli  pagherò  bene  come  sono  degni:  et  uscirà  fuori  con  un  bastone 
nochieruto,  et  piglieracci  per  lo  cappuccio,  et  gitteracci  in  terra,  et 
involgeracci nella neve, et batteracci a nodo con quello bastone: se noi tutte 
queste cose sosterremo patientemente et con allegreça, pensando le pene di 
Christo benedetto, le quali noi dobbiamo sostenere per lo suo amore, o 
frate Leone, scrivi che in questo è perfetta letitia…”.

* * *

Era  freddo  e  pur  faceva  così  caldo  nel  cuore!  Era  buio  e  pur 
splendeva  tanta  luce  nell’anima!  La  bufera  era  aspra  di  fuori,  ma  Dio 
cantava così forte di dentro!

Ascolta, ascolta; non odi nel profondo? Ecco, il Subasio è lo stesso e 
laggiù  si  adagia Assisi  e intorno la corona delle colline umbre.  Son gli 
stessi i boscosi pendii di Greccio, la vista laggiù  verso Rieti, verso Fonte 
Colombo; gli stessi i riflessi chiusi e profondi e del lago di Piediluco e i 
profili  dei  suoi  grandi  monti  severi;  gli  stessi,  gli  spaziosi  silenzi  del 
Trasimeno immenso.  Odo un batter  di  un remi,  nel  traghettar  lento  di 
sponda, e vi ritrovo la mia anima che va senza mai sosta. Echeggia dalla 
terra il  suono di quel passo benedetto di Francesco, che vo inseguendo 
senza mai raggiungerlo. Interrogo le risonanze intime e odo con stupore un 
bisbigliar sommesso nel più  segreto palpito del mio cuore.

321

322



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 301

Alegria.  E  são  Francisco  respondeu:  Quando  nós  chegarmos  a  Santa 
Maria  dos  Anjos,  tão  banhados  pela  chuva  e  enregelados  pelo  frio,  e 
cobertos de lama, e aflitos de fome, e batermos à  porta do lugar;  e o 
porteiro virá  irado, e dirá:  Quem sois vós? E nós diremos: Nós somos 
dois dos vossos irmãos; e ele dirá: Vós não dizes a verdade; na verdade, 
sois dois tratantes que andam por aí enganando o mundo e roubando as 
esmolas dos pobres; saiam daqui! - e não abre-nos a porta e deixa-nos 
só s, lá  fora, expostos à  neve; e ele não nos abrirá, e nos fará  ficar de fora 
na neve e na água, com o frio e com a fome, até  à  noite, então se nós 
tantas  injú rias  e  tanta  crueldade  e  tantas  rejeições  suportarmos 
pacientemente,  sem  tribulação  e  sem  murmurar,  e  pensar  humilde  e 
caridosamente que aquele porteiro verdadeiramente nos conhece, e que 
Deus o faz falar contra nós;  ó  irmão Leão,  escreva que aí  há  perfeita 
alegria. E se nós perseverarmos batendo, e ele sair perturbado, e como 
ladrões importunos nos expulsar com insultos e com bofetadas, dizendo: 
Saiam  daqui,  ladrõezinhos  vis,  vão  para  o  albergue,  pois  aqui  não 
comerão vós, nem se abrigarão; se nós isto suportarmos pacientemente, e 
com alegria  e  com bom amor,  ó  irmão  Leão,  escreva  que  é  perfeita 
alegria.  E  se  nós,  constrangidos  pela  fome,  e  pelo  frio  e  pela  noite, 
batermos,  e  clamarmos  e  rezarmos  pelo  amor  de  Deus  com  grande 
pranto, para que nos abra e nos deixe entrar;  e aquele mais indignado 
disser: Estes são vadios importunos, eu os pagarei bem como merecem; e 
sairá  com um bastão nodoso, e nos agarrará  pelo capuz, e nos jogará  na 
terra, e revolvendo-nos na neve, e nos baterá  com o nó  daquele bastão: se 
nós  todas  essas  coisas  suportarmos  pacientemente  e  com  alegria, 
pensando nas  penas  do Cristo  bendito,  as  quais  nós  devemos suportar 
pelo seu amor, ó  irmão Leão, escreva que nisto está a perfeita alegria…”.

* * *

Estava frio, mas fazia tanto calor no coração! Estava escuro, mas 
esplendia tanta luz na alma! A tempestade era forte lá  fora,  mas Deus 
cantava tão forte de dentro!

Escuta, escuta; não ouves no profundo? Eis, o Subásio é  o mesmo, e 
lá embaixo descansa Assis, cercada pela coroa das colinas úmbricas. São os 
mesmas encostas arborizadas de Greccio, a vista lá  embaixo rumo a Rieti, 
rumo à Fonte Colombo; os mesmos reflexos fechados e profundos do Lago 
Piediluco  e  os  perfis  dos  seus  grandes  montes  severos,  os  mesmos,  os 
espaçosos silêncios do Trasimeno imenso. Ouço um bater de um remo, no 
atravessar lento da costa, e lá reencontro a minha alma, que vai sem jamais 
descansar. Ecoa da terra o som daquele passo bendito de Francisco, que 
persigo sem nunca alcançar. Interrogo as ressonâncias íntimas e ouço, com 
estupor, um sussurro submisso na mais secreto palpitar do meu coração.

321

322



302 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Ditemi, forze della vita, come non serbate una traccia della meteora 
che di qui è  passata perdendosi nelle trasparenze dei cieli, ditemi creature 
sorelle che non me attraversate la vita, nessuna eco lontana non ritorna nel 
timbro della vostra vibrazione, se tanto impeto di passione vi immise il 
canto di Frate Francesco? Eppure nella musica del creato io odo andare e 
ritornare l’armonia evanescente  di  quel  canto di  Dio che in  voi  si  fuse 
quando di qui passò  l’anima del Santo. Voi allora avete echeggiato, avete 
compreso  e  risposto,  avete  cantato  insieme  la  grande  sinfonia  da  lui 
intonata, dell’amore divino.

Ridatemi quel canto: è  il canto di Dio. Creature sorelle, aiutatemi a 
salire,  a  vibrare,  a  sentire.  Quel  canto  rapirà  la  mia  anima,  da  questo 
frastuono infernale, via dalla terra, per sempre.

Allora  in  un  silenzio  immenso  e  profondo  si  intona  sommessa  la 
musica divina. Tutte le forme di esistenza mandano una nota. Prego e nella 
mia preghiera ascolto Dio come un canto immenso e sublime che emana da 
tutte le creature. Cantano tutte le espressioni di Dio, la terra e il cielo, la luce 
e la vita, l’ordine e il pensiero. La mia anima è piccola piccola, ma l’armonia 
sale  e  ad ogni  nota  mi  sintonizzo per  gradi,  la  risonanza mi  investe,  la 
vibrazione mi eleva, il rapimento mi porta via. Non sono più  io, ma un’arpa 
in cui risuona l’universo. E una preghiera in cui si tace: è l’unione con Dio.

Dalle profondità  dei tempi e dello spazio odo questa voce tonante di 
Dio che mi porta via l’anima in un turbine. Odo la sinfonia dei vastissimi 
orizzonti, la luminosità  dei cieli, le armonie della vita, la voce del mondo 
cantare:  Cristo! Cristo! Cristo! Così grida la storia:  Cristo atteso,  Cristo 
venuto, Cristo operante nel cuore della civiltà. Cristo mi ripete la bellezza 
dell’arte, la profondità  della sapienza, il trionfo della bontà, la grandezza 
dello spirito. Questo canto si dilata e mi penetra. Ogni nota ha echeggiato 
in me e lentamente, dalle umili voci alle grandi, la mia anima ha stretta e 
serbata in sé  la stupenda vibrazione e lungo questa armonia è  salita, col 
canto.  Cristo!  mi  ripete  tutto  l’universo.  Cristo  sento  giungere 
lampeggiante  dai  cieli,  così  vertiginosamente  alto  e  bello,  come sogno 
potesse  essere  nell’incendio  di  Francesco nella  suprema dedizione della 
Verna.

323

324

325

326



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 303

Dizei-me,  forças  da  vida,  como  não  conservaste  um  traço  do 
meteoro  que  por  aqui  passou,  perdendo-se  na  transparência  dos  céus, 
dizei-me,  criaturas  irmãs  que não  atravessais  a  vida,  como não  retorna 
nenhum eco distante no timbre da vossa vibração, se tamanho ímpeto de 
paixão vos encheu o canto do Irmão Francisco? Contudo, na música da 
criação, eu ouço ir e retornar a harmonia evanescente daquele canto de 
Deus, que em vós se fundiu quando por aqui passou a alma do Santo. Vós 
então haveis ecoado, compreendido e respondido, haveis cantado juntos a 
grande sinfonia por ele entoada, do amor divino.

Devolva-me  aquele  canto:  é  o  canto  de  Deus.  Criaturas  irmãs, 
ajudem-me a me subir, a vibrar, a sentir. Este canto arrebatará  a minha 
alma, deste barulho infernal, fora da terra, para sempre.

Então, num silêncio imenso e profundo, se entoa submissa a música 
divina. Todas as formas de existência mandam uma nota. Oro e na minha 
oração  escuto  Deus  como um canto  imenso  e  sublime  que  emana  de 
todas as criaturas. Cantam todas as expressões de Deus, a terra e o céu, a 
luz e a vida, a ordem e o pensamento. A minha alma é  pequenina, mas a 
harmonia se eleva, e a cada nota me sintonizo por graus, a ressonância 
me invade, a vibração me eleva, o arrebatamento me conduz. Não sou 
mais eu, mas uma harpa na qual ressoa o universo. É  uma oração na qual 
se cala: é a união com Deus.

Das profundezas dos tempos e do espaço, ouço esta voz estrondosa de 
Deus  que  me  transporta  a  alma  num  turbilhão.  Ouço  a  sinfonia  dos 
vastíssimos horizontes, a luminosidade dos céus, as harmonias da vida, a voz 
do mundo cantar:  Cristo!  Cristo!  Cristo!  Assim clama a história:  Cristo 
esperado, Cristo vindo, Cristo operante no coração da civilização. Cristo me 
repete a beleza da arte, a profundidade da sabedoria, o triunfo da bondade, a 
grandeza do espírito. Este canto se dilata e me penetra. Cada nota ecoou em 
mim e, lentamente, das humildes vozes às grandes, a minha alma estreitou e 
preservou em si a estupenda vibração e ao longo desta harmonia subiu, com 
o canto. Cristo! me repete todo o universo. Sinto Cristo chegar relampejante 
dos céus, tão vertiginosamente alto e belo, como sonho pudesse estar no 
incêndio de Francisco na suprema dedicação do Alverne.

323

325

324

326



304 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVI. Visione della cattedrale gotica

Un  giorno  ho  sentito  il  mio  destino  come  un  fascio  di  forze 
convergenti  e  ascendenti  e  le  ho  ritrovate  nella  potenza  e  musicalità  
architettonica della cattedrale gotica. Le arcate, sempre più  restringentisi 
verso il vano della porta, esprimono le linee di concentramento dall’esterno 
verso  l’interno.  E  io  sono  entrato  giovane  nel  tempio  austero  delle 
solitudini del pensiero. Di fuori era per me stridore e dolore e non potevo 
tornare a gioire delle facili gioie del mondo esteriore. E fin da giovane mi 
sono  assuefatto  a  respirare  quell’atmosfera  severa,  satura  di  concetti 
profondi; io mio occhio ha imparato a vedere nella mistica penombra e si è 
animato alle luci splendenti dall’alto e invitanti a salire. Il mio sguardo si è  
cullato nella musica armoniosa delle architetture, nel sogno diafano delle 
mistiche vetrate, nella dolcezza delle immagini delle cose eterne e sante. 
La mia anima si è  distaccata così, lentamente dalla terra, si è  aperta tutta 
alla visione di Dio. Vi fu, come nel tempio gotico anche nel mio destino, 
una convergenza di linee di forza, che mi ha portato su su, lungo la navata 
centrale, fin là  dove la pianta dell’edificio spalanca le sue braccia in forma 
di  croce.  Mi  ha  portato  su  fino  a  quel  culmine  sonoro  della  sinfonia 
architettonica, in cui esplode il grido del Cristo morente, lassù  nel centro 
del tempio, ove sull’altare maggiore quel grido si ripete nel sacrificio della 
messa. Ho vissuto in quell’anelito di forze convergenti verso l’alto, costretto 
da un concatenamento compatto come una fuga di Bach. Mi son trascinato 
lungo tutta la navata centrale, lasciando di me una striscia di sangue. Ma 
giunto  sul  grande altare  di  centro,  l’anima mia  ha  raccolto  il  grido del 
Cristo morente e a quel capo reclinato si è  stretta in un amplesso che non 
avrà  mai fine. Andava intorno a me il respiro della pietra saliente. Nelle 
armonie delle ultime luci, nel vago palpitar degli spazi supremi del tempio, 
nell’indefinito dell’ultimo sogno, si è squarciata la volta e in me è apparso il 
pensiero di Dio. Il mio corpo è rimasto laggiù  avvinghiato alla croce. Ma la 
mia anima è fuggita per sempre nella gloria dei cieli.

327



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 305

XVI. Visão da catedral gótica

Um dia, senti o meu destino como um feixe de forças convergentes e 
ascendentes, e as reencontrei na potência e musicalidade arquitetônica da 
catedral gó tica. As arcadas, sempre mais se restringindo rumo ao vão da 
porta, exprimem as linhas de concentração de fora para dentro. E eu entrei 
jovem no templo austero da solidão do pensamento. De fora havia, para 
mim, estridor e dor, e não podia retornar às alegrias das fáceis alegrias do 
mundo exterior. E desde jovem, me acostumei a respirar aquela atmosfera 
severa, saturada de conceitos profundos; o meu olhar aprendeu a ver na 
mística  penumbra  e  foi  animado  pelas  luzes  esplendentes  do  alto, 
convidando-me a subir. O meu olhar foi embalado na música harmoniosa 
da  arquitetura,  no  sonho  diáfano  dos  místicos  vitrais,  na  doçura  das 
imagens  das  coisas  eternas  e  santas.  A minha alma se  destacou assim, 
lentamente da terra, se abriu toda à  visão de Deus. Aí houve, como no 
templo gó tico, também no meu destino, uma convergência de linhas de 
força, que me levaram para cima, para cima, ao longo da nave central, até  
onde a planta do edifício abre os braços em forma de cruz. Me levou até 
aquele clímax sonoro da sinfonia arquitetônica, na qual explode o grito de 
Cristo moribundo, lá  em cima no centro do templo,  onde no altar-mor 
aquele grito se repete no sacrifício da missa. Vivi naquele anseio de forças 
convergentes para o alto, constrangido por um concatenamento compacto 
como uma fuga de Bach. Me arrastei  ao longo de toda a nave central, 
deixando de mim um rastro de sangue. Mas, chegando ao grande altar de 
centro,  a alma minha recolheu o grito do Cristo moribundo e a aquela 
cabeça  reclinada  se  estreitou  em um abraço  que  não  terá  jamais  fim. 
Andava  ao  meu  redor  o  hálito  da  pedra  saliente.  Nas  harmonias  das 
ú ltimas  luzes,  no  vago  palpitar  dos  espaços  supremos  do  templo,  no 
indefinido do ú ltimo sonho, se despedaçou a abóbada em volta de mim e 
apareceu o pensamento de Deus. O meu corpo permaneceu ali em baixo, 
agarrado à cruz. Mas a minha alma fugiu para sempre na glória dos céus.

327



306 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVII. Profetismo

Oggi son salito sulle alture del tempo e dagli orizzonti lontani odo 
emergere risonanze profonde, richiamate a me da una sintonia di pensiero 
imposta dal momento presente della vita del mondo. Odo il canto potente 
della  storia  che  torna  e  ritorna,  si  ripete  in  cicli  titanici  lentamente 
ascendenti,  in  abbattimenti  e  risurrezioni,  in  un rinnovarsi  sempre più  
alto di vita in cui pur riecheggia sempre il passato. A ondate giungono e 
vanno, nascono e muoiono le civiltà, sul gran mare del tempo: esse sono 
il  palpito  della  progrediente  idea  di  Dio  che  va  sempre  verso  la  sua 
realizzazione.

Tutto  ciò  risuona  in  me,  diviene  una  mia  vibrazione  in  cui  mi 
inabisso. Allora il vortice mi prende, mi porta via in un turbine in cui odo 
gli  squilli  invocanti  della  vita.  Odo  l’incalzare  dell’ora,  l’imminente 
precipitar degli equilibri, la tempesta che infuria alle porte, odo la voce di 
Dio  che  annuncia  la  maturità  del  tempo.  Gridano  i  segni  interiori, 
inavvertiti dai ciechi dell’ora chiusi nel calcolo del momento. Sul cielo della 
storia  appaiono le  procellarie  annunciatrici,  si  destano le  coscienze  più  
pronte, le vedette della vita e lanciano il grido d’allarme; si alzano le voci 
ammonitrici e cadon come perle dalla magnificenza dei cieli, prima che 
cada sventura.

Odo  un  rullare  profondo,  cadenzato,  incessante;  odo  il  passo  del 
tempo che avanza con ritmo fatale, come muraglia immensa di lava che 
scende senza fretta e tutto sommerge. Dove sono le spalle per fermarla, i 
petti per affrontarla? I tempi son gravi e il cielo lotta accanto alla terra. 
Non si vive più  di solo pane, di solo numero, di sola ricchezza e potenza 
umana. Possono le forze dello spirito non esser più  presenti sol perché  un 
secolo di materialismo le ha negate? Gli atteggiamenti del pensiero umano 
non possono spostare la legge di Dio. E sempre, ogni volta che l’uomo ha 
violato i divini equilibri del giusto e del buono, la reazione giusta della 
Legge si è  fatta sentire. Alzino dunque il capo i dormienti. Non è  più  il 
momento di spiegare e dimostrare. Quella fatica è compiuta. È  il momento 
dell’urto fisico e tangibile, che tutti scuote e che tutti trascina.

Dio ci ama. È  necessario destare i sordi, gli inerti, domare i ribelli.  
È  necessario  che  il  mondo  impari  di  nuovo  a  pregare,  che  nella 
umiliazione  e  nella  sventura  si  riaffratelli  e  ritrovi  il  suo  Dio,  che  ha 
dimenticato.  Dio è  una  via  di  passione e  di  amore che si  percorre  in 
silenzio  nel  proprio  cuore,  è  una  dedizione  reale  di  sé,  è  un  umile 
amplesso da fratello a fratello per aiutarsi a vicenda lungo il cammino 
spinoso delle ascensioni umane.

330

331

329

328



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 307

XVII. Profetismo

Hoje, ascendi às alturas do tempo e, dos horizontes distantes, ouço 
emergir  ressonâncias  profundas,  atraídas  a  mim  por  uma  sintonia  de 
pensamento imposta pelo momento presente da vida no mundo. Ouço o 
canto potente da história que torna e retorna, se repete em ciclos titânicos 
lentamente ascendentes, em abatimentos e ressurreições, num renovar-se 
sempre mais alto de vida, na qual porém reecoa sempre o passado. Em 
ondas vêm e vão,  nascem e morrem as civilizações,  no grande mar do 
tempo: elas são a palpitação da progressiva ideia de Deus, que vai sempre 
rumo a sua realização.

Tudo isso ressoa em mim, torna-se uma minha vibração na qual me 
abismo. Então o vórtice me arrebata, me leva num turbilhão onde ouço os 
tinidos invocantes da vida. Ouço a perseguição da hora urgente, o iminente 
precipitar dos equilíbrios, a tempestade que assola às portas, ouço a voz de 
Deus  que  anuncia  a  maturidade  do  tempo.  Gritam os  sinais  interiores, 
despercebidos dos cegos da hora, fechados no cálculo do momento. No céu 
da  história  aparecem  as  procelas  anunciadoras,  se  despertam  as 
consciências mais prontas, os vigias da vida, e lançam o grito de alarme; se 
alçam as vozes anunciadoras e caem como pérolas da magnificência dos 
céus, antes que caia a desventura.

Ouço um rufar profundo, cadenciado, incessante; ouço o passo do 
tempo que avança com ritmo fatal,  como muralha  imensa  de  lava  que 
desce sem pressa e tudo submerge. Onde estão os ombros para detê-la, os 
peitos para enfrentá-la? Os tempos são graves,  e o céu luta ao lado da 
terra. Não se vive mais só  de pão, só  de números, só  de riqueza e poder 
humano. Podem as forças do espírito não estar mais presentes só  porque 
um século de materialismo as negou? As atitudes do pensamento humano 
não podem mudar a lei de Deus. E sempre, cada vez que o homem violou 
os divinos equilíbrios do justo e do bom, a reação justa da Lei se fez sentir. 
Alcem, portanto, a cabeça os que dormem. Não é  mais o momento de 
explicar e demonstrar. Aquele esforço está  feito. É  o momento do impacto 
físico e tangível, que a todos abala e que todos arrasta.

Deus nos ama. É  necessário despertar os surdos, os inertes, domar os 
rebeldes.  É  necessário  que  o  mundo  aprenda  de  novo  a  rezar,  que  na 
humilhação e na desventura se irmane novamente e reencontre o seu Deus, 
que esqueceu. Deus é  uma via de paixão e de amor que se percorre em 
silêncio no próprio coração,  é  uma dedicação real de si,  é  um humilde 
abraço  de  irmão  a  irmão  para  se  ajudarem  mutuamente  ao  londo  do 
caminho espinhoso das ascensões humanas.

330

331

328

329



308 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Non tema chi ha Cristo nel cuore. La tempesta purificherà; voleran 
via  gli  orpelli  al  vento  furibondo  e  l’immaterialità  dello  spirito  solo 
resisterà  e sopravviverà. Cadrà  l’umano, perché  Cristo splenda più  alto e 
più  vero.

Osea, Osea! profeta d’Israele! Mi sembra udir la tua voce superar la 
barriera del tempo e toccarmi: “Dio è  amore”. Questa tua grande parola, 
annunciatrice del Cristo, che nessuno, nemmeno Mosè  prima di te, aveva 
detto e che ha sostenuto l’umanità  per millenni,  fu il  verbo nuovissimo 
esploso dall’effusione del tuo cuore di martire. Il dolore ti fece profeta e 
profeta d’amore.

Vi vedo tutti allineati nella vostra fatica, profeti d’Israele. Vi odo tutti 
fondervi  in  quel  linguaggio  immenso  in  cui  risuona  la  terra  e  il  cielo. 
Tempi in cui la parola dell’Alto scendeva palpitante e l’uomo viveva alleato 
con  Dio,  tempi  in  cui  l’anima si  elevava  fino a  giungere  in  cielo.  Che 
grandezza questo continuo contatto con Dio! Egli sembra fuggito da noi, 
fra tanta scienza e sapienza sembra ne abbiamo perduta la nozione, Egli 
non  è  più  presente  nelle  nostre  azioni,  né  negli  eventi  della  storia.  Si 
calcolano tutte le forze meno la suprema, in tutte le posizioni della vita non 
si pensa mai alla spinta maggiore che è Dio.

Odo Isaia: “un residuo si converte”, cioè un seme rimane. Potremmo 
oggi ripetere le sue parole che sono una presentimento del Regno di Dio, 
promesso  da  Cristo  e  che  il  mondo attende:  “…gli  esseri  non  faranno 
danno né  rovina, poiché  la terra sarà  piena della conoscenza di Dio come 
l’acqua copre il fondo del mare”.

No. Dio non è  un elemento trascurabile nella vita del singolo e dei 
popoli. E deve esser sentito, vicino, e lo è, solo se meritato. Solo un Dio 
che è  nell’anima, domina le passioni, guida le azioni, fa tremare i cuori, 
solo questo Dio è  vita. È  necessaria dunque la sciagura perché  lo spirito 
getti il suo mantello e si ripresenti nudo dinanzi a Dio? Che importa la 
forma  quando  noi  nella  sostanza  sacrifichiamo  a  Moloch  e  solo 
l’ammirazione del suo fasto è  nel nostro cuore? Allora anche nei templi 
sontuosi Dio tace, perché è fuggito dall’anima nostra. Allora Dio se ne va e 
parla  altrove,  agli  umili,  agli  affaticati  viandanti  dell’ideale  che  sono 
sempre in cammino come frate Francesco, colpiti da tutti e soli con Dio.

Allora  batte  il  destino  alle  porte  della  storia,  squillan  le  trombe 
annunciatrici, il profetismo risorge, perché  il mondo si desti. Chi ascolta e 
comprende tra tante voci false e confuse? Dovremo allora ripetere il fatale 
“Dies irae dies illa”, ancor oggi vivo nell’arte, nella liturgia, nella musica, il 
“Dies irae” del profeta Zefanjàh? Di chi sarà  fatto questo popolo residuo 
che sarà seme della civiltà  futura? Sarà un popolo oggi non visto, come era 
il primo drappello di Cristo nella grandezza romana, un popolo fatto di

333

334

335

336

337

332



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 309

Não  tema quem tem Cristo  no coração.  A tempestade purificará; 
voarão longe os ouropéis ao vento furioso e só  a imaterialidade do espírito 
resistirá  e sobreviverá. Cairá  o humano, para que Cristo resplandeça mais 
alto e mais verdadeiro.

Oseias, Oseias! profeta de Israel! Me parece ouvir a tua voz superar 
a barreira do tempo e tocar-me: “Deus é  amor”. Esta tua grande palavra, 
anunciadora do Cristo, que ninguém, nem mesmo Moisés antes de ti, havia 
dito e que sustentou a humanidade por milênios, foi o verbo novíssimo 
explodido pela efusão do teu coração de mártir. A dor te fez profeta, e 
profeta do amor.

Vejo-vos  todos  alinhados  na  vossa  tarefa,  profetas  de  Israel.  Vos 
ouço todos fundir-vos naquela linguagem imensa na qual ressoa a terra e o 
céu. Tempos nos quais a palavra do Alto descia palpitante e o homem vivia 
aliado com Deus, tempos nos quais a alma se elevava até  chegar no céu. 
Que grandeza este contínuo contato com Deus! Ele parece ter fugido de 
nós, entre tanta ciência e sabedoria, parece que lhe perdemos a noção. Ele 
não está  mais presente nas nossas ações, nem nos eventos da história. Se 
calculam todas as forças menos a suprema, em todas as posições da vida, 
não se pensa jamais no impulso maior, que é Deus.

Ouço  Isaías:  “um  resíduo  se  converte”,  i.  é.,  uma  semente 
permanece.  Poderíamos  hoje  repetir  as  suas  palavras,  que  são  um 
pressentimento do Reino de Deus, prometido por Cristo e que o mundo 
aguarda: “… os seres não farão mal nem ruína, pois que a terra se será  
plena do conhecimento de Deus, como a água cobre o fundo do mar”.

Não. Deus não é  um elemento preterível na vida do indivíduo e dos 
povos. E ele deve ser sentido, próximo, e o é, só  se merecido. Só  um Deus 
que está  na alma, domina as paixões, guia as ações, faz tremer os corações, 
só  este Deus é  vida. É  necessário, portanto, o infortúnio para que o espírito 
se despoje do manto e se apresente nu diante de Deus? Que importa a forma 
quando, nós na substância, sacrificamos a Moloque e só  a admiração da sua 
pompa permanece no nosso coração? Então, mesmo nos templos suntuosos, 
Deus cala, porque fugiu da nossa alma. Então, Deus se vai e fala em outro 
lugar, aos humildes, aos cansados viandantes do ideal que estão, sempre em 
marcha como irmão Francisco, atingido por todos e a sós com Deus.

Então  bate  o  destino  às  portas  da  história,  soam  as  trombetas 
anunciadoras, o profetismo ressurge, para que o mundo desperte. Quem escuta 
e compreende entre tantas vozes falsas e confusas? Devemos então repetir o 
fatal “Dies irae dies illa”, ainda hoje vivo na arte, na liturgia, na música, o “Dies 
irae” do profeta Sofonias? De quem será feito este povo remanescente que será  
a semente da civilização futura? Será  um povo hoje não visto, como foi o 
primeiro  grupo  de  Cristo  na  grandeza  romana,  um  povo  feito  de

337

336

335

334

333

332



310 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

umili e pii che oggi soffrono, sentono e attendono. E che servirà  al mondo 
la forza senza il diritto, la potenza senza la giustizia, la scienza senza la 
coscienza? Guai a chi userà  la spada perché perirà  di spada. L’ordine etico 
dilaniato porterà rovina.

Come si prega diversamente quando il destino minaccia e il dolore 
colpisce,  che  quando  tutto  è  tranquillo,  il  cielo  sembra  assicurato,  la 
vicinanza di Dio garantita dall’autorità  della terra! Ma la fede è  tempesta, 
non è un trono di gloria, è tormento di ascesa, non è acquiescenza passiva, è  
un dinamismo incessante e tremendo, uno spasimo di anima in cerca di Dio.

Vorrei gridare con Geremia: “Oh! il mio petto, il  mio petto! Che 
sofferenza terribile! Oh! il mio cuore! Come sussulta; io non posso stare 
quieto, perché  l’anima mia ha udito il suono della tromba, il grido della 
guerra!”.

Geremia che tutto si plasmò  su Osea, da riviverne tutto il dolore e 
l’amore,  Geremia,  la  più  alta  e  più  pura  espressione  del  profetismo 
ebraico!  Vorrei  ripetere  i  suoi  concetti,  che  esprimono  l’essenza  delle 
religioni, cioè  la superiorità  della sostanza sulla forma, di un cuore puro 
sulle  pratiche  esteriori.  Meglio:  “…  i  pagani  che  osservano  con  vera 
fedeltà  e con perfetta devozione la loro religione falsa e insensata: essi 
sono in verità  più  graditi a Dio di voi che possedete il vero Dio, ma lo 
dimenticate e gli siete disobbedienti”. E Geremia che aveva osato così 
gravi parole morì in terra straniera, lapidato dal suo popolo stesso!

Ma  Geremia  parlò  anche  alle  porte  dell’esilio  babilonese  che 
trasformò  il popolo d’Israele e la sua religione vagliandolo grano per grano, 
separando il buono dal cattivo, l’essenziale dal superfluo. Alle grandi svolte 
della storia la terra deve venire dolorosamente rimossa fin nel più  profondo 
per prepararla alla nuova germinazione. E l’esilio nel dolore purificò  Israele 
fino a lasciare sussistere solo quel residuo, quel seme di cui parlò  Isaia. E i 
cicli ritornano e la storia si ripete. Tra le fiamme di Gerusalemme distrutta, 
erano crollate anche le vecchie forme, ma lo spirito, che era nel profetismo 
e  non  aveva  potuto  bruciare,  sopravvisse.  Lo  stato  era  distrutto  e  la 
religione se ne separò , ne rimase alleggerita. come liberata, e poté risalire e 
rivivere  più  in  alto;  finché  Ezechiele  non  si  piega  sul  suo  popolo  per 
insegnargli l’amore del fratello al fratello e la potenza dei vincoli spirituali 
che sanno fondere gli animi, formando e mantenendo le unità  ideali al di 
sopra di ogni forma e contro ogni assalto materiale. Come nella sua grande 
visione della nuova Gerusalemme, aleggia oggi negli spiriti  già  un vago 
presentimento della nuova civiltà  del III millennio, in cui la Chiesa sarà 
veramente potente e invincibile, perché fatta di solo spirito.

Oh!  quale  tremenda  fatica  questo:  nascere,  vivere  e  morire,  per 
rinascere,  rivivere  e  rimorire,  questo  dovere  di  evolvere  per  risalir  la

338

339

340

341

342



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 311

humildes e piedosos que hoje sofrem, sentem e esperam. E de que servirá  
ao mundo a força sem o direito, o poder sem a justiça, a ciência sem a 
consciência? Ai de quem usará  a espada, porque perecerá  pela espada. A 
ordem ética dilacerada trará ruína.

Como se ora diversamente quando o destino ameaça e a dor golpeia, 
que quando tudo está  tranquilo, o céu parece assegurado, a vizinhança de 
Deus garantida pela autoridade da terra! Mas a fé  é  tempestade, não é  um 
trono de glória; é  tormento de ascensão, não a aquiescência passiva; é  um 
dinamismo incessante e tremendo, um espasmo de alma em busca de Deus.

Gostaria de gritar com Jeremias: “Oh! o meu peito, o meu peito! 
Que sofrimento terrível! Oh! o meu coração! Como se sobressalta! eu não 
posso ficar quieto, porque a minha alma ouviu o som da trombeta, o grito 
de guerra!”.

Jeremias, que tudo se plasmou sobre Oseias, para reviver-lhe toda a dor 
e o amor, Jeremias, a mais alta e pura expressão do profetismo hebraico! 
Gostaria de repetir os seus conceitos, que exprimem a essência das religiões, i. 
é., a superioridade da substância sobre a forma, de um coração puro sobre as 
práticas exteriores. Ou melhor: “...os pagãos que observam com verdadeira 
fidelidade e com perfeita devoção a sua religião falsa e insensata: eles são em 
verdade mais agradáveis a Deus do que vós que possuem o verdadeiro Deus, 
mas o esquecem e lhe sois desobedientes”. E Jeremias, que ousara proferir tão 
graves palavras, morreu em terra estrangeira, lapidado pelo seu próprio povo!

Mas  Jeremias  falou  também  às  portas  do  exílio  babilônico,  que 
transformou o povo de Israel e a sua religião,  joeirando grão por grão, 
separando o bom do mau, o essencial do supérfluo. Nas grandes voltas da 
história, a terra deve ser dolorosamente removida até  no mais profundo 
para prepará-la para a nova germinação. E o exílio na dor purificou Israel 
até  que subsistisse apenas aquele resíduo, aquela semente da qual  falou 
Isaías.  E os ciclos retornam e a história se repete.  Entre as chamas de 
Jerusalém destruída, colapsaram também as velhas formas, mas o espírito, 
que estava no profetismo e não pode queimar, sobreviveu. O Estado foi 
destruído, e a religião separou dele, lhe restou aliviada, como se liberta, e 
pode se reerguer e reviver mais no alto; até  que Ezequiel se inclina sobre 
seu  povo  para  ensinar-lhes  o  amor  do  irmão  ao  irmão  e  o  poder  dos 
vínculos espirituais que sabem fundir as almas, formando e mantendo as 
unidades  ideais  acima  de  qualquer  forma  e  contra  qualquer  assalto 
material.  Assim na  sua  grande  visão  da  nova  Jerusalém,  paira hoje nos 
espíritos já um vago pressentimento da nova civilização do III milênio, no qual a 
Igreja será verdadeiramente potente e invencível, porque feita só  de espírito .

Oh!  que  tremendo  esforço  é  este:  nascer,  viver  e  morrer,  para 
renascer, reviver e remorrer, este dever de evoluir para subir novamente a

339

338

341

340

342



312 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

discesa, per redimersi nel dolore, per liberarsi e ritornare allo spirito!

Ma anche la  rovina di  tutte  le  Babilonie  ritorna,  la  mano di  Dio 
scuote la terra e tremano le civiltà  sconvolte dalle fondamenta. E crollano 
gli dei falsi della materia e il  vero Dio senza forma torna a parlare nel 
profondo  delle  coscienze.  Crolla  Baal  e  Moloch  e  risorge  la  nuova 
Gerusalemme che non più  mura di pietra, ma mura di luce e di amore che 
nessuna forza umana potrà più  distruggere. E gli umili, gli incompresi, che 
dolorando seminano in silenzio nei nuovi solchi della vita, saranno sollevati 
e vedranno il Regno dei Cieli.

Ritorniamo alle fonti, alla verginità  delle origini, alla purezza della 
prima sorgente. Si desta l’eterna visione che scuoteva Zaccaria. E la storia 
pulsa  e  palpita  per  gli  stessi  eterni  moventi  che  la  sospingono 
laboriosamente avanti. Il male palesemente trionfa e i puri di cuore, che 
soffrono  chini  sul  solco,  mentre  irrorano  col  loro  sudore  la  nuova 
seminagione, guardano e dicono: dove è  il  nostro Dio di giustizia, se il 
malvagio è  felice e i violenti hanno successo? Ma essi non sanno quanto il 
dolore è  fecondo; tutto germoglia bagnato da questa linfa divina. Solo così 
nascono cose grandi e potenti  che resistono al  vento e sfidano i  secoli, 
mentre le creazioni del male son polvere che tornerà  alla polvere, spazzata 
via dal turbine del tempo. Chi semina per le vie del bene, semina e va, 
perché il germoglio spunta da sé e il seme contiene già  nella traiettoria del 
suo movimento, la sua legge di vita e la disciplina del suo sviluppo.

Questa idea della presenza di Dio nel destino dell’uomo e dei popoli, 
questa idea che emerge da ogni pagina della Bibbia e che percorre e lega 
tutto il profetismo d’Israele, non è un assurdo anche se oggi è anacronismo. 
È  l’idea fondamentale che regge la vita e questa idea non è morta. È  l’idea-
asse intorno a cui il  mondo gira: Dio e uomo, uomo e Dio. È  la stessa 
musica di spirito che dal profetismo israelitico si continua nel misticismo 
cristiano, come stesso contatto con Dio, è la stessa conquista di spirito che 
si attua, è  sempre lo stesso problema che si agita e vive delle ascensione 
umane.

345

343

344



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 313

descida, para redimir-se na dor, para libertar-se e retornar ao espírito!

Mas também a ruína de todas as Babilônias retorna, a mão de Deus 
sacode a terra e tremem as civilizações sacudidas pelos fundamentos. E 
desmoronam os falsos deuses da matéria e o verdadeiro Deus sem forma 
torna a  falar  no profundo das  consciências.  Colapsa Baal  e  Moloque e 
ressurge a nova Jerusalém que não tem mais muros de pedra, mas muros 
de luz e de amor que nenhuma força humana poderá  mais destruir. E os 
humildes,  os  incompreendidos,  que,  na  dor,  semeiam  em  silêncio  nos 
novos sulcos da vida, serão elevados e verão o Reino dos Céus.

Voltemos às fontes, à  virgindade das origens, à  pureza da primeira 
nascente. Se desperta a eterna visão que abalou Zacarias. E a história pulsa 
e palpita pelos mesmos eternos motivos que a impulsionam laboriosamente 
avante.  O  mal  obviamente  triunfa  e  os  puros  de  coração,  que  sofrem 
curvados sobre o sulco, enquanto irrigam com o seu suor a nova semente, 
olham e dizem: onde está o nosso Deus de justiça, se o malvado é feliz e os 
violentos têm sucesso? Mas eles não sabem quão fecunda é  a dor; tudo 
germina,  banhado nesta linfa divina.  Só  assim nascem coisas grandes e 
potentes que resistem ao vento e desafiam os séculos, enquanto as criações 
do mal são pó  que tornará  ao pó , varrido pelo turbilhão do tempo. Quem 
semeia pelas vias do bem, semeia e vai, porque o broto desponta por si e a 
semente já  contém, na trajetória de seu movimento, a sua lei de vida e a 
disciplina do seu desenvolvimento.

Esta ideia da presença de Deus no destino do homem e dos povos, 
esta ideia que emerge de cada página da Bíblia e que percorre e liga toda o 
profetismo de Israel, não é um absurdo, mesmo que hoje seja anacronismo. 
É  a ideia fundamental que rege a vida, e esta ideia não está  morta. É  a 
ideia-eixo em torno da qual o mundo gira: Deus e homem, homem e Deus. 
É  a mesma música de espírito que do profetismo israelita se continua no 
misticismo  cristão,  como  o  mesmo  contato  com  Deus,  é  a  mesma 
conquista de espírito que ocorre, é sempre o mesmo problema que se agita 
e vive das ascensões humanas.

345

344

343



314 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XVIII. Gli assalti

Un giorno mentre il mio spirito era prostrato per troppa intensità  di 
sua  vita  e  giaceva  abbattuto  per  la  stanchezza  della  carne,  uno  spirito 
malvagio,  un  aspetto  di  Satana,  mi  è  venuto  incontro  con  lo  sguardo 
obliquo, mi ha riso in faccia e mi ha sussurrato nell’orecchio: buffone! Era 
falso e bugiardo e pareva avesse atteso astutamente questo momento per 
cogliermi in fallo e godesse di trionfare della mia debolezza. Si sentiva 
forte del momento, ma parlava con la fretta del ladro che ruba, che sa che 
l’ora propizia è breve e non torna subito. Le forze più  basse, appena scenda 
la tensione dell’ascesa e si apra una breccia nell’anima, possono affacciarsi 
per la legge di equilibrio. Ero prostrato e triste, il cielo era chiuso e questo 
era il conforto. “Buffone” udivo ripetermi. “Ove è la tua potenza di spirito, 
l’infinito, l’armonia del creato, la presenza della Legge? Se tu sei amico di 
Dio, perché  Dio non scende a confortarti?”. Il sogghigno atroce danzava 
sulla mia sofferenza. Vi sono le ore tetre in cui i vasti orizzonti si chiudono, 
il cielo resta inaccessibile alla percezione, diventa irreale e sfugge nel nulla. 
Allora lo spirito del male mi alita in faccia il suo alito fetido e mi dice: 
“Buffone”. Il mondo splendente dello spirito è  lontano; la carne è  vicina, 
stanca, e grida il suo tormento. Nel mio orecchio non vi è  che lo scroscio 
del crollo della mia anima abbattuta. Mi piego a terra; non so più  pregare.

Vi sono dei momenti paurosi nella vita di chi lotta per un ideale; si 
formano nell’anima dei vuoti immensi e dei silenzi terribili; passano delle 
ore  di  solitudine  e  di  desolazione  in  cui  l’io  più  profondo  si  assenta 
lasciando  l’anima  cieca  e  agonizzante.  Il  lampo  dell’intuizione  mi 
abbandona, ho paura di quel coraggio che prima tutto osava, la mia fronte 
è  a terra a lacerarsi contro la pietra. È  la rivolta delle forze biologiche, la 
rivalsa, la disfatta di un’ora. Che avviene nel profondo e perché  Dio mi 
abbandona? Perché  io so che in quei silenzi senza nome e senza speranza 
vanno i tragitti sotterranei del cammino delle ascensioni, so che da questi 
annullamenti risalgono le grandi marce turgide di pensiero e di passione, 
emerge il  vortice stupendo in cui  splendono tutte  le  luci.  È  in  fondo a 
quegli abbattimenti in cui l’anima vive le sue ore più  atroci, che essa ode la 
prima nota sublime da cui nascerà  la creazione. Poiché  fede e concetto 
sgorgano  da  questi  spasimi  di  anima  che,  per  mandare  scintille,  deve 
urtarsi  contro  il  sasso  aspro  e  taglienti.  I  miei  pensieri  sono  gocce  di 
sangue spremute da un tormento interiore, in cui la mia anima si dibatte 
per  dare  alla  luce  il  concetto.  Questa  fioritura  di  scritti  è  martirio  e 
olocausto di ogni giorno. Ogni affermazione spirituale è  un brano di carne 
lasciato sui rovi lungo del cammino. Camminare e sanguinare, è la vita del 
pensiero. Produzione continua significa sofferenza continua.

346

347



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 315

XVIII. Os assaltos

Um dia,  enquanto  o  meu  espírito  estava  prostrado  pela  demasiada 
intensidade de sua vida e jazia abatido pelo cansaço da carne, um espírito 
malvado, uma aspecto de Satanás, me veio ao encontro com o olhar oblíquo, 
riu na minha cara e me sussurrou no ouvido: bufão! Era falso e mentiroso, e 
parecia ter esperado astutamente por este momento para me colher em falta e 
gozar-se de triunfar da minha fraqueza. Se sentia forte no momento, mas 
falava com a pressa do ladrão que rouba, que sabe que a hora propícia é breve 
e  não  retorna  súbito.  As  forças  mais  baixas,  assim que caia  a  tensão  da 
ascensão  e  se abra uma brecha na alma,  podem apresentar-se por lei  de 
equilíbrio. Estava prostrado e triste, o céu estava fechado, e este era o meu 
conforto. “Bufão”, ouvi repetir-me. “Onde está  a sua potência de espírito, o 
infinito, a harmonia da criação, a presença da Lei? Se tu é amigo de Deus, por 
que Deus não desce para confortar-te?”. O escárnio atroz dançava sobre o 
meu sofrimento. Há as horas tétricas nas quais os vastos horizontes se fecham, 
o céu permanece inacessível à percepção, torna-se irreal e foge no nada. Então 
o espírito do mal sopra no meu rosto o seu hálito fétido e me diz: “Bufão”. O 
mundo esplendoroso do espírito está distante; a carne está próxima, cansada, e 
grita o seu tormento. No meu ouvido não há  senão o som estrondoso da 
minha alma abatida. Me curvo ao chão; não sei mais rezar.

Há  momentos assustadores na vida de quem luta por um ideal; se 
formam na alma vazios imensos e silêncios terríveis; passam-se horas de 
solidão e de desolação em que o eu mais profundo se ausenta, deixando a 
alma cega e agonizante. O lampejo da intuição me abandona, temo aquela 
coragem que outrora ousava tudo, a minha fronte jaz no chão a dilacerar-
se contra a pedra. É  a revolta das forças biológicas, a vingança, a derrota 
de uma hora. O que acontece no profundo, e por que Deus me abandona? 
Porque eu sei que naqueles silêncios sem nome e sem esperança jazem os 
atalhos subterrâneos do caminho da ascensão, sei que destas aniquilações 
se erguem as grandes marchas tú rgidas de pensamento e de paixão, emerge 
o vórtice estupendo em que esplendem todas as luzes. É  no fundo desses 
abatimentos nos quais a alma vive as suas horas mais atrozes, que ela ouve 
a primeira nota sublime da qual nascerá  a criação. Porque fé  e conceito 
fluem destes espasmos de alma, que, para mandar centelhas, deve bater-se 
contra  a  rocha  áspera  e  cortante.  Os  meus  pensamentos  são  gotas  de 
sangue espremidas por um tormento interior,  no qual  a  minha alma se 
debate para dar à  luz o conceito. Esta floração de escritos é  martírio e 
holocausto de cada dia. Cada afirmação espiritual é  um pedaço de carne 
deixado sobre os espinhos ao longo do caminho. Caminhar e sangrar, é  a 
vida do pensamento. Produção contínua significa sofrimento contínuo.

347

346



316 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Vi sono i momenti in cui la realtà  brutale della vita, il mondo delle 
impellenti necessità riprende il sopravvento e ricorda aspramente allo spirito 
libero la sua schiavitù  e che essa è  la verità  del momento. La materia ha le 
sue  rivalse,  le  sue  vendette  tremende.  Le  tenebre  allora  regnano,  la 
menzogna trionfa, lo scherno sorride, l’incomprensione dilaga. E l’ignorante, 
il falso, il malvagio, che tiene in pugno i mezzi materiali, te li getta in faccia 
gridando: danaro, danaro, io sono la forza. Piegati, vile, io regno. Allora la 
terra è  veramente un deserto senza speranza. Allora la vena si dissecca e il 
canto  tace.  Le  lacrime cadono sul  suolo  riarso  e  l’egoismo umano beve 
avidamente l’altrui dolore. L’idea si disperde al vento, fugge la fede dubitosa. 
Ed egli, l’eroe del pensiero e dell’amore, resta spossato e solo: solo con gli 
occhi sbarrati nel buio, ove la luce del suo sogno si è  spenta, solo col cuore 
spezzato, ove dall’alto più  non giunge l’amore, solo con la mente disfatta, ove 
il canto dei cieli non ha più  risonanza.

Troppa bella era l’ebbrezza del sogno e la felicità di immolarsi lontano 
dalla terra. Va, va, anima stanca, per la deserta terra, senza speranza. Dio ti 
guarda, ma la tua pena è di non più  vederlo. Dio ti aiuta, ma il tuo martirio è  
di non saperlo. Dio ti ama, ma il tuo strazio è di non sentirlo. La tua lira si è 
spezzata. Nel tuo cuore è uno schianto di passione che non sa più  piangere. 
Quello sguardo scintillante di pensiero e di bontà  si è  abbassato umiliato, 
quel gesto proteso in atto di amore si è  abbattuto avvilito, quel capo che ha 
concepito i più  alti concetti della vita, è coronato di spine.

Non lo confortate. È  la sua ora. Si affrettino le tenebre ad esaurirla, si 
affretti il dolore a levigare quell’anima con i suoi colpi maestri. Affrettatevi 
voi  forze  del  male  perché  siete  chiuse  nel  tempo  che  vi  insegue  e  vi 
distrugge.  Lo spirito  tace  e  si  sgomenta;  ma voi  vi  esaurite  ed esso  si 
concentra; attrae a sé  le forze della vita, del vostro assalto egli si potenzia. 
Si accumula la reazione e l’ora è  vicina in cui esploderà  il suo grido che 
squarcerà le tenebre ritrovando la luce.

Lo  spirito  è  un  angelo  che  è  disceso  sulla  terra  dai  suoi  cieli 
splendenti. Per amare si è  reso inerme e ha lasciato lontano, non sa più  
dove, tutte le armi della sua difesa e appare, fragrante come un fiore, buono 
come un fanciullo. E giunge nell’inferno terrestre. Un ghigno di beffa lo 
accoglie,  un  vento  di  tempesta  dà  il  primo  colpo  a  quella  fragilità  di 
sensitivo. Il dolce canto, che egli portava con sé, tace strozzato. Bisogna 
imparare  a  cantarlo  quaggiù ,  nell’inferno  terrestre.  Quaggiù  la  materia 
regna,  piena di  forza,  armata di  ogni  scaltrezza,  sapiente  di  strategiche 
attese per cogliere lo spirito in fallo. Sa i varchi, i tranelli, la menzogna che 
travisa, lo scherno che abbatte, il tradimento che uccide. Il primo incontro 
è  brutale. La belva risponde: non sono tuo simile, ti odio, non voglio la 
luce. Sei tu creatura del cielo, discesa quaggiù? Ebbene, sei tu lo straniero, 
non io. Accetta le leggi del mio mondo. Qui regna la forza; tienti la tua

348

349

351

350



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 317

Há  os momentos nos quais a realidade brutal da vida, o mundo das 
prementes necessidades, retoma o controle e recorda asperamente ao espírito 
livre a sua escravidão e que ela é  a verdade do momento. A matéria tem as 
suas  desforras,  as  sua  vinganças  tremendas.  As  trevas,  então,  reinam,  a 
mentira triunfa, o escárnio sorri, a incompreensão se alarga. E o ignorante, o 
falso, o malvado, que têm em mãos os meios materiais, os jogam na tua face, 
gritando: dinheiro, dinheiro, eu sou a força. Curve-se, covarde, eu reino. Então 
a terra é  verdadeiramente um deserto sem esperança. Então a veia seca e o 
canto cala. As lágrimas caem sobre o solo ressecado e o egoísmo humano 
bebe avidamente a dor alheia. A ideia se dispersa ao vento, foge a fé duvidosa. 
E ele, o herói do pensamento e do amor, resta esgotado e só: só  com os olhos 
arregalados na escuridão,  onde a  luz  do seu sonho se  apagou,  só  com o 
coração  partido,  onde  do  alto  mais  não  chega  o  amor,  só  com a  mente 
desfeita, onde o canto dos céus não tem mais ressonância.

Bela demais era a euforia do sonho e a felicidade de imolar-se longe da 
terra. Vai, vai, alma cansada, pela deserta terra, sem esperança. Deus zela por ti, 
mas a tua pena é de não mais vê-lo. Deus te ajuda, mas o teu martírio é de não 
sabê-lo. Deus te ama, mas o teu tormento é  de não senti-lo. A tua lira se 
quebrou. No teu coração há um estrondo de paixão que não sabe mais chorar. 
Aquele olhar, cintilante de pensamento e de bondade, abaixou-se humilhado, 
aquele gesto estendido num ato de amor, se abateu desanimado, aquela cabeça 
que concebeu os mais altos conceitos da vida, está coroada de espinhos.

Não o conforteis. É  a sua hora. Se apressam as trevas a exauri-la, se 
apressa  a  dor  a  suavizar  aquela  alma  com  os  seus  golpes  de  mestre. 
Apressem-se,  vós  forças  do  mal,  pois  estais  presas  no  tempo  que  vos 
persegue e vos destró i. O espírito cala e se consterna; mas vós se exaurem, 
e ele se concentra;  atrai  a si  as forças da vida,  do vosso assalto ele se 
fortalece. Se acumula a reação e a hora está  próxima na qual o seu grito 
que dilacerá as trevas reencontrando a luz.

O  espírito  é  um  anjo  que  desceu  sobre  a  terra  dos  seus  céus 
esplendentes. Para amar se tornou inerme e deixou longe, não sabe mais onde, 
todas as armas da sua defesa e aparece, perfumado como uma flor, bom como 
uma criança. E chega no inferno terrestre. Um galhofa de mofa o acolhe, um 
vento de tempestade dá  o primeiro golpe naquela fragilidade de sensitivo. O 
doce canto que ele portava consigo, cala sufocado. Precisa aprender a cantá-lo 
aqui embaixo, no inferno terrestre. Aqui embaixo, a matéria reina, plena de 
força, armada com cada astúcia, sábia de estratégicas esperas para colher o 
espírito em falha. Sabe as aberturas, as armadilhas, as mentiras que distorcem, 
o escárnio que abate, a traição que mata. O primeiro encontro é  brutal. A 
besta responde: não sou teu semelhante, te odeio, não quero a luz. Sois tu 
criatura do céu, descida aqui em baixo? Bem, sois tu o estrangeiro, não eu. 
Aceite  as  leis  do  meu  mundo.  Aqui  reina  a  forçar;  tens  a  tua

349

348

350

351



318 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

giustizia, non serve. Qui regna la menzogna, tienti la tua verità, non serve. 
Qui si maledice e si odia, tienti bontà e amore. Che vuoi, pazzo ridicolo? Il 
tuo Vangelo è  follia. Noi abbiamo una legge. È  feroce, ma è  nostra. Non 
accettiamo la tua; vattene, straniero. Insisti? Noi ti schiacceremo.

Ma l’angelo avanza. È  incominciata la lotta, ma egli ha imparato a 
soffrire. Allora l’assalto si muta. La materia si veste di allettamento e di 
menzogna, la ferocia si nasconde e riappare sorridente di grazia. Il terreno 
si fa più  infido. L’angelo avanza in un mondo di apparenze inconsistenti e 
mutevoli,  di  forme fallaci;  va  per  cogliere  un  fiore  e  coglie  un  ghigno 
beffardo; crede di contemplare la verità  ed è  una maschera che si invola 
folleggiando. Ogni essere ha due volti, mostra il falso, nasconde il vero. È  
un mondo irreale in cui tutto sfugge e si disfà, è  una danza macabra di 
scheletri folli che credono di esser savi e belli; è il trionfo dell’orpello, è un 
profumo che sa di fetore, un bacio che morde, una carezza che uccide, un 
mondo di finte luci in cui tutto è tenebra e silenzio.

Ma  lo  spirito  avanza.  Non  lo  ha  vinto  la  forza,  non  lo  vince  la 
menzogna. Vede il colore reale della vita e vorrebbe lenire la sofferenza di 
cui è fatta. Vede oro e fame, eserciti e croci, potenza e sangue. Sono pesanti 
i comandamenti del dio piacere! Il mondo gli chiede amore falso, non vero; 
è  fatto di forze inferiori, ma vuole realizzare se stesso. E la lotta continua. 
Satana si affaccia negli infiniti suoi volti e muta l’assalto. Lo vedo tornare e 
non mi dice: buffone. È  ragionevole e scaltro: “Rifletti”, mi dice, “lascia le 
utopie,  affrettati,  la  vita  è  bella,  bisogna  goderla”.  È  lento  e  sapiente 
l’accerchiamento  della  lusinga.  È  una  immaginazione  interiore;  nasce 
inavvertita alle radici del desiderio; si insinua subdola ovunque; sembra nulla 
e già  avvolge lo spirito nelle sue spire. E quando questo si accorge, è  già 
preso e stretto. Insinuazione prudente, del gesto lento, dalle mille braccia, del 
polipo, stringe carezzando in un lungo soffocamento. Va cauta e ha fascino 
come il serpente. Così si forma il gorgo in cui annega il mondo.

La lotta continua. Povera anima mia! Ha sete e non deve bere, la 
sorgente è  inquinata; ha fame e non deve mangiare, il cibo è  avvelenato; è 
spossata e non può  riposare, il terreno è  infido. Ma muta ancora il volto di 
Satana. Il mio ventre è  sazio. Quale beatitudine! Inerzia di spirito, tutta la 
sua vibrazione neutralizzata in una sorta di calma. L’animalità  domina, il 
gioco  della  vita  è  ridotto  ai  piani  più  bassi,  la  coscienza  interiore 
sonnecchia  soddisfatta  nell’equilibrio  delle  funzioni  primordiali,  nella 
felicità  del bruto. Le tempeste sono lontane; che gioia finalmente riposare! 
Quanti ventri  sazi vanno nella vita credendo di esser tutto,  felici sol di 
gonfiarsi!  Piccole  anime  situate  nel  ventre!  Il  ventre  desidera,  giudica, 
sceglie: beatitudine di carne sazia! Conobbi anche questo, nell’attesa che si 
ridesti  il  leone,  squarci  l’inerzia col  suo ruggito e torni  ad affondare lo 
sguardo nei cieli.

354

352

353



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 319

Justiça, não serve. Aqui reina a mentira, tens a tua verdade, não serve. Aqui 
se amaldiçoa e se odeia, tens bondade e amor. Que queres, louco ridículo? O 
teu Evangelho é  loucura. Nós temos uma lei. É  feroz, mas é  nossa. Não 
aceitamos a tua; vá embora, estrangeiro. Insistes? Nós te esmagaremos.

Mas  o  anjo  avança.  Começou a  luta,  mas  ele  aprendeu  a  sofrer. 
Então o assalto se muda. A matéria se veste de sedução e de mentira, a 
ferocidade se esconde e reaparece sorridente de graça. O terreno se faz 
mais traiçoeiro. O anjo avança em um mundo de aparências inconsistentes 
e mutáveis, de formas falaciosas; vai para colher uma flor e colhe uma 
galhofa zombeteira; crê  contemplar a verdade é  uma máscara que se voa 
na loucura. Cada ser tem duas faces, mostra a falsa, esconde a verdadeira. 
É  um mundo irreal no qual tudo foge e se desfaz, é uma dança macabra de 
esqueletos loucos que se creem sábios e belos; é o triunfo do ouropel, é um 
perfume que cheira a fedor, um beijo que morde, uma carícia que mata, 
um mundo de falsas luzes onde tudo é treva e silêncio.

Mas o espírito avança. Não o venceu a força, não o venceu a mentira. 
Vê a cor real da vida e gostaria de lenir o sofrimento da qual é feita. Vê ouro 
e fome, exércitos e cruzes, poder e sangue. São pesados os mandamentos do 
deus prazer! O mundo os quer amor falso, não verdadeiro; é  feito de forças 
inferiores, mas quer realizar a si mesmo. E a luta continua. Satã aparece nas 
suas infinitas faces e muda o assalto. O vejo retornar e não me diz: bufão. É  
razoável e esperto: “Reflete”, me diz, “deixe as utopias, depressa, a vida é  
bela,  precisa  gozá-la”.  É  lento  e  sábio  o  cerco  da  bajulação.  É  uma 
imaginação  interior;  nasce  despercebida  nas  raízes  do desejo;  se  insinua 
dissimulada em todos os lugares; parece nada e já envolve o espírito nas suas 
espirais.  E quando este se percebe,  já  está  preso e apertado.  Insinuação 
prudente, do gesto lento, dos mil braços, do polvo, aperta acariciando em um 
longo sufocamento. Vai cautelosamente e tem o fascínio como a serpente. 
Assim se forma o redemoinho em que se afoga o mundo.

A luta continua. Pobre alma minha! Tem sede e não deve beber, a 
fonte  está  poluída;  tem  fome  e  não  deve  comer,  o  alimento  está  
envenenado; está  exausta e não pode repousar, o terreno é  traiçoeiro. Mas 
muda ainda o rosto de Satanás. O meu ventre está  saciado. Que beatitude! 
Inércia de espírito, toda a sua vibração neutralizada em uma espécie de 
calma. A animalidade domina, o jogo da vida é  reduzido aos planos mais 
baixos, a consciência interior dorme satisfeita no equilíbrio das funções 
primordiais,  na  felicidade  do  bruto.  As  tempestades  estão  longe;  que 
alegria finalmente repousar! Quantos ventre saciados vão na vida crendo 
ser  tudo,  felizes  só  por  inchar!  Pequenas  almas  situadas  no  ventre!  O 
ventre deseja, julga, escolhe: beatitude da carne saciada! Conheci também 
isto,  na espera que se despertasse o leão,  rasgasse a inércia com o seu 
rugido e voltasse a afundar o olhar nos céus.

354

352

353



320 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Lo  spirito  avanza,  ma  anche  l’assalto  cammina  e  sale  sin  nella 
fortezza della mente. La fede si disgrega nel dubbio. Non avrò  io tanto 
sofferto e lottato invano? La polvere delle cose non coprirà  anche tutte le 
mie fatiche? Ho investito tutto i miei capitali di pensiero e di attività  nel 
Vangelo.  Per  questa  inversione  dei  valori  umani  ho  perduto  i  vantaggi 
positivi, tangibili, riconosciuti. E se poi fosse illusione? Mi son trascinato 
tutta la vita così umanamente rovesciato e sol per un sogno? E se lo spirito 
poi mi tradisse? Dove è  Cristo se io non lo vedo? Perché  mai un segno 
evidente? Dove è  questo mondo che nessuno tocca e che tutti  nei  fatti 
negano?  Perché,  perché  credere?  Che  delusione  tremenda  raccogliere 
chimere! E quel mondo è così pronto a svanire e io detti e soffrii nel reale, 
e  ultimo compenso giungerà  la  sconfitta!  “Sciocco non ti  fidare”,  sibila 
Satana.  “Perché  credere?  Era  una  chimera  e  ora  sei  un  vinto.  Lo  hai 
meritato. Ribellati, liberati, sconquassa e distruggi l’edificio delle illusioni, 
salva almeno le ultime ore, godi; non essere tradito per sempre. Questa è la 
vita, non vedi? Non vi è altra vita che questa. La mia gioia è vicina, il cielo 
è lontano”.

Ma lo spirito avanza. Allora, dopo l’assalto dello scherno, del dolore, 
del bisogno, della forza, della menzogna, del godimento, dell’inerzia, del 
dubbio,  si  sferra  l’assalto  della  disperazione.  Lo  sento  avvicinarsi  sotto 
forma di incubo e ne ho terrore. S’addensano le tenebre intorno all’anima 
mia. Son cieco e muto in balìa della bufera. Mi penetra uno squassamento 
diabolico di  tutto me stesso,  la  mia anima sprofonda nell’inferno.  È  un 
precipitare involutivo di piano in piano, una perdita di luce, di leggerezza, 
sempre più  in basso, in un involucro sempre più  denso. L’assalto mi ha 
preso,  mi  stringe  nelle  sue  spire,  mi  trascina  di  gorgo  in  gorgo, 
mutilandomi e soffocandomi ad ogni respiro. Il nemico ha rotte le catene 
ed è in me per far scempio; è la sua ora, l’ora delle tenebre, l’ora tetra della 
sua  vendetta.  Mi  si  avventa  contro.  La  mia  anima  si  dibatte  nella  sua 
stretta. Vanno i giorni trascinati nel duro necessario lavoro, vanno le notti 
senza riposo, va il  tempo che mi lascia disfatto. La tenebra mi strozza; 
debbo correre e non posso andare, vorrei fuggire e sono legato. Impietrisco 
in  un  dolore  muto,  cupo,  senza  lacrime,  senza  speranza.  Ignoro  Dio, 
agghiaccio, sono perduto.

Allora la mia sensibilità  diventa un porto aperto a tutti gli approdi. 
Mille  forze  barontiche  appaiono  tremende  e  confuse,  mille  visi  si 
affacciano nel raggio della mia coscienza. Vo in una scia di bufera che mi 
attraversa lo spirito.

Poi, quando la potenza del male è sazia di tutti i suoi assalti in tutti i 
suoi aspetti, l’odo fuggire sghignazzando, felice della splendida beffa.

355

356

357

358



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 321

O  espírito  avança,  mas  também  o  assalto  caminha  e  penetra  na 
fortaleza da mente. A fé se desagrega na dúvida. Não sofri eu tanto e lutei 
em vão? O pó  das coisas não cobrirá  também todos as minhas fadigas? 
Investi todo o meu capital de pensamento e de atividade no Evangelho. Por 
esta inversão dos valores humanos, perdi as vantagens positivas, tangíveis, 
reconhecidas.  E  se  depois  fosse  ilusão?  Me  arrastei  toda  a  vida  tão 
humanamente emborcado e só  por um sonho? E se o espírito então me 
traísse?  Onde  está  Cristo  se  eu  não  o  vejo?  Por  que  jamais  um sinal 
evidente? Onde está  este mundo que ninguém toca e que todos, nos fatos, 
negam? Por que, por que crer? Que desilusão tremenda recolher quimeras! 
E aquele mundo está tão pronto a desaparecer, e eu ditei e sofri no real, e a 
ú ltima compensação será  a derrota! “Tolo, não te confies”, sibila Satanás. 
“Por  que  acreditar?  Era  uma  quimera,  e  agora  sois  um  vencido.  O 
mereceste. Rebela-te, libera-te, estilhaça e destró i o edifício das ilusões, 
salva ao menos as ú ltimas horas, goze; não seja traído para sempre. Esta é 
a  vida,  não  vês?  Não  há  outra  vida  senão  esta.  A  minha  alegria  está  
próxima, o céu está distante”.

Mas o espírito avança. Então, após o assalto do escárnio, da dor, da 
necessidade,  da  força,  da  mentira,  do  gozo,  da  inércia,  da  dúvida,  se 
desferra  o  assalto  do  desespero.  O  sinto  aproximar-se  sob  a  forma  de 
incubo e lhe tenho terror. Se adensam as trevas em torno da alma minha. 
Estou  cego  e  mudo,  à  mercê  da  tempestade.  Me  penetra  um  choque 
diabó lico de todo o meu ser, a minha alma aprofunda no inferno. É  um 
precipitar  involutivo  de  plano  em plano,  uma perda  de  luz,  de  leveza, 
sempre mais em baixo, num invó lucro sempre mais denso. O assalto me 
agarrou,  me  aperta  nas  suas  espirais,  me  arrasta  de  redemoinho  em 
redemoinho, mutilando-me e sufocando-me a cada respiração. O inimigo 
quebrou as suas cadeias e está em mim para causar estragos; é a sua hora, a 
hora das trevas, a hora tétrica da sua vingança. Lança-se sobre mim. A 
minha alma se  debate  nas  suas  garras.  Vão  os  dias  arrastados no duro 
necessário trabalho, vão as noites sem repouso, vai o tempo que me deixa 
desfeito. A treva me estrangula; devo correr e não posso andar; gostaria 
fugir e estou preso. Petrifico em uma dor muda, sombria, sem lágrimas, 
sem esperança. Ignoro Deus, congelo, estou perdido.

Então a minha sensibilidade se torna uma porta aberta a todos os que 
atracam. Mil forças barônticas aparecem, tremendas e confusas, mil faces 
se  espreitam  no  raio  da  minha  consciência.  Vou  em  uma  esteira  de 
tempestade que me atravessa o espírito.

Então, quando o poder do mal está  saciado de todos os seus assaltos 
em todos os seus aspectos, o ouço fugir zombando, feliz da esplêndida mofa.

356

355

357

358



322 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XIX. Tentazione

Quanto più  l’anima sale, tanto più  è  aggredita dalle forze del male. 
La legge di equilibrio contiene le sue reazioni. Più  soffri e più  sali, più  sali 
e più  sei tentato, ma più  forte sei per vincere.

Queste  forze  assumono  un  volto  concreto:  Satana.  È  il  volto 
dell’uomo quando il male lo afferra, la forza si personifica quindi in noi 
quando  siamo  malvagi.  Egli  è  quindi  reale,  vicino;  è  una  vibrazione 
presente nella nostra coscienza; è tra noi, dentro di noi.

Appare anche nei grandi mistici il momento segreto e terribile in cui il 
gran sogno, sentito nell’ardore della fede, si scompone in un caos orrendo. È  
la rivalsa del baso, l’ora delle tenebre, è il Getsemani, è lo sghignazzare della 
folla briaca e trionfante che si sollazza nel martirio del santo.

Quell’insulto  è  Satana.  È  una  forza  bassa,  bruta,  grezza,  oscura, 
immersa  nell’incoscienza.  È  un  scatenarsi  stupido  e  feroce:  esplode,  si 
sfoga,  si  stanca,  si  spegne e tace,  stupidamente,  senza aver toccata una 
mèta, senza aver nulla capito di sé.

Ho vissuto queste lotte. Allora l’anima si sente oscillare sull’orlo di 
un abisso, che spalanca la gola per inghiottirla. Il gran sogno realizzato nel 
tormento di ogni giorno sembra minacciare rovina.

* * *

Incomincia  la  lotta.  Il  nemico scende  sin  dentro  di  me e  prende 
stanza nel mio cuore.

Sono io o è  lui? Chi è  che nega e chi è  che afferma dentro di me? 
Come posso io scindermi così tra la mia gioia e il mio tormento, tra il 
trionfo e la sconfitta, tra la mia ascesa e la mia abiezione?

Dentro di me si sono date convegno le forze del bene e del male; io 
sono esse e queste due metà di me stesso si dilaniano spaventosamente.

È  incominciata la zuffa e da ambedue i lati io riporto ferite profonde.

Tu  mi  hai  tradito,  dice  in  me  l’uomo  allo  spirito.  Sii  maledetto 
traditore della vita mia.

Io sono stanco, dice lo spirito; non so più ,  non vedo più .  Signore, 
abbi pietà di me.

La mia anima si trascina, inseguita per l’inferno terrestre. La realtà di 
tutti mi insulta e mi caccia. Sciocco, mi dice. La folla ripete: pazzo. Muori, 
lo hai meritato.

365

367

368

369

366

359

360

361

362

363

364

370



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 323

XIX. Tentação

Quanto mais a alma sobe, tanto mais é agredida pelas forças do mal. A 
lei de equilíbrio contém as suas reações. Quanto mais sofreres e mais subires, 
mais subirás e serás tentado, mas mais forte sereis para vencer.

Essas forças assumem uma face concreta: Satanás. É  a face do homem 
quando o mal se apossa dele, a força se personifica, portanto, em nós quando 
somos malvados. Ele é, portanto, real, próximo; é uma vibração presente na 
nossa consciência; está entre nós, dentro de nós.

Aparece mesmo nos grandes místicos, o momento secreto e terrível no 
qual o grande sonho, sentido no ardor da fé, se decompõe num caos horrendo. 
É  a desforra do baixo, a hora das trevas, é  o Getsêmani, é  o escárnio da 
multidão embriagada e triunfante que se deleita no martírio do santo.

Aquele  insulto  é  Satanás.  É  uma  força  baixa,  bruta,  grosseira, 
obscura, imersa na inconsciência. É  um desencadear-se estúpido e feroz: 
explode,  se desafoga,  se cansa,  esmaece e cala,  estupidamente,  sem ter 
atingido uma meta, sem nada ter entendido de si.

Vivi estas lutas. Então a alma se sente oscilar sobre a beira de um 
abismo, que abre a garganta para engoli-la. O grande sonho realizado no 
tormento de cada dia parece ameaçar ruína.

* * *

Começa a luta. O inimigo desce até  dentro de mim e se instala no 
meu coração.

Sou eu ou é  ele? Quem é  que nega e quem é  que afirma dentro de 
mim? Como posso eu cindir-me tão entre a minha alegria e o meu tormento, 
entre o triunfo e a derrota, entre a minha ascensão e a minha abjeção?

Dentro de mim se convergem as forças do bem e do mal; eu sou elas, 
e estas duas metades de mim mesmo se digladiam assustadoramente.

Começou a contenda e em ambos os lados eu noto feridas profundas.

Tu me traiu, diz em mim o homem ao espírito. Sê  maldito traidor da 
minha vida.

Eu estou cansado, diz o espírito; não sei mais, não vejo mais. Senhor, 
tem piedade de mim.

A  minha  alma  se  arrasta,  perseguida  pelo  inferno  terrestre.  A 
realidade de todos me insulta e me afugenta. Tolo, me diz. A multidão 
repete: louco. Morra, o mereceste.

365

369

368

367

366

360

359

363

362

361

364

370



324 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Il mio corpo ha fame, è  stanco, la vena del mio canto è  secca nella 
gola riarsa. Il mondo mi risponde: muori. Eppure per il suo dolore, che io 
avevo udito, mi ero commosso e mi ero donato.

Invoco aiuto. Il sogghigno di Satana sussurra: Se tu sei dalla parte di 
Dio, pregalo che ti salvi e ti sollevi.

Ma tutto resta indifferente al di fuori. Io ho dunque torto, la realtà  
degli altri ha ragione.

Alzo allora gli occhi in alto e grido: Signore! E il cielo si schiude e 
una voce discende dall’alto che dice: figlio, pace!

Allora  trovo  la  forza  di  dire:  Vade  retro,  Satana.  E  il  male  si 
allontana.

* * *

Ma Satana ritorna. La mia mente dubita e il mondo mi grida ancora: 
pazzo. Il tuo ideale è  assurdo; non è  quaggiù  che si può  realizzare. Dove è 
l’uomo che tu dici e dove è  la punizione profetizzata, la giustizia di Dio? 
Utopie. Il mondo nel male va più  allegramente che mai. Va, stolto, cammina 
solo, il mondo sa godersela senza di te.

Dubiti? Ma invoca il tuo Dio che ti illumini, che scateni la tempesta 
risanatrice, che rifaccia l’uomo. Il mondo sa bene la sua strada e non ha 
bisogno di te.

E veramente il mondo va e non chiede salvezza.

Allora grido: Signore, aiutami, io mi smarrisco. Che cosa posso io 
solo e stanco contro il male organizzato e potente, desto e tenace? E il cielo 
si schiude e una luce scende dall’alto che scrive nel mio cuore: figlio, pace!

Allora ritrovo la luce e so dire: Vattene Satana. Ed esso va via.

* * *

Ma Satana ritorna ancora. Il mio cuore è  un deserto. Ogni amore 
umano vi si è  dovuto dentro disseccare. Sono solo e smarrito. Ho freddo. 
Prima ho gridata la fame del corpo e ho vinto; poi ho gridata la cecità della 
mente e ho vinto; ora grido la passione del cuore e non so vincere.

Il mondo mi dice ancora: pazzo. Chi vuoi che risponda al tuo amore? 
Cammina, cammina. Il mondo sa ben amare bene senza di te.

Il tuo cuore geme? Ebbene invoca il tuo Dio, che Egli ti risponda e ti 
sazi e insegni agli uomini il Suo amore.

E vedo il mondo indifferente correr dietro solo alle sue passioni.

Allora sollevo il mio cuore in alto e grido: Signore, ti amo! E il cielo

382

383

384

377

378

379

380

381

371

372

373

374

375

376

385



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 325

O meu corpo tem fome, está cansado, a veia do meu canto está seca na 
garganta ressecada. O mundo me responde: morra. No entanto, foi pela sua 
dor, que eu ouvi, me comovi e me doei.

Invoco ajuda. A risota de Satanás sussurra: Se tu sois da parte de 
Deus, pede-lhe que te salve e te levante.

Mas  tudo  permanece  indiferente  ao  de  fora.  Eu  estou,  portanto, 
errado, a realidade dos outros tem razão.

Levanto, então, os olhos ao alto e grito: Senhor! E o céu se descerra e 
uma voz que desce do alto, diz: filho, paz!

Então encontro a força para dizer:  Vade retro, Satana. E o mal se 
afasta.

* * *

Mas Satanás retorna. A minha mente duvida, e o mundo me grita ainda: 
louco. O seu ideal é absurdo; não é aqui em baixo que se pode realizar. Onde 
está o homem que tu diz e onde está a punição profetizado, a justiça de Deus? 
Utopias.  O mundo no mal vai  mais alegremente do que nunca.  Vá,  tolo, 
caminha só, o mundo sabe gozá-la sem ti.

Duvida?  Mas  invoca  o  teu  Deus  para  que  te  ilumine,  para  que 
desencadeie a tempestade saneadora, para que refaça o homem. O mundo 
conhece bem a sua estrada e não precisa de ti.

E verdadeiramente o mundo vai e não pede salvação.

Então  grito:  Senhor,  ajuda-me,  eu me perco.  O que posso eu só  e 
cansado contra o mal organizado e poderoso, desperto e tenaz? E o céu se 
descerra e uma luz desce do alto que escreve no meu coração: filho, paz!

Então reencontro a luz e sei dizer: Vái-te, Satanás. E ele vai embora.

* * *

Mas  Satanás  retorna  ainda.  O meu coração  é  um deserto.  Cada 
amor  humano  secou-se  dentro  dele.  Estou  só  e  perdido.  Tenho  frio. 
Primeiro, clamei a fome do corpo e venci; depois, clamei a cegueira da 
mente e venci; agora, clamo a paixão do coração e não sei vencer.

O mundo me diz ainda: loucura. Quem queres que corresponda ao 
seu amor? Caminha, caminha. O mundo sabe bem amar sem ti.

O teu  coração  geme? Então  invoca  o  teu  Deus,  para  que  Ele  te 
responda e te satisfaça e ensine aos homens o Seu amor.

E vejo o mundo indiferente correr atrás só  das suas paixões.

Então elevo o meu coração no alto e clamo: Senhor, te amo! E o céu

384

383

382

377

378

379

380

381

372

371

375

374

373

376

385



326 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

si schiude e un palpito discende dall’alto che freme nel mio cuore e dentro 
vi canta: figlio, pace!

Allora io ritrovo l’amore e lancio a Satana uno sguardo di fuoco e gli 
dico: Vattene, Satana, per sempre, perché  ho vinto; unito con me nel mio 
cuore  è  il  mio  Dio.  Le  forze  tue  non  prevarranno.  E  Satana  fugge  a 
precipizio, sconfitto.

Il mio corpo, la mia mente, il mio cuore, non hanno potuto rinnegare 
Dio. La via del dolore era la vera.

386

387



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 327

se descerra e um palpitar desce do alto que freme no meu coração e dentro 
aí canta: filho, paz!

Então eu reencontro o amor e lanço a Satanás um olhar de fogo e lhe 
digo:  Vai-te,  Satanás,  para sempre,  porque venci;  unido comigo no meu 
coração está  o meu Deus. As forças tuas não prevalecerão. E Satanás foge 
precipitadamente, derrotado.

O meu corpo, a minha mente, o meu coração, não podiam renegar 
Deus. A via da dor era a verdadeira.

387

386



328 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XX. Inferno

Dal lontano passato della mia involuzione, per l’oceano sterminato 
del  tempo,  un’onda  si  è  staccata,  mi  è  venuta  incontro  avvolgendomi 
minacciosa, mi ha aggredito, mi ha sommerso.

Era una forza reale, una spinta da me una volta innestata nel mio 
destino, emergente dal mio passato, dall’animalità non ancora vinta.

Signore, non ho saputo e voluto vincere le potenze del male.

Il mio cuore che era tuo, io l’ho gettato nel mare.

Allora l’onda mi ha ingoiato e sono sprofondato nell’abisso.

La  fiaccola  del  mio  amore  si  è  spenta.  Le  acque  cupe  mi  han 
circondato, i flutti si sono ammassati sopra il mio capo, la desolazione mi 
ha agghiacciato fino nel centro dell’anima.

Il gorgo immenso mi ha preso, mi ha avvolto, e io mi sono inabissato 
fino alle radici dei monti.

Le alghe si sono attorcigliate intorno al mio capo, hanno chiusa la mia 
bocca, chiuso il mio respiro e il mare sopra di me si è richiuso per sempre.

Dal profondo dell’abisso la mia voce non può  più  salire fino al mio 
Signore.  Sono  impietrito  dallo  sgomento.  La  mia  disperazione  è  senza 
speranza. L’anima mia si spegne.

Che terrore non poter più  dire: “Signore. Signore”.

Ma l’ho meritavo. Egli deve punirmi. Sento solo la giustizia, non più  
l’amore.

Muoio per la mancanza della Sua vista.

Tra me e Dio vi è un abisso che non so più  superare.

Non so più  pregare, non oso più  invocarlo; son qui solo nel profondo 
del mio inferno.

Dove è il mio Signore? Lo cerco, ma son cieco e più  non so vederlo. 
Sono sordo e più  non so udirlo. Sono muto, si è  spezzata la lira del mio 
canto. Sono morto eppur son vivo e vorrei poter morire.

Ho conosciuto Dio e l’ho perduto. La mia anima è  uno schianto di 
disperazione.

Inferno, inferno, annientami nelle tue spire, distruggi l’anima mia, purché 
abbia fine la mia disperazione.

402

403

404

399

400

401

388

389

390

391

392

393

394

395

396

398

397



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 329

XX. Inferno

Do passado distante da minha involução, pelo oceano ilimitado do 
tempo,  uma  onda  se  destacou,  me  veio  ao  encontro,  envolvendo-me 
ameaçadoramente, me agrediu, me submergiu.

Era uma força real, um impulso que uma vez enxertei no meu destino, 
emergente do meu passado, da animalidade não ainda vencida.

Senhor, não soube e quis vencer os poderes do mal.

O meu coração, que era teu, eu o joguei no mar.

Então a onda me engoliu e afundei no abismo.

A tocha do meu amor se apagou. As águas escuras me circundaram, 
as ondas se acumularam sobre a minha cabeça, a desolação me gelou até o 
âmago da alma.

O redemoinho imenso me levou, me envolveu, e eu me abismei até 
as raízes das montanhas.

As algas se enrolaram na minha cabeça, fecharam a minha boca, fecharam 
a minha respiração, e o mar sobre mim se fechou novamente para sempre.

Das profundezas do abismo, a minha voz não pode mais subir até ao 
meu Senhor.  Estou petrificado pelo desânimo. O meu desespero é  sem 
esperança. A minha alma se esvai.

Que terror não poder mais dizer: “Senhor. Senhor”.

Mas o mereci.  Ele deve punir-me. Sinto só  a justiça,  não mais o 
amor.

Morro por falta da Sua vista.

Entre mim e Deus há um abismo que não sei mais superar.

Não  sei  mais  rezar,  não  ouso  mais  invocá-lo;  estou  aqui  só  nas 
profundezas do meu inferno.

Onde está  o meu Senhor? O procuro, mas estou cego e mais não sei 
vê-lo. Estou surdo e mais não sei ouvi-lo. Estou mudo, se quebrou a lira do 
meu canto. Estou morto, mas estou vivo, e gostaria de poder morrer.

Conheci  Deus  e  o  perdi.  A  minha  alma  é  um  estrondo  de 
desespero.

Inferno, inferno, aniquile-me nas tuas espirais, destrua a minha alma, para 
que acabe o meu desespero.

404

403

402

399

400

401

390

389

388

393

392

391

396

395

394

397

398



330 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXI. Caduta di anime

Che cosa è  avvenuto in me? Ero felice, padrone della luce e della 
potenza dello spirito, dominavo un panorama immenso, ero libero e sovrano 
e sono precipitato in basso da quella luminosa altezza in un mare di tenebre.

Mi sveglio stanco, assonnato, nauseato di me e della vita.

Che torpore nelle membra! Il dinamismo dello spirito è  fuggito; in 
me non è  rimasta che la materia pigra e inerte. Non so più  trascinarla. 
Sono pietra tra pietre, abbandonato sulla via.

Nelle mie viscere è  un gelo di morte, nelle ossa un senso di vuoto. 
Striscio sulla terra viscida, avvolto di fango; nel cuore un senso di inutilità 
di tutto me stesso.

Signore, cacciami, l’ho meritato.

Ero nella gioia della Tua luce, quando una lusinga vana ma tenace, 
traditrice ma intensa di attrattive, come una piovra mi si è  avvicinata man 
mano, mollemente mi ha stretto come una carezza, poi, mi ha stretto più  
forte, in me ha paralizzato ogni moto di difesa, mi ha avvinto. Troppo tardi 
ho voluto e mi ha trascinato cieco e muto, stordito e legato, nel profondo.

La stanchezza mi ha vinto,  ha rallentata la tensione dell’ascesa e la 
materia, pronta alle rivalse, mi ha attratto.

Dio mio! Come sono triste senza di Te!

Perché al fine il veleno dolce e traditore ha esaurita la sua virulenza e 
lo spirito ha ricominciato a ridestarsi e solo allora ho visto il mio squallore.

Non ho più  coraggio di pregare, non ho più  forza per risalire, non ho 
più  speranza per agire.

Quaggiù  il mio bel sogno è una beffa. Cristo è  un assurdo, qui regna 
una verità  fatta  di  stridor  di  lotta  e  di  egoismo.  Qui  non vi  è  la  pace 
dell’anima.

Qui tutto insulta il mio passato; l’ideale per cui vissi e per cui tutto 
detti, si è  rovesciato in un ideale di follia. Ho riaperto gli occhi in una 
luce  tanto  più  torbida  che  è  quasi  spenta,  sbarrata  da  zone  e  strisce 
immense di opacità. Un subbuglio di forze caotiche contorce in me in una 
dissonanza  penosa  la  divina  armonia  della  vita.  Vedo  quelle  forze 
intrecciarsi  in  deformazioni  orrende  che  mi  feriscono  in  angolosità 
pungenti, in guizzi aspri e disordinati, in urti di lotta e ribellione. Esse mi 
riddano intorno in vortici vertiginosi che mi avvolgono con un senso di

408

409

410

411

412

413

414

415

416

405

406

407



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 331

XXI. Queda de alma

O que aconteceu comigo? Era feliz, senhor da luz e da potência do 
espírito, dominava um panorama imenso, era livre e soberano, e precipitei 
em baixo daquela luminosa altura em um mar de trevas.

Acordo-me cansado, sonolento, nauseado de mim e da vida.

Que torpor nos membros! O dinamismo do espírito fugiu; em mim 
não resta senão a matéria preguiçosa e inerte. Não sei mais arrastá-la. Sou 
pedra entre pedras, abandonada na via.

Nas minhas vísceras há  um frio de morte, nos ossos, uma sensação 
de vazio. Rastejo pela terra viscosa, envolto em lama; no meu coração, 
uma senso de inutilidade de todo o meu ser.

Senhor, expulsa-me, eu o mereço.

Estava  na  alegria  da  Tua  luz,  quando  uma tentação  vã,  mas  tenaz, 
traiçoeira, mas intensa de atrativos, como um polvo, aproximou-se de mim aos 
poucos, gentilmente me abraçando como uma carícia, depois, me abraçou mais 
forte, em mim paralisou cada movimento de defesa, me cativou. Tarde demais 
eu desejei, e me arrastou, cego e mudo, atordoado e atado, para as profundezas.

O cansaço me venceu,  diminuiu a tensão  da subida,  e  a  matéria, 
pronta para a desforra, me atraiu.

Deus meu! Como estou triste sem Ti!

Porque afinal o veneno doce e traiçoeiro exauriu a sua virulência e o 
espírito recomeçou a despertar-se, e só  então vi a minha miséria.

Não  tenho  mais  coragem  de  rezar,  não  tenho  mais  força  para 
reascender, não tenho mais esperança de agir.

Aqui  embaixo,  o  meu  belo  sonho  é  uma  zombaria.  Cristo  é  um 
absurdo; aqui reina uma verdade feita de estridor de luta e de egoísmo. 
Aqui não há paz de alma.

Aqui, tudo insulta o meu passado; o ideal pelo qual vivi e pelo qual tudo 
dei transformou-se num ideal de loucura. Reabri os olhos em uma luz tão mais 
turva  que  é  quase  apagada,  bloqueada  pelas  zonas  e  faixas  imensas  de 
opacidade. Um turbilhão de forças caóticas contorce em mim numa dissonância 
penosa a divina harmonia da vida. Vejo aquelas forças entrelaçarem-se em 
deformações  horrendas  que  me  ferem  em  angulosidades  pungentes,  em 
espasmos ásperos e desordenados, em choques de luta e rebelião. Eles me giram 
em volta em vórtices vertiginosos que me envolvem com uma sensação de

409

408

411

410

415

414

413

412

416

407

406

405



332 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

spasimo, con una emanazione feroce di grida disperate, là  dove erano canti 
armoniosi e pace piena di gaudio. Quelle forze scivolano lungo una china 
sempre più  ripida,  protese verso paurose profondità  abissali  e  laggiù  la 
tenebra assume solidità  di  materia  che nessuna spada fiammeggiante di 
luce può  più  spezzare. E il vortice è  aperto e attivo e, una volta prese le 
anime  nelle  sue  spire,  la  sua  attrazione  le  sospinge  verso  quell'abisso 
tenebroso. È  un vortice di forze in cui precipita una marea palpitante di 
anime urlanti e disperate, aggrappate alla lor disperazione.

Nel  terrore  di  questa  vista  il  mio  spirito  si  ridesta  e  dal  terrore 
reagisce in me la forza per risalire in tensione nell’atmosfera rarefatta da 
cui era piombato.

Si ridesta e,  mentre lotta per riprendere l’ascesa, ancor l’eco delle 
beffe l’insegue: illuso, illuso! Mentre tu dai, non vedi che gli altri son tutti 
intenti a prendere? E quando tutto avrai donato, resterai solo e deriso. Sì! 
Deriso dalla terra e deriso anche dal cielo che, quando vuole, chiude le sue 
porte anche a chi tanto ha lottato e sofferto.

Ma l’ascesa è iniziata e si potenzia della sua stessa spinta e l’eco delle 
grida selvagge di insulto si perde sempre più  lontano, sommerso dal canto 
delle armonie dominanti.

La mia anima ha ripresa la sua ascesa, ha ritrovata la tensione, ha 
raggiunta la sua atmosfera ove brilla la più  alta verità  del Vangelo e l’eco 
non più  ripete l’urlo selvaggio dell’egoismo che insulta, ma ripete il canto 
che  dice:  dona  e  ti  sarà  donato,  ama  e  sarai  amato,  perdona  e  sarai 
perdonato.

Sono  giunto.  Sono  in  un’aurora  iridescente  di  luci.  In  Dio  tutto 
risplende in  una gioia  infinita,  riposa in  una armonia suprema.  La mia 
anima ha ritrovata la sua pace.

Non sono sogni questi, o fantasie di poeti. Sono forze vive in azione 
tra cui mi son mosso, che mi hanno abbattuto e risollevato; queste sono 
realtà sia pur imponderabili, ma non per questo meno vere e attuali.

Vero è questo dramma che la mia anima ha vissuto, che l’ha distrutta 
e l’ha rigenerata, l’ha frustrata sempre perché  nella sconfitta imparasse il 
terrore della tenebra che non ha speranza.

417

418

419

420

421

422

423



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 333

espasmo, com uma emanação feroz de gritos desesperados, lá onde havia cantos 
harmoniosos e paz cheia de alegria. Aquelas forças deslizam ao longo de uma 
ladeira sempre mais íngreme, projetada sobre assustadoras profundezas abissais, 
e lá embaixo a treva assume solidez de matéria que nenhuma espada flamejante 
de luz pode despedaçar. E o vórtice está  aberto e ativo, e uma vez presas as 
almas nas suas espirais, a sua atração as empurra para aquele abismo tenebroso. 
É  um vórtice de forças para o qual precipita uma maré  palpitante de almas 
urrantes e desesperadas, agarradas ao seu desespero.

No terror desta visão o meu espírito se desperta e pelo terror reage 
em mim a força para reascender em tensão na atmosfera rarefeita da qual 
havia tombado.

Se desperta e, enquanto luta para retomar a ascensão, ainda o eco das 
zombarias o segue: iludido, iludido! Enquanto tu dá, não vê  que os outros 
estão  todos  decididos  a  tirar?  E  quando  tudo  tiver  dado,  restarás  só  e 
escarnecido. Sim! Escarnecido pela terra e escarnecido também pelo céu, 
que, quando quer, fecha as suas portas também a quem tanto lutou e sofreu.

Mas a ascensão iniciou e se fortalece pelo seu próprio impulso e o 
eco dos gritos selvagens de insulto se perde sempre mais longe, submerso 
pelo canto das harmonias dominantes.

A minha alma retomou a sua ascensão, reencontrou a tensão, atingiu 
a sua atmosfera onde brilha a mais alta verdade do Evangelho e o eco não 
mais repete o urro selvagem do egoísmo que insulta, mas repete o canto 
que  diz:  doa  e  te  será  doado,  ama  e  sereis  amado,  perdoa  e  sereis 
perdoado.

Cheguei. Estou em uma aurora iridescente de luzes. Em Deus, tudo 
resplandece em alegria infinita, repousa em harmonia suprema. A minha 
alma reencontra a sua paz.

Não são sonhos, ou fantasias de poetas. São forças vivas em ação, entre 
as quais me movi, que me abateram e reergueram; estas são realidades, por 
mais imponderáveis que sejam, mas nem por isto menos verdadeiras e atuais.

Verdadeiro é  este drama que a minha alma viveu, que a destruiu e a 
regenerou, a frustrou sempre para que na derrota aprendesse o terror da 
treva que não tem esperança.

418

417

422

421

420

419

423



334 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXII. Mea culpa

Ho peccato, Signore. Mea culpa, mea culpa.

Il cielo e la terra sorridevano prima in me nel Tuo sorriso. Ora tutto 
è tetro, squallido e deserto; ho perduta ogni luce e ogni risonanza nella mia 
desolazione.

Muoio. Non posso vivere senza di Te, Signore.

Dal profondo della mia colpa, non oso più  alzare lo sguardo, né  oso 
più  dirigerti la mia preghiera.

Agghiaccio, ora che la Tua luce più  non mi riscalda.

Sono vile. So di averti ancora tradito e rinnegato.

Non ho più  nulla da darti oramai, altro che la mia colpa.

Lo spirito era pronto a seguirti e a salire con Te. Ma la carne non si è  
mossa, è voluta tornare al fango.

Mi ha trattenuto in basso, mi ha vinto. Non ho avuto la forza di trascinarla.

Ho terrore della  mia bassezza,  perché  Tu sei  ancora vicino e  mi 
guardi.

Mi guardi ugualmente, come sempre, con occhio d’amore.

Quel tuo sguardo dolce di perdono mi penetra l’anima, mi annienta 
più  di qualsiasi rimprovero.

Sul mio cuore è  il peso grave del rimorso di chi ha tradito il suo più  
dolce amico.

Io Ti offendo e Tu mi accarezzi, io Ti insulto e Tu mi perdoni, io Ti 
abbandono e Tu torni a cercarmi.

Non Ti accostare, Signore. Non sono degno di implorare perdono. 
Non sono degno, Signore.

Allora  Tu  mi  sei  venuto  incontro  e  mi  hai  detto:  Ho  bisogno 
dell’anima tua. E io ancora Ti ho detto: Signore, prendi l’anima mia.

Ma essa è  sudicia di colpa. Non hai Tu schifo di scendere su tal 
letamaio?

Ti amo, mi hai detto.

E hai ripresa la mia anima con le sue brutture e l’hai sanata col Tuo 
amore. Tu solo potevi, non io, Signore.

433

434

435

436

437

438

439

440

441

442

428

429

430

425

426

427

424

431

432



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 335

XXII. Mea culpa

Pequei, Senhor. Mea culpa, mea culpa.

O céu e a terra sorriram antes em mim no Teu sorriso. Agora tudo é  
tétrico, esquálido e deserto; perdi cada luz e cada ressonância na minha 
desolação.

Morro. Não posso viver sem Ti, Senhor.

Do profundo da minha culpa,  não  ouso mais alçar os olhos,  nem 
ouso mais dirigir-te a minha prece.

Congelo, agora que a Tua luz mais não me aquece.

Sou covarde. Sei que te traí e reneguei.

Não tenho mais nada para dar-te agora, senão a minha culpa.

O espírito estava pronto a seguir-te  e  a  ascender Contigo.  Mas a 
carne não se moveu; queria retornar à lama.

Me segurou em baixo, me venceu. Não tive a força de arrastá-la.

Tenho horror da minha baixeza, porque Tu ainda está  perto e me 
olhas.

Me olhas igualmente, como sempre, com olho de amor.

O teu olhar doce de perdão me penetra a alma, me aniquila mais do 
que qualquer reprovação.

Sobre o meu coração está  o peso grave do remorso de quem traiu o 
seu mais doce amigo.

Eu Te ofendo e Tu me acaricias, eu Te insulto e Tu me perdoas, eu 
Te abandono e Tu voltas para procurar-me.

Não Te aproximes, Senhor. Não sou digno de implorar perdão. Não 
sou digno, Senhor.

Então Tu me veio ao encontro e me disse: Preciso da tua alma. E eu 
ainda Te disse: Senhor, tome a minha alma.

Mas ela está imunda de culpa. Não ficas Tu enojado por descer sobre 
tal esterqueira?

Te amo, me disse.

E tomastes a minha alma com as suas feiuras e a curaste com o Teu 
amor. Só  Tu poderias, não eu, Senhor.

433

437

436

435

434

440

439

438

441

442

430

429

428

425

426

427

424

432

431



336 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Non ho altro, non so essere altro.

Prendi la mia anima, prendi la vita mia, essa è tua fino all’ultimo suo 
brivido.

443

444



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 337

Não tenho mais nada, não sei ser outra coisa.

Tome a  minha  alma,  tome a  minha  vida,  ela  é  tua  até  o  ú ltimo 
respiro.

443

444



338 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXIII. Il cantico dell’unificazione

Odo la voce di Dio cantar per l’universo, odo gli esseri rispondere un 
canto senza fine.

Vedo la luce di Dio diffondersi e dar vita, vedo del suo riflesso gli 
esseri nutrirsi e progredire in schiere senza fine.

Sento  il  ritmo  dell’ordine  divino  palpitare  nell’Infinito,  sento  le 
armonie echeggiante di sfera in sfera.

Mi  rapisce  la  musica  delle  divine  cose,  il  Vero  è  disceso  fin 
nell’anima mia.

Il  centro della mia vita si è  ritirato nel profondo, ove Dio tutti  ci 
attende.

Ho superato il confine e sono caduti tutti i diaframmi. Ho toccato 
l’ultimo termine delle ascensioni umane.

Si è aperto il firmamento e Tu sei apparso, Signore, sublime nei cieli 
e io mi sono prostrato per adorarti.

Tu mi hai rapito e io vo canto un cantando di cielo in cielo che Ti ho 
ritrovato.

Ma io ho perduta coscienza di me stesso, tutto Tu sei, io sono in Te e 
Tu sei in me.

Il mi nulla in Te è  divenuto il tutto. Esso si identifica in me, io mi 
identifico in Esso.

Oltre  il  mutevole  ho  raggiunto  l’immutabile,  oltre  il  relativo 
l’Assoluto, oltre la diversità ho toccata l’unità.

In me è  cessata ogni separazione. Si è  compiuto in me il mistero 
dell’unificazione.

Non mi avvolgo più  tra le spire del dolore, poiché il Tuo amore lo ha 
vinto, il Tuo amore mi ha redento.

La Tua volontà,  Signore, si è  impossessata di me e io non so più  
distinguermi e resistere.

Il Tuo pensiero è disceso in me e io non so più  pensare che in Te.

Il Tuo amore mi ha vinto e io non so più  amare che Te.

Sono morto e poi risorto. Poiché Tu vivi in me, io rivivo in Te.

La tua mano, o Signore, ha tutto frugato e rovesciato nel profondo

453

454

452

451

445

446

447

448

449

450

457

458

455

456

459

460

461

462



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 339

XXIII. O cântico da unificação

Ouço a voz de Deus cantar pelo universo, ouço os seres responder 
num canto sem fim.

Vejo a luz de Deus difundir-se e dar vida, vejo do seu reflexo os seres 
nutrirem-se e progredirem em fileiras sem fim.

Sinto o ritmo da ordem divina palpitar no Infinito, ouço as harmonias 
ecoantes de esfera em esfera.

Me arrebata a música das coisas divinas, a Verdade desceu à  minha 
alma.

O centro da minha vida se retirou para as profundezas, onde Deus a 
todos nos espera.

Superei os confins e caíram todos os diafragmas. Toquei o ú ltimo 
termo das ascensões humanas.

Se abriu o firmamento e Tu apareceste, Senhor, sublime nos céus, e eu 
me prostrei para adorar-te.

Tu  me  arrebataste,  e  eu  canto  um cântico  de  céu  a  céu  que  Te 
reencontrei.

Mas eu perdi a consciência de mim mesmo. Tu és tudo, eu estou em 
Ti e Tu estás em mim.

O meu nada em Ti se tornou o tudo. Ele se identifica em mim, eu me 
identifico Nele.

Além do mutável, alcancei o imutável, além do relativo, o Absoluto, 
além da diversidade, toquei a unidade.

Em mim, cessou cada separação. Se realizou em mim o mistério da 
unificação.

Não  me enrolo  mais  entre  as  espirais  da  dor,  pois  o  Teu amor a 
venceu, o Teu amor me redimiu.

A  Tua  vontade,  Senhor,  se  apossou  de  mim  e  eu  não  sei  mais 
distinguir-me e resistir.

O Teu pensamento desceu em mim e eu não sei mais pensar senão em Ti.

O Teu amor me venceu e eu não sei mais amar senão Ti.

Morri e depois ressuscitei. Porque Tu vives em mim, eu revivo em Ti.

A Tua mão,  ó  Senhor,  procurou  tudo e  revolveu  nas  profundezas

453

454

451

452

446

445

449

448

447

450

458

457

455

456

459

460

461

462



340 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

del mio cuore, per tutto ricostruire. Tu ti sei posto nel centro di me stesso, 
per operarvi da padrone.

La mia gioia è nel mio abbandono in Te, nel non sapere più  separare 
da Te il mio piccolo me stesso.

Sono trasparente alla Tua luce, che tutto mi pervade.

Vivo nel ritmo del Tuo ordine, che tutto vibra in me.

Mi nutro del Bello e del Vero di cui Tu splendi, il Tuo amore mi 
sazia.

Sto nel Tuo grembo, o Signore, e non voglio più  ritrovare me stesso.

Vedo il disegno dell’universo, odo il respiro della creazione, in me 
sento echeggiare il Tuo pensiero.

Mi hai rivelata la trama divina di amore che regge gli esseri e in essi 
Ti ritrovo; siamo tutti operai di un grande organismo, assorti nella fatica di 
ritornare a Te.

Salire,  salire,  canta  l’universo.  Il  Tuo  amore  ci  stringe  tutti  
fratelli.

Vivo della Tua Legge, poiché  in me è  il palpito del Tuo pensiero e 
del Tuo volere.

Nel profondo della mia anima è la Tua pace.

470

471

472

463

464

465

466

467

468

469



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 341

do meu coração, para tudo reconstruir. Tu te colocaste no centro de mim 
mesmo, para operar ali como mestre.

A minha alegria está  em meu abandono em Ti, no não saber mais 
separar de Ti o meu pequeno eu mesmo.

Sou transparente à Tua luz, que tudo me pervade.

Vivo no ritmo da Tua ordem, que tudo vibra em mim.

Me nutro do Belo e da Verdadeiro dos quais Tu esplendes, o Teu 
amor me sacia.

Estou no Teu colo, ó  Senhor, e não quero mais reencontrar -me.

Vejo o desígnio do universo, ouço o sopro da criação, em mim sinto 
ecoar o Teu pensamento.

Me revelaste a trama divina de amor que rege os seres, e neles Te 
reencontro; somos todos operários de um grande organismo, absortos no 
esforço de retornar a Ti.

Subir, subir, canta o universo. O Teu amor nos estreita a todos como 
irmãos.

Vivo pela Tua Lei, pois em mim está o palpitar do Teu pensamento e 
da Tua vontade.

No profundo da minha alma está a Tua paz.

471

470

472

464

467

466

465

469

468

463



342 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXIV. Beatitudini

Che importa se ho guadagnato o perduto, se sto bene o male, se sono 
ricco o povero, amato o maledetto, se qui sei Tu, Signore, e io non sono 
più  solo e Tu mi sei accanto e mi scaldi?

Che importa ricchezza o miseria esteriore, se dentro di me canta la 
magnificenza dell’universo?

Che importa se nulla io più  posseggo, son disprezzato e ignoro il mio 
domani, se io sono giunto alla sorgente delle cose eterne?

Fa freddo, ma io ardo perché mi scalda il Tuo amore.

Qui è buio, ma io vedo perché mi illumina la Tua luce.

Qui è silenzio, ma io odo la musica dolce della Tua voce.

La mia carne è spossata sulla via del dovere, ma lo spirito esulta.

Son vuoti i miei sensi, ma è sazia l’anima mia.

Di Te è pieno l’universo e io Ti posseggo.

Accorrete,  creature  sorelle;  venite  a  gioire  con  me,  aiutatemi  a 
cantare il canto dell’amore divino.

Udite: tanti, tanti anni fui solo ed ora è con me il mio Signore.

Tanto, tanto cammino ho percorso ed ora son giunto.

Tanto, tanto ho lottato e sofferto cercando e ora ho trovato e sono felice.

Dove è la mia disperazione? Più  non la trovo.

Dove  sono  le  spine  pungenti  del  mio  tormento?  Non  vedo  che 
rose.

Dove è l’urlo delle forze scatenate del male?

Venite ad udire. In me canta la musica della creazione.

Venite, aiutatemi a gioire, non ho più  forza di essere tanto felice.

Venite,  stringetevi  a  me,  creature  di  Dio,  aiutatemi  a  cantare,  a 
pregare, ad amare.

Udite il miracolo. Ero chiuso in un castello di dolore e il castello è 
crollato. Ero cieco e vedo. Ero sordo e odo. Il mio cuore era stretto in una 
morsa  di  ferro  e  la  morsa  si  è  spezzata.  Ero  immerso  in  un  mare  di 
ghiaccio e sono ora avvolto in un incendio d’amore.

485

486

487

489

490

488

491

492

482

483

479

480

481

474

473

475

476

478

477

484



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 343

XXIV. Bem-aventuranças

Que importa se ganhei ou perdi, se estou bem ou mal, se sou rico ou 
pobre, amado ou amaldiçoado, se aqui estás Tu, Senhor, e eu não estou 
mais só  e Tu estás ao meu lado e me aquece?

Que importa riqueza ou miséria exterior, se dentro de mim canta a 
magnificência do universo?

Que  importa  se  nada  eu  possuo,  sou  desprezado  e  ignoro  o  meu 
amanhã, se alcancei a fonte das coisas eternas?

Está frio, mas eu ardo porque me aquece o Teu amor.

Aqui está escuro, mas eu vejo porque me ilumina a Tua luz.

Aqui está silencioso, mas eu ouço a música doce da Tua voz.

A minha carne está cansada na via do dever, mas o espírito exulta.

Estão vazios os meus sentidos, mas está saciada a minha alma.

De Ti está pleno o universo, e eu Te possuo.

Acorrei,  criaturas irmãs;  venham alegrar-se comigo,  ajudem-me a 
cantar o canto do amor divino.

Escutai: tantos, tantos anos fui só, e agora está comigo o meu Senhor.

Tanto, tanto caminho percorri e agora cheguei.

Tanto, tanto lutei e sofri buscando e agora encontrei, e estou feliz.

Onde está o meu desespero? Não o encontro mais.

Onde estão os espinhos pungentes do meu tormento? Não vejo senão 
rosas.

Onde está o grito das forças desencadeadas do mal?

Venha e ouça. Em mim canta a música da criação.

Venha, ajudar a alegrar-me, não tenho mais forças para ser tão feliz.

Venha, estreita-me, criaturas de Deus, ajude-me a cantar, a rezar, a 
amar.

Ouça o milagre. Estava encerrado em um castelo de dor e o castelo 
desabou. Era cego, e vejo. Era surdo, e ouço. O meu coração estava preso 
em uma morsa de ferro, e a mosa se despedaçou. Estava imerso em um 
mar de gelo, e estou agora envolto em um incêndio de amor.

487

486

485

490

489

488

492

491

483

482

479

480

481

474

473

476

475

478

477

484



344 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Sulla mia fronte si è posato il bacio dell’Eterno e io sono risorto.

Basta, Signore, frena l’estasi del mio cuore che si sta spezza.

Fammi  ancora  soffrire,  solo  perché  io  impari  ancora  più  
intensamente ad amarti.

494

495

493



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 345

Sobre a minha fronte pousou o beijo do Eterno e eu ressuscitei.

Basta, Senhor, freia o êxtase do meu coração, que se partiu.

Faz-me  ainda  sofrer,  só  para  que  eu  aprenda  ainda  mais 
intensamente a amar-te.

494

493

495



346 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXV. Il canto della morte e dell’amore

Si snoda l’ultimo canto della vita.

Tu sei buono e grande, o mio Signore; Ti ho concepito nell’infinita 
Tua potenza, nello stupendo rotear dell’universo. Ma tutto in me è stanco e 
non so più  che questo: io muoio e T’amo.

Odo come un grido nella notte, tutta la bufera del mio corpo che non 
vuol  morire.  Ma io  innalzo a  Te la  mia anima e  dico:  Signore,  prendi 
l’anima mia, sono stanco.

Sui rovi ho lacerate le vesti e le ho perdute lungo il cammino, sul 
sasso della via ho lasciato la mia carne a brandelli e ho versato tutto il mio 
sangue, per giungere a Te, Signore. Son polveroso e disfatto per la fatica 
lunga. Non ho più  lacrime per piangere, non ho più  voce per invocarti, non 
ho più  forza per andare e per soffrire.

Ho affrontato le forze titaniche della vita per superarle. Esse si son 
ribellate e han fatto scempio di me. Ho tremato, solo, nelle notti insonni, 
mi son trascinato sulla via del mio dovere, a gomiti e a unghiate, quando il 
piedi più  non poteva. Ho vissuto per soffrire e ho sofferto per amarti. Ho 
creduto in Te senza che mai potessi  aver diritto al  segno esteriore che 
persuade i sensi. Perdutamente Ti ho amato senza poter mai sentir la gioia 
dell’amore che ritorna.

L’ultimo  sforzo  della  mia  vita  è  per  sollevare  il  mio  cuore,  per 
gettarlo in grembo a Te, Signore. È  l’ultimo mio dono.

* * *

Signore,  perdona  il  mio  affanno.  La  mia  carne  è  debole,  la  sua 
tempesta è atroce.

Sale dalle mie viscere una tristezza di morte, le mie membra sono 
spezzate,  un’amarezza  senza  nome  mi  sommerge.  Nella  lotta  estrema 
l’anima mia si prostra.

Solleva, Signore, la Tua creatura che Ti invoca.

Sulla soglia della morte Ti cerco con lo sguardo, Signore, perché  la 
Tua vista mi salvi.

E già  Ti vedo, splendente in fondo al mio dolore; odo già  la voce 
della Tua risurrezione.

Il  mio corpo muore e  nel  profondo della  mia anima Tu canti;  si 
intona in fondo alla mia agonia di corpo, il canto della più  grande vita.

505

506

502

503

504

497

496

498

499

501

500

507



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 347

XXV. O canto da morte e do amor

Se desenrola o ú ltimo canto da vida.

Tu sois bom e grande, ó  meu Senhor; Te concebi na Tua infinita 
potência, no estupendo girar do universo. Mas tudo em mim está cansado e 
não sei mais senão isto: eu morro e Te amo.

Ouço como um grito na noite, toda a tempestade do meu corpo que 
não quer morrer. Mas eu elevo a Ti a minha alma e digo: Senhor, toma a 
minha alma, estou cansado.

Entre os espinhos dilacerei as minhas vestes e as perdi ao longo do 
caminho, sobre os seixos da via deixei a minha carne em farrapos e verti 
todo o meu sangue, para chegar a Ti, Senhor. Estou empoeirado e desfeito 
pela longa fadiga. Não tenho mais lágrimas para chorar, não tenho mais 
voz para invocar-te, não tenho mais força para andar e para sofrer.

Enfrentei  as  forças  titânicas  da  vida  para  vencê-las.  Elas  se 
rebelaram e me ultrajaram. Tremi, só , nas noites insones, arrastando-me 
sobre a via do meu dever, a cotovelos e a garras, quando os meus pés não 
mais podiam. Vivi para sofrer e sofri para amar-te. Acreditei em Ti sem 
jamais  ter  tido  direito  ao  sinal  exterior  que  persuade  os  sentidos. 
Perdidamente Te amei  sem poder  jamais  sentir  a  alegria  do amor que 
retorna.

O ú ltimo esforço da minha vida é  para elevar o meu coração, para 
lançá-lo no Teu colo, Senhor. É  o ú ltimo meu dom.

* * *

Senhor,  perdoa  a  minha  angústia.  A  minha  carne  é  fraca,  a  sua 
tempestade é atroz.

Sobe das minhas vísceras uma tristeza de morte, os meus membros 
estão  despedaçados,  uma  amargura  sem  nome  me  submerge.  Na  luta 
extrema, a minha alma se prostra.

Levanta, Senhor, a Tua criatura que Te invoca.

No limiar da morte Te procuro com o meu olhar, Senhor, para que a 
Tua vista me salve.

E já  Te vejo, esplendente no fundo da minha dor; já  ouço a voz da 
Tua ressurreição.

O meu corpo morre e no profundo da minha alma Tu cantas;  se 
entoa no fundo da minha agonia de corpo, o canto da vida maior.

506

505

502

503

504

497

496

499

498

501

500

507



348 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Risuona nei  cieli  nelle  notti  scintillanti,  lo  bisbiglia  la  fronda alla 
fronda nel tramonto, la racconta la creatura alla creatura sorella; e lo ripete 
l’onda  all’onda  per  gli  sconfinati  mari,  lo  cantan  le  luci  che  vanno  in 
firmamento, lo saetta la folgore tonante, lo irradiano i soli ai soli e tutto ne 
echeggia e splende l’universo, che non ha confini. Il canto sale dalle cose in 
me, nella mia agonia si dilata, nella mia morte trionfa.

È  la mia vita nuova. Dio di potenza e di amore, finalmente Ti sento. 
Il mio corpo è  disfatto, ma la mia anima è  giunta. Finalmente, nel gran 
canto dell’universo tutto, odo la voce dell’amore che ritorna: “Creatura mia, 
ti amo”.

508

509



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 349

Ressoa nos céus nas noites cintilantes, o sussurra folha à folha ao pôr 
do sol, o conta a criatura à  criatura irmã; e o repete a onda à  onda pelos 
ilimitados mares, o cantam as luzes que vão no firmamento, o propaga o 
raio tonante,  o  irradiam os só is  aos  só is  e  tudo lhe ecoa e  esplende o 
universo, que não tem confins. A canto sobe das coisas em mim, na minha 
agonia se dilata, na minha morte triunfa.

É  a minha vida nova. Deus de potência e de amor, finalmente Te 
sinto. O meu corpo está  desfeito, mas a minha alma chegou. Finalmente, 
no  grande  canto  do  universo  todo,  ouço  a  voz  do  amor  que  retorna: 
“criatura minha, te amo”.

509

508



350 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

XXVI. Passione

Assisi, Giovedì Santo, 1937.

Giungo a Te, Signore, pellegrino di dolore e di passione.

Tutti  i  miei amori umani Tu hai stroncati  ad uno ad uno, perché  
l’amore Tuo solo volevi che restasse.

E quando il mio cuore è  rimasto a terra, sanguinante, sulla strada 
polverosa, calpestato da tutti, Tu allora lo hai raccolto per dirmi: “Io sono 
il tuo amore. Me solo tu puoi amare”.

Tu hai stretta la mia passione in una morsa di ferro, mentre essa 
voleva esplodere nel mondo Tu le hai chiuse tutte le porte e l’hai ricacciata 
dentro di me perché nella costrizione, comprimendosi, si approfondisse e si 
potenziasse il  suo fuoco e ardesse un incendio sempre più  grande e di 
dentro divampasse, lanciando fiamme fino a giungere a Te, Signore.

Tu  hai  dosato  il  mio  tormento,  hai  proporzionato  il  soffocamento 
lento, hai voluto che io giungessi a Te per mia ricerca e per mia fatica.

Ora comprendo che al Tuo amore divino non potevo giungere che per 
lo strazio di ogni amore umano.

A Te non si arriva che dalla tempesta, poiché  Tu sei il turbine e la 
potenza, Tu sei l’essenza della forza.

Sento che la vampa del  Tuo incendio si  avvicina e lancia fiamme 
verso di me. A tratti un di esse mi lambisce, si attorciglia attorno alla mia 
anima, la stringe e l’afferra per attrarla a sé, nel centro dell’incendio.

Si avvicina l’ora santa in cui Tu, Signore, nella Tua agonia, hai lanciato al mondo il grido di 
redenzione e di amore1.

1 N. T.: Testo e particolare della figura che compare solo nell'opera pubblicata dalla Fondazione Pietro Ubaldi.

516

517

518

511

510

512

513

515

514



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 351

XXVI. Paixão

Assis, Quinta-feira Santa, 1937.

Venho a Ti, Senhor, peregrino de dor e de paixão.

Todos  os  meus  amores  humanos  Tu  esmagaste,  um a  um,  porque 
querias que só o Teu amor permanecesse.

E quando o meu coração permanecia na terra, sangrando, na estrada 
empoeirada, pisoteado por todos, Tu então o recolheste para dizer-me: “Eu 
sou o teu amor. Só a Mim tu podes amar”.

Tu seguraste a minha paixão em uma morsa de ferro, enquanto ela 
queria explodir no mundo. Tu lhe fechaste todas as portas e a forçaste de volta 
para dentro de mim para que, na constrição, comprimindo-se, se aprofundasse 
e se fortalecesse o seu fogo e ardesse em um incêndio sempre maior e de 
dentro irrompesse, lançando chamas até chegar a Ti, Senhor.

Tu dosaste o meu tormento, proporcionaste a sufocação lenta, quiseste 
que eu alcançasse a Te pela minha busca e pelo meu esforço.

Agora compreendo que ao Teu amor divino não poderia alcançar senão 
pelo tormento de cada amor humano.

A Ti  se  chega  senão  pela  tempestade,  pois  Tu és  o  turbilhão  e  a 
potência, Tu és a essência da força.

Sinto que o irromper do Teu incêndio se aproximando e lança chamas 
rumo a mim. À s vezes, uma delas me lambe, se enrodilha entorno da minha 
alma, a aperta e a agarra para atraí-la para si, no centro do incêndio.

Aproxima-se a hora santa em que Tu, Senhor, na Tua agonia, lançaste ao mundo o grito 
da redenção e do amor1.

1 N. T.: Texto e detalhe da figura que aparece apenas na obra publicada pela Fundação Pietro Ubaldi.

516

517

518

511

513

512

515

514

510



352 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Poi rallenta la stretta e mi lascia ricadere nelle cose umane, per poi 
riprendermi ancora, ancora, sempre più  forte.

E quell’incendio è là che mi attende e io vi cadrò .

* * *

È  settimana di passione, si avvicina l’ora santa in cui Tu, Signore, 
nella Tua agonia lanciasti al mondo il grido della redenzione e dell’amore.

In questi giorni hai maciullata la mia anima perché  anche io vivessi 
la Tua passione di dolore e di amore.

Sulla mia sensibilità  vibrante e risuonante è  passato l’urto brutale e 
l’insulto feroce e vi si è adagiato, affondandolo gaudente nel mio spasimo.

Tu eri presente e vicino, ma per mia pena io non lo sentivo.

Ma il dolore nuovo ha risollevata fino a Te la mia sensazione e nel 
profondo del mio smarrimento Ti ho ritrovato, così come tante volte Ti ho 
perduto e nella mia prostrazione mi sei venuto incontro e sei riapparso.

Che cosa vuoi da me, Signore?

* * *

Ecco, giungo in Assisi, la sera del Giovedì Santo.

Sette e sette candele, in due ordini salienti, ardono sole nella basilica 
di Francesco1.

Si spengon lente ad una ad una con un salmodiar lungo e triste in cui 
piange la Chiesa e il mondo implora; si spegne dal di fuori tristemente il 
giorno e filtra la sua agonia attraverso le storiche vetrate.

La sinfonia di liturgia,  di luci,  di pianto, canta concorde un lento 
assopimento di morte in cui si spegne l’agonia della passione.

Ma quando con l’ultima luce del giorno si estingue l’ultima candela, 
l’ultimo canto  del  salmo esplode  così  tragico  e  straziante,  spezzato  dal 
battere cupo in terra delle verghe, che l’anima mia turbinosa si abbatte, 
perché  vi odo gridar dentro il dolore del mondo, che invoca e piange col 
Cristo morente.

È  già  notte di fuori taccion le luci delle vetrate, tutto è  spento sugli 
altari nudi. La Chiesa, che in quest’ora raccoglie il dolore di un Dio e il 
dolore dell’uomo, ha deposto gli orpelli e si abbatte nuda ai piedi di Cristo.

In quest’aria triste ma calma; in questa atmosfera di dolore grande

1 In questa basilica giottesca si fa, la sera del Mercoledì e Giovedì Santo, al tramonto, la funzione dell’“Ufficio delle 
Tenebre”, estremamente suggestiva per l’ambiente artistico, la liturgia e il canto solenne, e soprattutto per la quasi  
assenza di popolo che per la sua distratta incomprensione sempre disturba.

526

527

525

528

529

530

531

532

533

524

522

523

519

520

521



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 353

Então ele afrouxa o aperto e me deixa recair nas coisas humanas, para 
depois retomar-me ainda, sempre mais forte.

E aquele incêndio está lá a minha espera, e eu nele cairei.

* * *

É  semana da paixão, se aproxima a hora santa na qual Tu, Senhor, na 
Tua agonia, lançastes ao mundo o grito de redenção e de amor.

Nestes dias, macerastes a minha alma para que também eu vivesse a 
Tua paixão de dor e de amor.

Sobre a minha sensibilidade vibrante e ressonante passou o choque brutal 
e o insulto feroz e ali se instalou, afundando-o alegremente no meu espasmo.

Tu estavas presente e próximo, mas, para minha pena, não o senti.

Mas a dor nova elevou a Ti a minha sensação,  e no profundo da 
minha perplexidade Te reencontrei, assim como tantas vezes Te perdi, e na 
minha prostração, me vieste ao encontro e reapareceste.

O que queres de mim, Senhor?

* * *

Eis, chego a Assis, na noite da Quinta-feira Santa.

Sete  e  sete  velas,  em  duas  fileiras  salientes,  ardem  sozinhas  na 
basílica de São Francisco1.

Se apagam lentamente, um a um, com um salmodiar longo e triste no 
qual chora a Igreja e o mundo implora; se esvai de fora tristemente o dia e 
filtra a sua agonia através dos históricos vitrais.

A sinfonia da liturgia, das luzes, do pranto, canta concorde um lento 
sono de morte no qual se extingue a agonia da paixão.

Mas quando, com a ú ltima luz do dia, se extingue a ú ltima vela, o 
ú ltimo canto do salmo explode, tão trágico e comovente, quebrado pelo 
bater surdo na terra das vergas, que a minha alma turbulenta se abate, pois 
aí ouço clamar dentro a dor do mundo, que invoca e chora com o Cristo 
moribundo.

Já  é  noite lá  fora, calam as luzes dos vitrais, tudo apagou os altares 
nus. A Igreja, que nesta hora recolhe a dor de um Deus e a dor do homem, 
depôs os ouropéis e se abate nua aos pés de Cristo.

Neste  ar  triste,  mas  calmo;  nesta  atmosfera  de  grande  dor,

1 Nesta basílica giottesca se faz, nas noites de Quarta-feira e Quinta-feira Santas, ao pôr do sol, a função do "Ofício  
das Trevas", extremamente sugestiva pelo ambiente artístico, a liturgia e o canto solene, e sobretudo pela quase 
ausência de povo, que pela sua distraída incompreensão sempre perturba.

527

526

525

529

528

531

530

532

533

524

523

522

520

519

521



354 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

ma cosciente e rassegnato, io odo giunger l’urlo delle folle lontane che non 
vogliono e non sanno soffrire, sento lo spasimo delle maree umane che il 
dolore e la passione incalza e tormenta.

La mia anima trema.

Giace abbattuta al pie’ della croce e guarda in alto al dramma di un 
Dio agonizzante per amore. Il Suo sguardo solo mi dà forza di vivere.

Vivo il Tuo tormento, mio Signore, sono salito con Te sulla croce, il 
Tuo dolore è il mio, agonizzo e muoio con Te.

Vorrei invocare pietà per tutti e non ho coraggio. Non hai più  sangue 
da dare, muori nudo e maledetto e sei innocente. Che cosa mai posso più  
chiederti per l’amore dell’uomo?

Lo  so:  mi  darai  ancora  degli  strappi  tremendi.  Ma  ad  ogni 
lacerazione nuova della mia carne io Ti dirò : “Per l’amor Tuo, Signore”.

E quando spossato cadrò , e mi vedrò  giungere incontro allettante la 
lusinga delle cose umane, l’anima mia dovrà rifiutare ogni riposo e conforto 
e dire: “Per l’amor Tuo, Signore”.

Flagella ogni giorno il mio spirito, perché  sia desto e pronto al Tuo 
comando.

Nutrirò  ogni giorno la fiamma del mio amore per Te, con la mia 
rinuncia.

No! non è  rinuncia, non è  dolore, ma è  espansione e gioia. “È  per 
l’amor mio, Signore”.

Che cosa posso io fare? È  inutile resistere oramai. Precipito in Te, 
Signore, le orbite si stringono vertiginosamente, la maturazione incalza nel 
mondo e in me, per opposte vie.

L’ora è  intensa per tutti. Non si può  fermare. Preparata da tempo, 
precipita. Ho paura di guardare.

* * *

Il cerchio si stringe. Il dramma della passione di Cristo si fa intenso 
dentro di me, il dramma delle tempeste umane incalza al di fuori.

Scendo nella cripta, mi accascio ai piedi della tomba di Francesco.

Mi investe in pieno lo spirito del luogo, così forte che mi getta a 
terra.  Appoggio  contro  la  pietra  nuda  la  fronte  accesa,  per  calmare  la 
febbre e mitigare l’incendio.

Mi hai Tu condotto qui e perché? Che cosa vuoi da me, Signore?

539

540

541

542

543

544

545

546

547

538

534

535

536

537

548



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 355

mas consciente e resignado, eu ouço o clamor das multidões distantes que 
não querem e não sabem sofrer, sinto o espasmo das marés humanas que a 
dor e a paixão pressionam e atormentam.

A minha alma treme.

Jaz abatida aos pés da cruz e olha no alto ao drama de um Deus 
agonizante por amor. Só  o seu olhar me dá força para viver.

Vivo o Teu tormento, meu Senhor, subi Contigo à cruz, a Tua dor é a 
minha, agonizo e morro Contigo.

Gostaria de invocar piedade para todos e não tenho coragem. Não 
tens mais sangue para dar, morres nu e amaldiçoado, e sois inocente. O 
que mais posso Te pedir pelo amor do homem?

O sei: me darás ainda lacerações tremendas. Mas a cada laceração 
nova da minha carne, eu Te direi: “Pelo amor Teu, Senhor”.

E quando, exausto, cair, e me vir chegar ao encontro o fascínio das 
coisas humanas, a minha alma deverá  refutar cada repouso e conforto e 
dizer: “Pelo amor Teu, Senhor”.

Flagela cada dia o meu espírito, para que ele esteja pronto e desperto 
ao Teu comando.

Nutrirei  cada  dia  a  chama  do  meu  amor  por  Ti,  com  a  minha 
renúncia.

Não! Não é  renúncia, não é  dor, mas expansão e alegria. “É  pelo 
meu amor, Senhor”.

O  que  posso  eu  fazer?  É  inú til  resistir  agora.  Precipito  em  Ti, 
Senhor, as órbitas se contraem vertiginosamente, a maturação prossegue 
no mundo e em mim, por oposta vias.

A hora é intensa para todos. Não se pode parar. Preparada há tempo, 
precipita. Tenho medo de olhar.

* * *

O círculo se aperta.  O drama da paixão  de Cristo se faz intenso 
dentro de mim, o drama das tempestades humanas acossa os de fora.

Desço na cripta, me abato aos pés da tumba de Francisco.

Me invade plenamente o espírito do lugar, tão forte que me joga na 
terra. Apoio contra a pedra nua minha a fronte ardente, para acalmar a 
febre e mitigar o incêndio.

Tu me conduziste aqui, e por quê? O que queres de mim, Senhor?

540

541

542

543

544

545

546

547

539

538

534

535

536

537

548



356 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Incomincio a balbettare: “Prendi l’anima mia”.

Sono in attesa, vibrante, in tensione, senza parola.

Ricordo. Già mi dicesti in un’ora di tenebre: “Seguimi, seguimi”.

Incombe su me qualcosa di grave e di grande che non so. Sento l’ora 
solenne. Tu mi sei vicino, Cristo, Ti sento. Francesco è  una forza viva, 
vibrante da quella tomba e mi guarda e mi aiuta.

Qualcosa di potente, di immenso, vuol salire dal profondo del mio 
cuore e non sa. Troppo intenso è per le sue forze. L’idea si agita, preme di 
dentro per esplodere, cerca la parola che la esprima, la leghi nell’ultima sua 
forma.

Finalmente  la  voce  emerge  e  la  mia  anima  grida:  “Signore!  Ti 
seguirò  fin sulla croce”.

Allora  sento  dentro  di  me  cantarmi:  “Tu  sei  nel  centro  del  mio 
cuore”.

L’anima mia, liquefatta in lacrime di gioia, di amore, di passione, si 
prostra sgomenta.

Ma ecco in quell’instante squilla dall’alto, dal tempio di sopra1, dalla 
chiesa bassa dipinta da Giotto, nel canto salmodiante giunto al vertice della 
sua passione, squilla,  come folgore in cui echeggia tutta l’esplosione del 
mio  tormento  e  che  tutta  riassume  la  mia  tempesta,  squilla,  nell’urlo 
supremo della musica e delle verghe battute a terra, il grido estremo del 
Cristo morente.

Mi  giunge  e  mi  percuote.  Qualcosa  si  lacera  in  me,  come  uno 
squarcio si apre nell’anima mia.

L’appello estremo mi chiama: è  il lamento di Cristo, è  il dolore del 
mondo, è  una convergenza di forze dall’alto e dal basso verso di me; sento 
l’anima mia fuggirmi portata via in un vortice di forze titaniche, sento la 
voce incalzare di dentro e ripeto: “Signore, Ti seguirò  fin sulla croce”.

Resto schiacciato dal peso di una promessa solenne.

* * *

Risalgo nella chiesa di mezzo dipinta da Giotto.

Si  spegne  l’ultima  candela.  È  notte.  Si  ripete,  e  l’odo  ancor  più  
vicino, in me, il grido del Cristo morente.

Egli è qui, attuale, presente.

1 La Basilica di S. Francesco è composta da tre chiese sovrapposte. La scena avviene nella chiesa di mezzo e nella  
sottostante cripta dove è la tomba del Santo.

556

557

558

559

560

561

562

563

555

549

550

551

552

553

554



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 357

Começo a balbuciar: “Toma a minha alma”.

Estou a espera, vibrante, em tensão, sem palavra.

Recordo. Já me dissestes em uma hora de trevas: “Siga-me, siga-me”.

Paira sobre mim algo de grave e de grande que não sei. Sinto a hora 
solene. Tu me sois vizinho, Cristo, Te sinto. Francisco é  uma força viva, 
vibrante daquela tumba e me observa e me ajuda.

Algo  de  potente,  de  imenso,  quer  surgir  do  profundo  do  meu 
coração, e não sabe. É  intenso demais para as suas forças. A ideia se agita, 
pressiona de dentro para explodir, busca a palavra que a exprima, a ligue 
na sua ú ltima forma.

Finalmente, a voz emerge e a minha alma grita: “Senhor! Te seguirei 
até a cruz”.

Então sinto dentro de mim cantar-me: “Tu estás no centro do meu 
coração”.

A minha alma, liquefeita em lágrimas de alegria, de amor, de paixão, 
se prostra consternada.

Mas eis que, naquele instante, ressoa do alto, do templo de cima1, da 
igreja baixa pintada por Giotto, no canto salmodiante chegado ao vértice 
de sua paixão, ressoa, como relâmpago no qual ecoa toda a explosão do 
meu tormento e  que resume toda a  minha tempestade,  ressoa,  no urro 
supremo da música e das vergas batidas na terra, o grito extremo do Cristo 
moribundo.

Me alcança e me atinge. Algo se dilacera em mim, como um rasgo 
se abre na minha alma.

O apelo  extremo me chama:  é  o  lamento  de  Cristo,  é  a  dor  do 
mundo, é  uma convergência de forças do alto e de baixo de mim; sinto a 
minha alma fugir-me, arrebatada num vórtice de forças titânicas, ouço a 
voz pressionar dentro de mim e repito: “Senhor, Te seguirei até a cruz”.

Fico esmagado pelo peso de uma promessa solene.

* * *

Torno a subir na igreja do meio pintada por Giotto.

Se apaga a  ú ltima vela.  É  noite.  Se repete,  e  o  ouço ainda mais 
próximo, em mim, o grito do Cristo moribundo.

Ele está aqui, atual, presente.

1 A Basílica de S. Francisco é composta por três igrejas sobrepostas. A cena acontece na igreja do meio e na cripta 
abaixo, onde está a tumba do santo.

555

556

557

558

559

560

561

562

563

549

550

551

552

554

553



358 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Si squarcia allora dinanzi a me la visione della terra e del cielo. Il 
cielo  piange  l’agonia  e  la  passione  d’amore  di  un  Dio,  la  terra  trema 
convulsa nel presentimento di una bufera senza nome.

Il dramma dell’uomo e il dramma di Dio si congiungono in quest’ora 
suprema di passione.

Guardo sgomento. Vedo un turbine di forze che si proietta verso la 
terra e vedo la terra squassata, sconvolta, sommersa in un mare di sangue.

Tetra è  l’ora della passione del mondo. E sembra senza speranza. Il 
cerchio si stringe, si stringe, e presto sarà  chiuso e sarà  tardi per sfuggire 
alla stretta.

La mano dell’Eterno impugna il  destino del  mondo,  son pronte  a 
scatenarsi le forze per l’urto fatale. È  vicina l’ora delle tenebre, del male 
trionfante, della prova suprema. Beato chi allora non sarà vivo sulla terra.

L’amore di Dio deve ritrarsi un momento, perché giustizia sia fatta e 
il destino, voluto dall’uomo, si compia.

Già  dissi  da  tempo:  preparatevi,  preparatevi,  e  non  avete  udito. 
Presto sarà troppo tardi.

Il  dramma è  vicino,  lo sento,  diventa mio,  lo tocco,  tutto risuona 
disperatamente nel profondo di me.

Ripeto: “Signore, prendi l’anima mia”.

E tre volte ripeto: “Signore, Ti offro me stesso per la salvezza del 
mondo”.

“Ti seguirò  fin sulla croce”.

Tre volte ripeto e sento che Tu, Cristo, mi ascolti, mi accetti, e che 
mi sono legato alla Tua passione.

Comprendo  che  Tu  mi  hai  guidato  sin  qua  nel  tempio  di  Santo 
Francesco, perché  sulla Sua tomba, a Lui vicino, io ripetessi a Te questa 
nuova promessa,  solenne,  decisiva,  dopo la  prima,  dopo cinque anni  di 
duro cammino.

Comprendo che Tu attendevi questo mio nuovo donarmi, perché ora 
un più  aspro peregrinare incomincia e una più  ardua fatica mi attende.

Il canto è  cessato dopo l’ultimo suo parossismo. Le luci tutte sono 
spente. Il tempio è muto e buio.

L’anima mia tocca, accanto a quella di Cristo nel Getsemani, l’ultima 
sua desolazione.

Mi scuote l’ultimo scroscio delle verghe battute sul suolo.

569

570

571

572

573

574

575

576

577

578

579

580

564

565

566

567

568



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 359

Se desenrola, então, diante de mim a visão da terra e do céu. O céu 
chora a agonia e a paixão do amor de um Deus, a terra treme convulsa no 
pressentimento de uma tempestade sem nome.

O drama do homem e o drama de Deus se conjugam nesta hora 
suprema da paixão.

Observo consternado. Vejo um turbilhão de forças que se projeta rumo 
a terra, e vejo a terra abalada, convulsionada, submersa em um mar de sangue.

Tétrica é  a hora da paixão do mundo. E parece sem esperança. O 
círculo se aperta, se aperta, e logo será  fechado e será  tarde para fugir das 
garras.

A mão do Eterno empunha o destino do mundo; forças estão prontas 
para desencadearem-se para o golpe fatal. Está próxima a hora das trevas, do 
mal triunfante, da prova suprema. Abençoado quem não estará vivo na terra.

O amor de Deus deve retirar-se por um momento, para que a justiça 
seja feita e o destino, desejado pelo homem, se cumpra.

Já  disse faz tempo: preparai-vos, preparai-vos, e não ouvistes. Logo 
será tarde demais.

O drama está  próximo, o sinto, se torna meu, o toco, tudo ressoa 
desesperadamente no profundo de mim.

Repito: “Senhor, toma a minha alma”.

E três vezes repito: “Senhor, Te ofereço a mim mesmo pela salvação 
do mundo”.

“Te seguirei até a cruz”.

Três vezes repito e sinto que Tu, Cristo, me ouves, me aceitas, e que 
estou ligado à Tua paixão.

Compreendo  que  Tu  me  guiaste  até  aqui,  no  templo  de  São 
Francisco, para que sob Sua tumba, a Ele vizinho, eu repetisse a Ti esta 
nova promessa, solene, decisiva, depois da primeira, depois de cinco anos 
de árdua jornada.

Compreendo que Tu aguardavas esta minha nova oferta, porque agora 
uma mais árdua peregrinação começa e uma mais árdua tarefa me aguarda.

O  cântico  cessou  após  seu  ú ltimo  paroxismo.  Todas  as  luzes  se 
apagaram. O templo está mudo e escuro.

A minha alma toca, ao lado daquela de Cristo no Getsêmani, a sua 
ú ltima desolação.

Me sacode o ú ltimo estrondo das vergas batidas no solo.

569

570

571

572

573

574

575

576

577

578

579

580

564

565

566

567

568



360 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

In quel momento ho sentito tremare la terra.

* * *

Come era bello di fuori, prima il tramonto sulla dolce vallata umbra 
e i riflessi del Tescio1, i pini che ondeggiavano al vento contro i diafani 
splendori dell’ontano! E, più  tardi, la luna piena sorgente dal Subasio e la 
mole  del  tempio,  irreale  nelle  pallide  luci  e  l’immensa  campagna 
addormentata.

Ora di dolci colloqui di spirito con l’anima del creato, nell’intenso 
presentimento di primavera. Ora di dolci ricordi per me, di questa dolce 
terra assisana dove tanto profondo ho vissuto e che tanto ho amata. Ora in 
cui il cielo e la terra rispecchiano, amici, un comune sorriso e si stringono 
in un fraterno amplesso.

Sembrano in pace, ma è l’apparenza del momento.

Dentro di me è la visione del reale.

Ho sentito veramente la terra tremare.

FINE

1 Torrente presso Assisi.

584

585

586

587

581

582

583



Ascese Mística – Pietro Ubaldi 361

Naquele momento senti tremer a terra.

* * *

Como era  belo  lá  fora,  primeiro  o  pôr  do sol  sobre  o  doce vale 
úmbrico e os reflexos do Tescio1, os pinheiros ondeavam ao vento contra 
os diáfanos esplendores do amieiro! E, mais tarde, a lua cheia surgindo do 
Subasio e a massa do templo, irreal nas pálidas luzes e a imensa campina 
adormecida.

Agora de doces  colóquios  de espírito  com a alma da criação,  no 
intenso  pressentimento  da  primavera.  Agora  de  doces  lembranças  para 
mim, desta doce terra de Assis, onde tão profundamente vivi e que tanto 
amei. Agora em que o céu e a terra refletem, amigos, um comum sorriso e 
se apertam em um fraterno amplexo.

Parecem em paz, mas é a aparência do momento.

Dentro de mim está a visão do real.

Senti verdadeiramente a terra tremer.

FIM

1 Riacho perto de Assis.

586

585

587

584

581

582

583



362 L’Ascesi Mistica – Pietro Ubaldi

Sobre o Tradutor

ANDRÉ  RENÊ  BARBONI  nasceu  em Ribeirão  Preto  –  SP  em 
1963.  Professor  Pleno  da  Universidade  Estadual  de  Feira  de  Santana 
(UEFS) é  graduado em Engenharia Elétrica (UnB – 1986) com mestrado 
em  Telecomunicações  (UnB  –  1992),  trabalhou  na  Rede  SARAH  de 
Hospitais do Aparelho Locomotor (1992-1996) onde atuou como Líder de 
Pesquisa  da Rede e  na Coordenação  do Laboratório  de Movimento do 
hospital  de Salvador.  Após  o  seu ingresso na carreira  acadêmica como 
Professor  Visitante  do  Departamento  de  Saúde  da  UEFS  (1996),  se 
efetivou através de concurso (1997), na condição de Professor Assistente e 
ao longo da sua carreira, complementou a sua formação com um doutorado 
em Saúde Pública – Epidemiologia (USP – 2002),  um bacharelado em 
Biologia (UEFS – 2006 – semestre 2005.2) e outro em Filosofia (UEFS – 
2014.2). Estudioso da obra de Pietro Ubaldi desde 1987 é  cofundador do 
Grupo  de  Pesquisa  e  Extensão  em  Filosofia,  Saúde,  Educação  e 
Espiritualidade da UEFS – NFSEE.


